

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
يَا اللَّهُمَّ مَدِّ حَلَقَةَ دُرُجٍ  
لِلْمُؤْمِنِينَ وَلَا تُمْكِنْ لِلْمُنْكَرِ  
وَلَا تُنْهِيَ الْمُنْهَى  
أَنْتَ أَعْلَمُ بِالْأَفْعَالِ

سیفِ اسلام بر دشمنانِ اسلام

یعنی

شیعہ کے ہزار سوال کا جواب

تصنیف

حافظ مہر شریعت میازوالی طلبہ العالی

ناشر

مکتبہ عثمانیہ بن حافظ جو  
صنع میانوالی

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ۝

الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ۝ أَرَحَمُ الرَّاحِمِينَ ۝

مُدِيكُ يَوْمِ الدِّينِ ۝ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ۝

إِهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ ۝ صِرَاطًا الَّذِينَ أَنْعَثْتَ

عَلَيْهِمْ ۝ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ ۝

یہ کتاب، عقیدہ لا بُسیری

([www.aqeedeh.com](http://www.aqeedeh.com))

سے دانلڈ کی کئی ہے۔

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ  
اللّٰهُمَّ اسْلِمْنَا  
وَلَا وَاللّٰهُ الْمُكَفِّرُونَ

# سلیف سلام بر دشمنانِ سلام

یعنی

# شیعہ نے رسول کا حوب

تصنیف

حافظ مہر شیر میاذوالوی ظلہ العالی

ناشر

بن حافظ جج  
صلح میاذوالوی

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
يَا اللَّهُمَّ مَدُّ  
لِلْمُتَّكِبِينَ  
وَلَا تُؤْخِذْنَا  
بِذَنْبِنَا  
وَلَا جُنَاحَ لَنَا  
كُلَّمَا كَتَبْتَ لَنَا  
○ ہوتی آئی ہے کہ یہیں کہیں کہیں

سیفِ اسلام بر و شہنماں اسلام

یعنی

شیعہ کے ہزار سوال کا جواب  
۱۰۰۰

تصنیف

حافظ محمد میان الوی

ناشر

بن حافظ جو  
صلع میان الوی

لی چکا پڑا

یا اللہ مدد

رَبِّنَا مَوْنَعَ نَعَلًا فِي الْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شَيْعَةً



کی ہم نے وفا تو غیر اس کو جفا کتے ہیں  
ہوتی آئی ہے کہ اچھوں کو بُرا کتے ہیں

سیدفِ اسلام بر دشمنانِ اسلام

یعنی

# سیدعہ ہر رسول کا جواب

جب ہیں توجیہ رسالت، قرآن کریم، خلفاء راشدین، حضرت امیر معاویہ اور تمام صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اجمعین پر عاذنا رہ اختریات کا قلع قمع کیا گیا ہے نیز صحابہ کرام کی شان اور صدقتِ اہل سنت اجاگر کرنے کے علاوہ آغازِ کتاب ہی خیمنی ازم کا تعارف اور اتحادِ اہل سنت پروار ہی گیا ہے سنجید اور علیل ندازیاں سے سُنی و شیعہ ہر قبیل و قال کا خاتم، مناظرین، مبلغین عاشقانِ صحابہ اور خدامِ اہل سنت کے یہے لا جواب تھے۔

اثرِ خامدہ: محقق اہل سنت مولانا حافظ مهر محمد مظلہ میانوالی

ناشر: مکتبہ عثمانیہ بن حافظ جی ضلع میبا اوزالی

نام کتاب — سیفِ اسلام بر دشمنانِ اسلام یعنی  
شیعہ کے پہنچار سوال کا جواب

مؤلف — مولانا حافظ احمد محمد - بن۔ اے

متخصص فی علوم الحدیث کراچی، فاضل نصرۃ العلوم گوجرانوالہ

ایم۔ اے وفاق المدارس العربية پاکستان -

صفات — ۵۶۔ ہدیہ محلہ شری - ۰۰۴ روپے

طبع اول — ذوری ۱۹۸۸ء

طبع سوم — جنوری ۲۰۰۱ء

### ملئے کے پتے:

عمران اکیڈمی بی/۳۰ اردو بازار لاہور  
اسلامی کتب خانہ بنوری ٹاؤن کراچی  
مکتبہ خلافت راشدہ بنوری ٹاؤن کراچی  
مکتبہ عفارون شاہ فہصل کالونی ملا کراچی

**طلاع عام** یہ کتاب شیعہ جاہیت کے جواب میں انہیں اپلائی گئی  
وجماعت کی خانیت پر لمحہ گئی ہے۔ اندراز سیان علمی مدلل  
اور دلائری سے پاک ہے۔ مخالف حضرات الگرنسن کریں تو مطالعہ نہ فرمائیں لیکن  
جو حضرات حق و باطل میں انتیاز کرنا چاہیں اور شرک فبدعت مسلم و شمنی کی  
تائیکی سے نکل کر قرآن و سنت، صحابہ و اہل بیت کی فوتوں تعلیم کا مطالعہ کرنا چاہیں اور  
اتحاد مسلمین کا جذبہ کھیں تو وہ ضرور مطالعہ فرمائیں۔ اشارہ اللہ انکے تمام شبہات کا ازالہ  
ہو جائے گا۔

اپلائی گئی کتاب کے ہر عالم، مبلغ، صحفی اور علمی یافتہ کے پاس اس اندازیکو پیش کیا  
گا ہونا انتہائی ضروری ہے۔

۱۹۸۰ء - ۲ - ۲۳

۱۹۸۴ء - ۱۰ - ۱۴

### از دلیند تصمیق از شعبہ تبلیغ وارالعلوم دلیند انڈیا

مکرمی جانب ناظم صاحب مکتبہ عثمانیہ -

السلام علیکم بگرامش ہے کہ میری نظر سے مولانا عاظم صدر میاذوالوی کا کتاب "تاریخ شیعہ"  
گز اجزیہ طبع کتاب "سیفِ اسلام" کا مقدمہ ہے۔ ویکھتے ہی علوم ہوا کہ روشنیت میں اپنی  
تحریر دلیند اپنی مختصر صلاحیتوں کی آئینہ دار ہے۔ میرے احباب کے علاوہ یہی بھی اپنی آئنے والی  
کتاب "سیفِ اسلام" کی قدرو منزلت میں پیش پیش ہوں۔ ماشر اللہ تک بچ جب اتنا دلکش اور  
جادب تر چہ وظفہ ہے تو اصل نیر طبع کتاب "سیفِ اسلام" کس قدر اونچی و معیاری ہو گئی یہاں شدید  
کر سکتا ۔۔۔ مجھے یہی علوم ہوا کہ اس کے علاوہ اور کتاب میں بھی روشنیت میں اپنی عمدہ کاوش  
کے تحت عالم وجود میں آچکی ہیں۔ جن شیعیت کی جڑیں کھو گئی ہو گئی ہیں۔ ہمارے شعبہ تبلیغ  
میں مسلین حضرات نے آپنی حسن سی کہ بہت سراہا ہے اپنی کی تصنیف سے ہمارے شعبہ تبلیغ کو بہت  
نانہ پہنچ سکتا ہے اور اپنی کتابوں سے عوام انساں کو روشناس کرنے کا شعبہ تبلیغ مفید ذریعہ  
ہو سکتا ہے۔ لہذا اور حذیل کتاب میں ہمارے پتے پر روانہ فرما کر شکریہ کا موقع دیں۔

اس سیفِ اسلام، ۲۔ تجھے امامیہ، ۳۔ ہم سئی کیوں ہیں؟ ۴۔ عدالت حضرات صاحب کرم، ۵۔ تاریخ نہ شیعہ وغیرہ

والسلام

(مولانا) عفان اللہ قادر اسمی مبلغ شعبہ تبلیغ وارالعلوم دلیند ضلع سہارنپور روپی۔ انڈیا، فن ۲۲۲۵۵۲

آغاز سخن

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

جیسے کہ نام سے واضح ہے یہ کتاب ایک را فضی قلم کار کی "روع دین مذہب  
سینے پر ہزار سوال" کا جواب ہے جو اس نے توحید، رسالت، قرآن عجمتِ انبیاء، حضرت  
ابو بکر، عمر، عثمان، عالیشہ صدیقہ، معاویہ وغیرہم اصحاب رسول صلی اللہ علیہ وسلم اور مذہب اہل  
جماعت پر معاندانہ کیے ہیں۔ یہ کتاب ۲۸۰ صفحات کی تھی ظاہر ہے جو اب حامل المتن ہو  
تو وہ سوال سے کہی گناہ بڑھ جاتا ہے کاغذ و کتابت کی شدید گرانی، فتاویں کی مذہبیے توجیہ اور  
وقت خرید کی کمی نے ہمیں محجور کیا کہ ہم اصل عبارات اور والات بھکر کر بھی اختصار سے کام لیں۔ چنانچہ  
یہ طریقہ اختیار کیا گیا:

۱۔ حسنہ اول میر فخر عدین کی تمام ابیات کا حامل المتن مدلل جواب قلم بند کیا گیا۔

۲۔ حصہ دو میں "ہزار سوال کا جواب" میں جن سوالات کا جواب ہم اپنی "تھفہ امامیہ، ہم قبیلہ کیوں میں لے لیتے ہیں؟" پر مبنی وقایت کتابوں میں دے چکے ہیں، ان سے تعریض نہیں کیا گیا صرف حوالہ دے دیا۔

۳۔ جو سوالات ۲۔ سطور پر متحمل تھے اور ہی بکثرتی تھے ان کو قریباً بالفظ اپنے کھر جواب ارقام کیا گیا۔  
 ۴۔ جو چھوٹے سوالات۔ ایک مضمون پر متحمل تھے مقصود ہی بات ایک دو میں پوچھی گئی تھی۔ ہم نے

انکو دو دو تین چال ان بڑی میں جمع کر کے سب کا غسل ایک جواب تحریر کیا۔  
جس لالہ کے صفحے کر لگا بھگ طوبا۔ تھا ان کا غسل اصل نکھر کر جواب میں

۷۔ جو حوالات اور طرزے میں بہت سریں تھیں اس کا شکار ہوا پہنچا۔  
 ۸۔ جو بیس سالات انہی کی وابستہ تھے اور شغل انگریز تھے محسن قاریین کے جذبات کی حمایت اور کتاب  
 کے وقار سے کیے ان مختصر کریا تین بڑے عوامی کھدیدا اور جواب میں اس کے تمام پتوں کو محفوظ رکھ کر جبکہ اپنے علم  
 کی شرافت کو دانہدار نہ ہونے دیا۔ س ۱۹۷۲ء سے س ن-۸ تک اسی قسم کے ہیں۔ نو عمر ان کا مطالعہ نہ کریں ہم اس  
 نصف با خصاً سر معذرت خواہ ہیں۔ خانست بالکل درجہ عوامی روزگار کیا جائے۔

جوہ میں قرآن کریم و فتنین کی معتبر حدیث سے استدال کے تحقیقی والایی و ذریعہ طرح سے شیور اپنام جمعت کی گئی ہے الاستدال مدلیل یا حق کو اس سے بہارت دے اور گمراہی کو راه صواب عطا فرمائے اللہ ہم این - وصلی اللہ علی حبیبہ محمد وآلہ واصحابہ اجمعین - محتاج دعا: مسیح محمد گورہ اذوال

## فہرست مصاہدین سیفِ اسلام

| عنوانات                           | صفو | عنوانات                                  | صفو |
|-----------------------------------|-----|------------------------------------------|-----|
| سیفِ اسلام حصہ اول                |     | انقلابِ ایران پر ایک نظر                 | ۵۶  |
| تعریفات علم کرام                  |     | خینی اپنے انگر کو نبیوں سے افضل کہتے ہیں | ۶۰  |
| کملاتِ تلحیظ و شیریں              |     | ایران اسرائیل سے احرار کے عالمِ اسلام کو | ۱۹  |
| مقدمہ                             |     | تباه کر رہا ہے۔                          | ۶۲  |
| تاریخِ شیعہ اور مسلمانوں پر مظالم |     | ایرانی انقلابِ روس کے ایسا پر ہوا۔       | ۶۳  |
| ذہبیں شیعہ کا آغاز و تعارف        |     | رسالہ قریع دین کے مسائل پر تبصرہ         | ۶۵  |
| شیعہ کی سیاسی تاریخ               |     | مسئلہ عائلہ جلبین                        | ۷۵  |
| اہل بیت پر مظالم                  |     | قرآن کریم کی آیتِ وضو۔                   | ۷۶  |
| جنوپولیہ کے مظالم                 |     | اہل سنت کی ساتِ احادیث                   | ۷۷  |
| اسعائیوں کے مظالم                 |     | غسلِ جلبین پر شیعہ کی ساتِ احادیث        | ۷۸  |
| جلاؤ خان کا بندہ اور حملہ         |     | سچ کی شیخوں والیات پر ایک نظر            | ۷۹  |
| شاہ تیمور لنگ کے مظالم            |     | جرجوار کی بحث                            | ۸۱  |
| اسعائیں صفوی کے مظالم             |     | قرآنِ جبر پر اہل سنت کی تطبیق            | ۸۳  |
| نادر شاہ دراٹی کا دہلی پر حملہ    |     | رافضی کے پیش کردہ حوالہ جات پر ایک نظر   | ۸۵  |
| انگریز اور شیعہ                   |     | پاؤں ڈھونے پر صحابہ و تابعین کا اجماع ہے | ۸۶  |
| تاریخ پاکستان                     |     | تفسیر طبری سے ۲۳۰ احادیث و آثار          | ۸۷  |
|                                   |     | ابن جریر طبری کا ذہب                     | ۸۸  |

|     |                                         |                                            |
|-----|-----------------------------------------|--------------------------------------------|
| ۳۲۲ | تبر و سب و شتم کی تشریع                 | حضرت معاویہ کے فضائل                       |
| ۳۲۳ | پچھے مذہب کی پیچان رضحت امام باقر       | طعن سب و شتم کی حقیقت                      |
|     | حضرت اللہ کی اہم حدیث                   | کتاب الامامة والیاست کا تعارف              |
| ۳۲۵ | اعتنی عمومی و شخصی کامنہ                | حضرت معاویہ کا کاتب وحی ہونا               |
| ۳۲۹ | خلافت راشدہ کی فتوحات، بحقین            | حضرت حشؑ کی بیعت معاویہ                    |
| ۳۳۰ | شجرہ ملعونہ کی تفسیر                    | شرائط صلح و بیعت                           |
| ۳۳۱ | حضرت ابوذر و عزیز و عثمان کے جانے کے    | کافر و مسلم کے درمیان وراشت                |
|     | کس نے پڑھائے؟                           | معاہد کی دیت                               |
| ۳۳۸ | شیعوں کے امام کی حدیث ثابت نہیں         | قسم اور گواہ پر فیصلہ                      |
| ۳۳۹ | علماء اہل بیت کے متقلن اہل سنت کا عقیدہ | حضرت حجر بن عدی کی شہادت                   |
| ۳۴۰ | ہمارین کی تعریف اور نیک نیتی            | حضرت علیؑ کے فضائل                         |
| ۳۴۱ | اہل بیتؑ کی محبت ہی شیعہ مخلص نہیں      | عدالت صحاپہ کا مفہوم                       |
| ۳۴۲ | صاحبیوں کے اجتہادی اختلافات             | ابن عبد البر اور خطیب بغدادی سے            |
| ۳۴۳ | حضرت علیؑ پراتفاق و اتحاد کی سورت       | حضرت معاویہؑ کا اجتہاد                     |
| ۳۴۴ | شیعوں کے وہ کام جو حضرت علیؑ کے         | صحابہؑ معاشرِ حق ہیں                       |
|     | مذہب میں بدعنت و گناہ ہیں۔              | حدیث المقص اجلدہ بادیا و مہدیا و اہدیا     |
| ۳۴۵ | مذہب علیؑ کے وہ کام جو کرنا شیعہ        | کی توثیق رجال                              |
|     | مذہب میں حرام ہے۔                       | سب صحابہ کرام عادل ہیں ان پر تنقید حرام ہے |
| ۳۴۶ | حدیث سفیدہ کی تحقیق                     | قرآن سے حضرت ثابت ہے                       |
| ۳۴۷ | تکفیر مسلم یا تکفیر شیعہ؟               | حدیث سے حضرت ثابت ہے                       |
| ۳۴۸ | حضرت علیؑ نے خلفاء کے نام پر میتوں      | ابن مفضل کی حدیث کی توثیق                  |
|     | کے نام رکھے۔                            | حضرت عزیز سے حضرت معاویہؑ کی تقدیم شافت ہے |
| ۳۴۹ | حضرت زین العابدینؑ اور بیعتِ زید        | حضرت عزیز سے حضرت علیؑ کی ۵ راحادیث        |

|     |                                       |                                        |
|-----|---------------------------------------|----------------------------------------|
| ۳۵۰ | حضرت عزیز کی اولیات، دنیا کی ہر عادل  | حضرت عزیز کی اولیات، دنیا کی ہر عادل   |
| ۳۵۱ | اور تحکم حکومت کی بنیاد ہیں۔          | اور تحکم حکومت کی اضطراب               |
| ۳۵۲ | خلافت فاروقی حضرت علیؑ کی نظر میں     | طلاق شلاٹ کا مسئلہ                     |
| ۳۵۳ | مطا عن عثمانی س ۵۹۵ تا ۳۹۵            | فتوحات فاروقی کی بشارت                 |
| ۳۵۸ | صلح حدیبیہ و بیعتِ رضوان              | ناجھ سے تائید دین، والی حدیث کا مطلب   |
| ۳۶۱ | غزوہ حنین س ۵۳۴ تا ۵۲۵                | حضرت علیؑ کا کفار سے مناصر اور شیعہ    |
| ۳۶۴ | حیار عثمانی                           | کی تائید کفار                          |
| ۳۶۸ | لقب ذوالنورین                         | حضرت حنفیۃ کی فتن والی احادیث          |
| ۳۶۹ | این سبایودی کافتہ اور                 | عبدالنورت میں حضرت عزیز کی سلازاں فضا  |
| ۳۷۰ | صحیح مسلم کی استفہامی حدیث کا مطلب    | حضرت عثمانی کے خلاف بشورش              |
| ۳۷۸ | حضرت عثمانی مظلوم شہید تھے            | خلافت فاروقی وغیرہ میں انصار کے عہد؟   |
| ۳۷۹ | ۱۱، احادیث بنویہ                      | حضرت علیؑ و عمرؑ ایک درے کی تعریف کی   |
| ۳۸۰ | ۱۲، آثار صحابیہ                       | نکاح اہم کاشم کی بحث                   |
| ۳۸۱ | حضرت عثمانی کے قاتلوں کے نام          | حضرت ابوذر و عزیز کے فضائل کا موازنہ   |
| ۳۸۲ | حضرت عثمانی ذوالنورین کی شہادت        | حضرت علیؑ نے حضرت عزیز کا جنازہ پڑھا   |
| ۳۸۳ | سب لوگوں کو اپنی مدد سے روک دیا       | اور غراجِ حسین پیش کیا۔                |
| ۳۸۶ | طبری سے قاتلوں کی فہرست               | حضرت علیؑ نے شیخینؑ کی پیر وی کی کشڑ   |
| ۳۸۸ | توفی و جنازہ                          | کو منظور کیا۔                          |
| ۳۹۱ | مطا عن حضرت امیر معاویہؑ ل ۵۹۵ تا ۵۷۵ | حنفیۃ قرآن کے یہے روایات حدیث          |
| ۳۹۲ | حضرت معاویہؑ کی زندگی لیکی نظر میں    | پر جزوی پابندی                         |
| ۳۹۳ | حضرت علیؑ اور حضرت معاویہؑ کی مجبوری  | ابن ابی الحبید معترزل شیعہ کی روایت سے |
| ۳۹۴ | حضرت حشؑ کی طبعی وفات                 | حضرت ابی عباسؓ و حضرت عزیز کا مکالمہ   |
| ۳۹۵ | اجتہاد اور مجتہد کی شرائط             | ناقابل اعتبار ہے۔                      |

## فہقی مسائل

ابن عمرؓ سے ناپاک طعن کا ازالہ

مذی و دی سے وضو و حجت جاتا ہے

بیزیر شخص معین پر حجت ناجائز ہے

بارہ منافقین کے نام

حضرت علیؑ و انصارؓ کی محبت واجب ہے

معیار بحثات ایمان اور اعمال صالح ہیں

حرب علیؑ کا جواب

شارب کی اقسام اور انکی حرمت

نقیہ کی دو دلیلوں کا جواب

شب سے صدیل جاتی ہے

حرمت متغیر

تفسیر طبری، طبری وغیرہ سے

حرمت تحریر پر مصنوع کی روایات

حقیقی علی خیر اعمل ثابت نہیں

حضرت ام کھاؤم کے نکاح و عمر کی تحقیق

شیعہ سنتی ہونے والے علمد کی فہرست

قاتل جسین شیدتھے۔

مدیث تعلیم کتاب اللہ وسیطتی کی توثیق

حضرت امیر معاویہ کا دفاع

استخلاف صدیق پر حجۃ اعتماد اور انکے توبہ

حضرت عمرؓ سے چند طاعن کا ازالہ

شیعوں کے اصول خمسہ اور

۱۰

|     |     |                                            |                                      |
|-----|-----|--------------------------------------------|--------------------------------------|
| ۵۰۱ | ۳۵۲ | حضرت ولیت کا معنی و مراد                   | حضرت ولیان پر اصولی تنقید            |
| ۵۰۲ | ۳۵۳ | حضرت عائشہ بیت علیؑ کراچی پرستے تھے        | جنانہ رسوئی میں سب صحابہ کی شرکت     |
| ۵۰۳ | ۳۵۴ | حضرت عائشہ اور آل محمد کا مصدق             | آل بیتؑ اور آل محمد کا مصدق          |
| ۵۰۴ | ۳۶۳ | حضرت علیؑ اور جعلی و ریاثت سے تابع         | حضرت علیؑ اور جعلی و ریاثت سے تابع   |
| ۵۰۹ | ۳۶۴ | حضرت عثمانؑ و عمرؓ سے دفاع                 | حضرت عثمانؑ و عمرؓ سے دفاع           |
| ۵۱۲ | ۳۶۵ | حضرت عمرؓ کے علم پر اکابر کی گواہی         | حضرت علیؑ و انصارؓ کی محبت واجب ہے   |
| ۵۱۳ | ۳۶۶ | خداوند پر شیعہ استلالات مع جوابات          | غیر مسلموں کی عبارات سے حضرت علیؑ کی |
| ۵۱۹ | ۳۸۳ | انکھیز مومنین سے غلافت علوی پر استفادہ     | خداوند پر شیعہ استلالات مع جوابات    |
| ۵۲۱ | ۳۸۸ | خلفاً شلاطؓ کو غیر مسلموں کا غرایج تحسین   | خداوند پر شیعہ استلالات مع جوابات    |
| ۵۲۲ | ۳۸۹ | صحابہ کرام کے فضائل کا اقرار               | خداوند پر شیعہ استلالات مع جوابات    |
| ۵۲۸ | ۳۸۰ | قصہ مالک بن زیرہ اور ابو بکرؓ سے دفاع      | خداوند پر شیعہ استلالات مع جوابات    |
| ۵۲۹ | ۳۸۱ | نکاح و طلاق پر اعراض مع جواب               | خداوند پر شیعہ استلالات مع جوابات    |
| ۵۳۳ | ۳۸۲ | ہلیل شہنشاہ کے ۲۵ علماء متفقین             | ہلیل شہنشاہ کے ۲۵ علماء متفقین       |
| ۵۳۳ | ۳۸۲ | ہلیل کتب دینیہ معتبرہ                      | ہلیل شہنشاہ کے ۲۵ علماء متفقین       |
| ۵۳۵ | ۳۸۳ | عزاداری و رسم پر استلال مع جواب            | ہلیل شہنشاہ کے ۲۵ علماء متفقین       |
| ۵۳۶ | ۳۸۴ | کافے بابس کی مخالفت حضرت علیؑ سے           | عزاداری و رسم پر استلال مع جواب      |
| ۵۳۸ | ۳۸۸ | بر اعظم الشیرینی مسلم آبادی کا تائب        | کافے بابس کی مخالفت حضرت علیؑ سے     |
| ۵۳۹ | ۳۹۳ | حضرت علیؑ کے چند فضائل                     | بر اعظم الشیرینی مسلم آبادی کا تائب  |
| ۵۴۰ | ۳۹۵ | منزہب آل محمد نہیں ہلیل شہنشاہ ہی ہے       | حضرت امیر معاویہ کا دفاع             |
| ۵۴۱ | ۳۹۶ | ایک مفتین شریعت صاحب ہے                    | ایک مفتین شریعت صاحب ہے              |
| ۵۴۲ | ۳۹۷ | خلفاً شلاطؓ کی افضلیت پر عقل و نقیض در لال | ایک مفتین شریعت صاحب ہے              |
| ۵۴۴ | ۳۹۸ | حضرت علیؑ کے فضائل                         | ایک مفتین شریعت صاحب ہے              |
| ۵۴۸ | ۴۰۰ | حضرت علیؑ کے فضائل                         | ایک مفتین شریعت صاحب ہے              |

۱۱

|     |     |                                        |                                          |
|-----|-----|----------------------------------------|------------------------------------------|
| ۵۵۱ | ۵۲۸ | حضرت ولیت کا معنی و مراد               | شیعہ بیوی کو جایہ دادیں و لاثت نہیں دیتے |
| ۵۵۲ | ۵۲۹ | حضرت عائشہ بیت علیؑ کراچی پرستے تھے    | شیخین سے دین کی تشریع                    |
| ۵۵۳ | ۵۵۰ | حضرت عائشہ سے حجت کیا۔ مستعفی نہیں کیا | اسٹھن سے حجت کیا۔ ارشاد ایجادی           |

تصدیق۔ مفکرِ اسلام علامہ خالد محمد صاحب ایم۔ اے۔ پی۔ اپچ۔ ڈی  
الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفاني. امالعنة!

مسلمانوں کے سب سے بڑے و شمن قرون اولیٰ میں بھی یہود تھے اور آج بھی انسانیت  
اوہ شرافت کی سب سے بڑی شمن قوم یہود ہے فرق ہے تو یہ کہ اس دور میں یہود سامنے ہوتے  
تھے اور آج یہ ترقی کی چادر رزیب تن کیے اپنے انعام کی ہم رنگ پگڑیاں پہنے اپنی قوم کا خون  
گرانے کو سب سے بڑی نیکی سمجھتے ہیں۔

ان کاظریٰ و ارادات کیا ہے سماں کی جماعت پر اعتراض کرنے کے مختلف پروپوگنار کی تلاش  
اور پھر ان واقعات میں اپنے معنی داخل کر کے صحابہ کے خلاف جاریت اور عترت طاہرہ کے خسب  
حقوق کا دوایا۔

اپنے موقف کی تائید میں پھر یہ تاریخ کی طرف دوڑتے ہیں مسلمان اثبات عقائد میں قرآن و  
حدیث کو ادیت دیتے ہیں یہ شک کے کاٹوں پر تاریخ کا بیل چلاتے ہیں۔ یہود و مجوس نے جملے  
اور من گھرتوں و ریاست سے اسلامی تاریخ کو اس قدر مجدوج کر رکھا ہے کہ اگر قرآن و حدیث کے  
روشن مینار ہمارے سامنے نہ ہوتے تو ہم سبائی انذھیرے میں اپنا سب کچھ کھو بیٹھتے۔ فضروت  
تھی کہ کوئی صاحب آل سبایا کے ان سوالات کو جمع کرے جو دشمنانِ اسلام کی اب تک کی  
کارکردگی ہے۔ خدا کا شکر ہے کہ وہ (ایک شیعہ کتاب ہیں) کچھ لکھا ہے جس کو توں کو لوگ لے گئے۔

عبداللہ بن سبایا کا تعارف ایک شیعہ کے قلم سے۔ ابن بابیہ قمی صدقۃ اللہ  
علیٰ عکی مختصر کتاب خصال صدق کے ترمیم اور ۸۰ کتب کے مؤلف ترقی مدرس گیلانی ایلان غلام خصال صدق میں بحث  
ہیں۔ عبد الشبل بن سبایا حضرت فیض علی بن ابی طالب کے پیر و کاروں میں سے تھا۔ نسل یہودی تھا جب سلطان ہوا اپنے  
کا جبار بن گیا اپنے سے دینی اور معاشرتی سوالات بہت کیا کرتا تھا پھر اس نے خیبر پورہ نبوت کا دوہی کریما حضرت  
علیٰ کو خدا کئے تھے۔ حضرت علیٰ نے اسے توبہ کرنے کا حکم دیا اور تین دن قید میں ڈال دیا جب اس نے توبہ نہ کی  
حضرت علیٰ نے اسے گل میں جلا دیا۔ یہ واقعہ ۳۸۰ھ مدینہ میں ہوا۔ اکثر علماء اسلام کا دعویٰ ہے کہ خدا میں خطا  
نہیں شیعہ کی بنیاد اسی پڑی ہے۔ کتنے ہیں پوری تکذیب میں ہیں۔ حضرت موسیٰ بن مُنَّا کے وہی پیشوں نہ کتنے ہیں  
کہ تھا اور یہوہ باقی کرتا تھا حضرت علیٰ کے تکون غلامی پر خلوص بھروسہ ایمان دکتی شہروں میں ہیں وہی کو سوپتیں۔ (اعلام خصال صدق)

## ملہب شیعہ سے تائب ہونے والے ایک دوست کا تصدیقی مکتوب

چند سال پہلے یہ دوست غالی شیعہ تھے تقریباً چھ ماہ خط و کتابت رہی آخر  
الشہر نے انکو نہیں بہب حق اہل السنّت والجماعت قبول کرنے کی توفیق دے دی۔ تو یہ کے  
عرضہ بعد آنے والے ایک خط کے بعض اجزاء یہ ہیں۔

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

حضرت العلّام مولانا مسٹر محمد صاحب بیانلوی دام مجدد کم

السلام علیکم و رحمۃ اللہ در بکاتہ؟! مزاج سامی؟

حوال آنکہ؟ عرصے کے بعد آپ سے مکاتبت کا شرف ہو رہا ہے۔ امید ہے  
آپ میری اس خاوشی کو معاف فرماؤں گے کیونکہ اس دورانِ مجھ کی کظمن مرحلہ سے  
گزرنا۔ پڑا میرے ناناجان حافظ محمد صدیق صاحب جو کافی عرضہ حضرت عطاء اللہ شاہ صاحب  
بخاریؒ کے ساتھ مجلس احراز میں شریک رہے۔ وہ اس جہانِ فانی سے رخصت ہو گئے  
اللہ تعالیٰ انھیں اپنے جوارِ رحمت میں جگہ دے۔ آمین۔ آپ بھی دعا کی درخواست ہے۔

گرشنہر و زحضرۃ مفتی سید عبدالشکور صاحب ترمذی دامت برکاتہم کی خدمت اقدس میں  
حاضری کا شرف ہوا۔ آپ کی بہت تعریف فرمادی ہے تھے اور آپ کی تصانیف میں تأثیرات کو سراہ  
رہے تھے آپ واقعی بہل قتوں کے خلاف قلمی جہاد کر رہے ہیں۔ اللہ تعالیٰ الجزاۓ شیر  
دے۔ آمین۔ ”مناقب“ بھکر، ”حق چاریاڑ“ لاہور ”خلافت راشد“ فیصل آباد، ”المدی“  
ہر فولی ”الحق“ اکوڑہ نٹک، ”الفاروق“ کراچی جن میں راقم کی کتب پر بہترین تبصرے شائع  
ہوئے ہیں۔ یہ تمام رسائل میں نے اپنے نام لکھا یہیں اور ہر ماہ ان سے مستفید  
ہوتا ہوں۔

والسلام  
مسٹر مزمیل حسین۔ خشاب

گوجرانوالہ کی مشتمل عالیٰ تحریک مولانا مہمود نے ان میں سے "ایک ہزار اہم مقالات" (والی کتاب) کا  
انتخاب کیا اور ان کے جوابات نہایت مختصر ہا فہم اور سادہ انداز میں پر قلم فراہم کے اس سلسلہ سوال و  
جواب سے جہاں علماء کو سایت کے سارے تاریخ پوڈکاپٹر پل جاتا ہے وہاں دین سے لپچی رکھنے  
والے عام مسلمانوں کے سامنے بھی سایت کی ساری تصویر آجائی ہے مولانا نے اپنے جوابات کو اہل  
اسلام اور آل سباد و نوں طبقوں کی ترتیب متعبرہ سے مدلل و مبرہن کیا ہے اور مجھے امید ہے  
کہ شخص اس کتاب "سیفِ اسلام" کا غور سے مطالعہ کرے گا کہ اسلام کی تواریخ  
نے ہر غیر اسلام کو واقعی کاٹ کر رکھ دیا ہے ..... تیاریت کی علامات اپنا پرتو والی ہی  
ہیں۔ دین حق کے خلاف منحرات کے طوفان بڑی تینی سے اُمداد ہے یہاں اور ہر ہی مسلمانوں سے  
اپنے پرانے بدے لے رہے ہیں۔ صحابہؓ کے خلاف یورش ہو یا محدث کے خلاف حملہ، قرآن کے  
غیر محظوظ ہونے کی تبلیغ ہو یا عربین کی عزت و ابر و لوٹنے کی تحریک، ہر ایک سازش کے چیخ پیرو  
نقاب پوش کھڑے ہیں۔ مبارک ہیں وہ افراد جو اسلام کے ایسے آئے وقت میں ان منحرات  
کے خلاف اٹھیں اور ان نقاب پوش ایمان کے ڈاؤن کا پوری علمی اور ایمانی قوت سے سدیا باب  
کریں۔ انھریت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ آخری دو ریس دین کی طرف سے باطل کا  
دفاع کرنے والے کچھ ایسے لوگ بھی ہوں گے جنہیں اسلام کے پیلے دوڑ کے نیک کاروں کے  
برا بر اجر ملے گا وہ کون لوگ ہوں گے ہضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا :

سیکون في اخر هذہ الادمة قوم  
لهم اجر او لهم يأمر عن بالمعروف  
وينهون عن المنكر ويقاتلون  
الهل الفتني - زدوا لم يتحقق في دلائل النبوة <sup>۵۸۷</sup>  
احقر امير رکھتا ہے کہ مولانا محمد حسب مؤلف سیفِ اسلام "نے اس نازک دریں اس اہم موضوع پر قلم  
اٹھا کر پشیلے اس خوش قیمت پیش کیا گیا۔ اس نازک دریں اس اہم موضوع پر قلم  
دولت سے مر فراز فرمائیں۔ این دعا از من و از جملہ جہاں آئیں باد۔  
فالحمد لله رب العالمين، لا يهلك اباً - ۸۸

## شیخ الطہری شہزادہ حضرت مولانا محمد سرفراز خاں صاحب صفت مدحہ سرخ

بسم اللہ و محمد لا و مصلی اللہ و مسیلہ : امامہ راقم ائمہ نے حضرت مولانا حافظ  
مولانا مسیلہ فاضل مدرس نصرۃ العلوم گوجرانوالہ و فاضل دفاقت المدارس العربیہ پاکستان کے تالیف کردہ  
رسالہ فروع دین کے مسائل پر تبصرہ کا پھر حصہ پڑھا جس میں انھوں نے عالمانہ انداز میں وضو، غسل،  
نمایز، نماز تراویح، تکیرت جنازہ، رفع یہ دین، آئین، جمع بین الصالوین، فناک کی تجھی پر سجدہ  
اور وقت افطار وغیرہ وغیرہ مسائل پر انداز میں بحث کی ہے اور کتب اہل السنۃ والجماعۃ شاہ عبدالعزیز  
جماعتہم اور کتب واغضن کو پیش نظر رکھا ہے اور ان کے بھی اپنی تائید میں حوالے نقل کیے ہیں اور تحقیق  
رنگ میں راضی کیوں جوابات دیتے ہیں۔ اور جس بجاوار اور مسیح رحلین کے متعلق باحوالہ کتب علمی بحث  
کی ہے جو طلبہ علم کے ایسے مفید ہو گئی اور فریق مخالف پر اقسام حجت ہو گئی یہ الگ بات ہے کہ  
اس دنیا میں ضد اور عناد سے کام لینے والے کبھی اپنی زبان سے حق و صداقت کا اقرار نہیں  
کیا کرتے مگر سمجھ دار لوگ طرفین کے دعاوی اور ولائی سے خود اندازہ لگایتے ہیں کہ حق کیا ہے  
اور باطل کیا ہے ؟ بعض مقالات پر اگرچہ سمجھنے میں وقت ہوتی ہے مگر امید ہے کہ موہف  
محضو طریقی سی کاوش اور محنت سے اُسے سلیں اور کسان بنا دیں گے موصوف بتعد و عده  
کتابوں کے مصنف ہیں۔ تخفیف امامیہ میں شیعہ مذہب کو سمجھنے کے لیے فاصلہ علمی مواد انھوں نے  
جمع کر دیا ہے۔ نوجوان علماء میں موصوف کا مطالعہ اس مدینہ، بڑا و سیع ہے اور لفضله تعالیٰ اللہ وہ  
صاحب بصیرت اور نکتہ رس بھی ہیں کہیں کہیں الفاظ میں گرمی دکھادیتے ہیں مگر چونکہ روان غافل کا  
ایسے موقع پر رعیت بڑا نہ اور طنز آئیز ہوتا ہے اور یہ فطری بات ہے کہ جو اب آن غزل کو  
بھی کبھی کبھی ملحوظ رکھا جاتا ہے اور نظر انداز نہیں کیا جاتا۔ اس وقت بین الاقوامی طور پر جس طرح  
روان غافل اپنے باطل مسئلک کو اقوام عالم پر مسلط کرنے کا خواہ دیکھ رہے ہیں۔ انشا اللہ العزیز  
یہ کبھی بھی شرمندہ تعبیر ہو گا۔ یہ اہل حق کی غفلت ہے کہ وہ حبّ الدنیا کے نش میں چور چڑھیں  
اور باطل فرقے مظلوم ہو کر اپنے غلط نظریات کی اشاعت میں دن رات کو ایک کے ہوئے

میں۔ ہماری قلبی دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ مولانا موصوف کی طبع کردہ کتابوں سے عوام کو زیادہ نیادہ فائدہ حاصل کرنے کی توفیق بخشنے اور اس سلسلہ میں انہیں مزید توفیق عطا فرمائے کروہ باطل کی ولائل و رازین کے ساتھ خوب خوب سرکوبی کر سکیں۔

اللَّهُمَّ إِنْكَارُكَ مُذْفَرٌ وَصَلْوةُ اللَّهِ تَعَالَى وَسَلَمٌ عَلَى رَسُولِهِ  
خَيْرِ خَلْقِهِ خَاتَمِ النَّبِيَّاءِ وَالْمُرْسَلِينَ وَعَلَى الْمُهَاجِرِ  
وَالصَّاحِبِيْهِ وَالْأَوَّلِيَّهِ وَبَنَاتِهِ وَاتَّبَاعِهِ الْأَمَّهِ لِيَوْمِ  
الدِّينِ - أَمِينٌ .

احقر الناس ابوالزادہ محمد سرفراز خطیب جامع مسجد گھڑو  
صدر درس مدرسہ نصرۃ العلوم گوجرانوالہ  
۱۶ شوال ۱۴۰۶ھ، ۲۳ جون ۱۹۸۶ء

تصدیق امیر تحریر کی خدمت اہل سنت حضرت مولانا قاضی مظہر حسین صاحب چکوال

خلفیہ مجاز شیخ الاسلام مولانا سید حسین احمد مدفی نقشہ مہتمم دار العلوم دہلی بندر  
جانب مولانا المعزیم زید مجدد، اسلام علیکم و حضرت اللہ

طالب خیر بخیر ہے سودہ ارسال ہے نظر ثانی میں تاخیر ہو گئی ہے معدورت خواہ ہوں غلط عبد الوحید صاحب کے ذریعہ اطلاع دے دی گئی تھی کہ ابھی کتاب پریس میں نہ دیں کیونکہ بعض مدد محتوی اصلاح کی ضرورت ہے۔ ماشاء اللہ آپ نے ٹھیکی محنت کی ہے۔ جزاکم اللہ تعالیٰ تصنیف میں مکرر اسر کر دیکھنے کی ضرورت ہوتی ہے۔ مجھے خود اپنا بخیر ہے بار بار دیکھنے سے کئی جگہ اصلاح یا اضافہ کی ضرورت ہوتی ہے۔ (چنانچہ حضرت نے سودہ کے جتنے حصے میں اصلاح یا اضافہ فرمایا تصحیح اس کے مطابق کر دی گئی ہے۔)

خدم اہل سنت (مولانا قاضی) مظہر حسین (منظمه العالی)  
سالار ریج اثنانی ۱۴۰۸ھ

## مولانا مسٹر محمد نظله اور آپ کی تصانیف پر علماء کرام کی آراء گرامی

- ۱۔ مولانا کو علمی مقالات پر مضامین لکھنے اور تصنیف و تالیف کا خوب ذوق حاصل ہے..... نہایت مفسار اور صحیح پسند عالم ہیں تقریر و تحریر و فوں پر اچھی دسترس حاصل ہے۔ (علامہ محمد یوسف بخاری کرائی) ۲۶ شعبان ۱۴۰۹ھ
- ۲۔ مولانا موصوف کے علمی استدلالات حوالہ جات اور معقول طرزیات پر مطمئن ہوں (علامہ مفتی محمود ملتانی ۹ رمضان ۱۴۰۹ھ)
- ۳۔ بہر حال کتاب (عدالت حضرات صحابہ کرام) مفید اور اپنے موضوع میں کامیاب ہے (علامہ شمس الحق افغانی جامعہ بہاول پور)
- ۴۔ صحابہ کرام کی جانب سے دفاع اور ان کی عظمت کا اظہار دین کی بہت بڑی خدمت ہے اللہ تعالیٰ نے مولوی مر محمد صاحب کو اس کی توفیق عنایت فرمائی (مولانا محمد اسحاق صدیقی لکھنؤی)
- ۵۔ ہمارے بڑے بڑے علماء نے ابک بھی سمجھا کہ شیعہ مسئلہ معمولی مسئلہ ہے اب ساری عمر جو تقریر و حدیث اور فقہ پڑھاتے رہے ان کو شیعہ مذهب سے واقفیت نہیں حالانکہ شیعہ مذهب ہی اسلام کے نام پر اسلام کے مقابلہ میں مذہب کفر والہادی مولانا قاضی مظہر حسین صاحب دامت برکاتہم العالیہ چوال ۱۸ رب جن ۱۴۰۹ھ
- ۶۔ علماء کرام اور طلبہ عظام کے لئے یہ (کتابیں) ایک بیش بہاندار تھے اور انمول مولی ہیں ان میں بہت زیادہ علمی سرمایہ موجود ہے (امام الہست علامہ سرفراز خان صدر مد نظله) آپ بڑے عمدہ لا تلق نوجوان ہیں اور اس میدان مدد حصحابہ میں خوب کام کر رہے ہیں اور بڑی قیمتی تصانیف کے آپ مصنف ہیں (مولانا محمد نافع جامعہ محمدی جہنگر ۱۴۰۸ھ)

## کلماتِ تلخ و شیرین

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

حامد اور مصلیاً حق و باطل کی نبود آنکی وزاروں سے چلی آرہی ہے۔ آدم والیں حضرت نوح اور آپ کی قوم ابراہیم و موسیٰ و کلیم و فرعون، حضرت محمد صطفیٰ والیہ السلام، اصحاب رسول اور فاروقیش، علی و خوارج چسین و ابن زیاد، اہل بیت اور غلام شیعان کوفہ، مصعب ابن زبیر اور متبیٰ کذاب منمار، رجیم و مردو و بربان حضرت سجاد، عرب کشمکش مسلمان اور مشکر کا جانشین، سفاک خینی اسی کی مثالیں ہیں۔

تاریخ کا ایک ایک فرق شاہد ہے کہ جب کفر کی ساری طاغوتی طاقتیں اسلام شکست کھا گئیں اور خلیل راشدین و فاتحینِ اسلام نے قوم وایران کی شان و شوکت کو تباہ والا کر دلا۔ تو تقبیہ اور مسافت کے لباس میں ایک شاطر ابن سبایہودی نے ایک ایسا فرقہ جنم دیا جس نے مار آئتیں اور خبر پوچھتیں بن کر اسلام اور مسلمانوں سے پورا پورا بدل لیا۔ بلاشبہ الفلاح کھوں افراد سبائی فتنہ کا شکار ہوتے مسلمانوں کی تعمیر و ترقی اور فتوحات کا دروازہ بند ہو گیا۔ دور تدبیم یا عہد صفوی کی ملک کشی، سفارکی اور بربرتیت کو تذھیر ہے۔ درجہ دید میں حافظ اللادرافضی نے شام میں اخوان المسلمين اور دیگر مسلمانوں کا قتل عام کیا۔ لبنان میں دروزی اور شیعہ میثیا عمل نے فلسطینی مسلمانوں کے یہ پ کے کیمپ ہیودیوں سے مل کر تباہ کیے اور بقیہ زندوں کو مخصوص کر کے انسانی لاٹشوں اور حرام د مردار چانوروں کا گوشہ کھلانے پر مجبور کیا۔

ظلم و ستم کی وہ کوئی صورت اور مثال ہے جس کا القلب ایران سے لے کر تاہنوز روح الظلماً و آیت الفاد خمینی کی حکومت نے ایران کے کروں، بلجچون، سُنی مسلمانوں اور اہل عراق و عربوں پر اتنا کاب نہیں کیا۔ ایران نے شاہی دور سے طبع کا عراقي علاقہ دبار کھاتا تھا۔ نبی القلبی حضرت نے اپنا اقتدار وہاں بڑھانے کے لیے عراق میں اپنے ایجنٹوں کے ذریعہ بغاوت کرانے جب وہ ناکام ہوئی اور عراق اپنے تفظی اور مخصوص بخلاف کی بازیابی کے لیے دفاعی حملہ پر مجبور ہو گیا تو ایران نے اسے زبردست طویل بیگ میں تبدیل کر دیا۔

عدلت حضرات صحابہ کرامؓ

صحابہ کرام رضوی کی پاکیزہ سیرت اعلیٰ کرداد اور فضائل و مناقب میں یہ عظیم الشان جائز کتاب ہے۔ جس کی تفسیر اردو عربی، فارسی، کسی زبان میں نہیں ہے جو قرآن کریم - احادیث صحیحہ کے علاوہ - اصول حدیث اصول فقہ - علم کلام - تابیخ و سیرت کتب شیعہ اور فواد نے غیرہ کی ۱۳۰ کتب سے تحقیق و مطالعہ کے بعد مرتب کی گئی ہے۔ ان پر طعن و تنقید کی حرمت ۵۰ آیات، ۵۰ احادیث، اجماعات کے صد ہا حوالوں اور مسلمہ کتب شیعہ سے ثابت کی گئی ہے۔ ان پر تقدیم و جدید حقائق اعتماد یکھے گئے ہیں ان کے مکمل دلائل جوابات یہی گئے ہیں۔ شاجرات صحابہ قبیلہ السنۃ والجماعۃ کا مسلک اجماعی دلائل کر کے مخلص دلوکیت "جسی گراہ کن کتاب کا اصول جواب دیا گیا ہے۔ تفصیل مقدمہ اور ۱۸ ابواب کے بعد خاتمہ میں حضرت امیر حادیہ علیہ السلام و بن العاص علیہما السلام اور غیرہ بن شعبہ کی سیرت بیان کی گئی ہے۔ معیاری ثابت و طباعت اور ۱۰ اکابر علماء کی تصدیق سے مزین ہے۔ خود بیرونی اور دوسروں کو بڑھا کر تبلیغ دین کرس۔

سیف الاسلام برشمنان اسلام یعنی شیعہ کے ہزاروں اجواب  
۱۸- ۲۳ سالز ۴۰- ۵ صفحات مجلہ شیعہ پر

باز بار طبع ہونے والی اس مقبول اور لاجواب کتاب میں توحید رسالت - قرآن نکریم - خلقدار داشتین نامہات المؤمنین - حضرت امیر عواید اور عاصم صحابہ کرام و اہل بیت علیهم رضی اللہ عنہم پرماغنا نہ اعتراف کا قلع قمع کیا گیا ہے نیز صحابہ کرام میں شان اور صداقت اہل سنت اجاتگر کرنے کے علاوہ آغاز کتاب میں حمدی اذم کا تعارف اور اتحاد الہیت پر در دیا گیا ہے تجھید اور مدلل انداز بیان سے ہر قیل و قال کا خاتمہ ماذطین مبلغین - عاشقان سیاہ صحابہ اور خدام اہل سنت کے لئے ڈھوپ اس تحد - خود پڑھنے اور درستون کو پڑھائیے -

ایران حادح کا تعین کرنے کی ضروریں اپنے پیداواری عظیم وسائل، لاکھوں کی تعداد میں اپنی فوج اور عرب مسلمانوں کا ناقابل تلافی نقصان کر جا ہے۔ مگر جنگ بندی کی کوئی صورت سلیمانی نہیں کرتا، حالانکہ مسلمانوں کو نسل، مسلم امّت کی بیٹی، عراق سمیت تمام سر پر ایاں مالک اسلامیہ جنگ بندی کے لیے اپنا پورا زور صرف کرچکے ہیں۔ پاکستان میں سلح مداخلت کر کے کوئی اور کراچی میں بیٹیہ فوادات کرائے ہیں اپنے اعیانوں سے اسلام آباد پر سلح چڑھائی کرائی ہے۔ اسلامیجع کے موقع پر صریح شرطیں پر سلح قبضہ کا پروگرام بنایا اور شدید بے حرمتی سے قتل و غارت کی ذوبت آئی۔ مسکرات کعبہ نے اصحاب فبل کی طرح ان کو تباہ کر دیا۔ اسلامیہ لاکھ مجاہدوں کے دبپ میں سلح خذلے بھینے کا اعلان کر کے پھر اسی عزم کو دہرا یا ہے۔ (فَاتَّهُمُ اللَّهُ أَلِيُّقَوْنَ)۔

اس گردہ کے پیظام اور خفاش عوام اظہر من الشمس میں لیکن طلب میسی اور پیغمبر کا عالم ہے کہ ثورۃ اسلام میہ لادشیعۃ ولاد سنتیۃ دیے اسلامی انقلاب ہے شیعہ سنتی سے کوئی تعلق نہیں، مرگ بر اسرائیل، مرگ پر امریکہ جیسے نعروں سے ایک دنیا کو پاکستانی حکمرانوں اور سیاستدانوں سمیت الگونا رکھا ہے۔ حالانکہ یہ موٹی سی بات ہے کہ جس قوم سے دشمنی ہوا، ان سے خفیہ معاهدے کر کے اور اسلام کے کرآن کے دشمنوں (عنی عربوں) کو تو نہیں مارا جاتا۔ اگر یہ نفرہ سچا ہے تو ایرانی میزائل بنداد پر کیوں گرتے ہیں؟ وشنگلن اور تل ابیب پر کیوں نہیں گرتے؟ مسکو مکرمہ اور حجاج کرام پر حملہ کیوں ہوتا ہے نیویارک پر کیوں نہیں ہوتا؟ اس سے پتہ چلا کر درپر تیزیں ایک ہی ہیں۔ الکفر مملة وَاحِدَة۔ جوں جوں وقت گزرتا جاتا ہے اور خمینی صاحب اپنے ناقدرین و مغلوقین کو لاکھوں کی تعداد میں موت کے گھارٹ اتار چکے ہیں اپنی مطلق العنانی اور دلکشی پر شپ میں "دعویٰ فرعونیت" کی سرحدوں پر پیغ رہے ہیں۔

۱۔ جنوری ۱۹۸۸ء وغیرہ کے ذرائع ابلاغ گواہ ہیں کہ ایران کے صدر غامزہ ای نے خطبہ جمعہ میں حکومت کے حوالے سے کہا "کہ حکومت کے اختیارات احکامات اللہ کے تابع ہیں"۔ اس پر امام خمینی نے ان کو سخت سرزنش کی "کہ حکومت کو دین کے بنیادی ایکان پر بھی فقیت حاصل ہے"۔ روز نامہ نوائے وقت لکھتا ہے :

اعنوں (خمینی)، نے کہا کہ حکومت دین کے بنیادی احکام میں سے ایک ہے اور

اس کو دوسرے احکام پر بیان تک کرناز، روزہ اور حج پر بھی فقیت حاصل ہے جو ایکان دین میں شامل ہیں یہ آیت اللہ خمینی کے ولایت فقیہ کے اس اختلافی لفاظ کا حصہ ہے جس کے تحت تسلیم شدہ دینی قائد کو وجودہ خود میں نائب سفیر اور نائب امام کی حیثیت سے مطلق سیاسی اختیارات حاصل ہے مدد خامشہ ای آیت اللہ خمینی کی مطلق قیادت کو مانتے ہیں ہرگز آیت اللہ کی تکاہ میں ان کی غلطی تھی کہ نماز جمع کے خطبہ میں اعنوں نے کہا تھا کہ حکومت اپنے اختیارات کا استعمال احکام اللہ کی حدود کے اندر کر رہی ہے اس پر آیت اللہ خمینی نے کہا کہ یہ بات اس سے بالکل مستناد ہے جوہیں کہتا ہوں جس سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ صدر حکومت کو ولیٰ ہی ولایت اعلیٰ اسلام نہیں کرتے جبی اللہ تعالیٰ نے نبی کو وداعیت کی تھی۔ آیت اللہ خمینی نے کہا ہے کہ درحقیقت مملکت کو اختیارات حاصل ہے کہ عوام کے ساتھ کیے ہوئے جن مجاہدے کو جا بہن سورخ کر دے بیان تک وہ معابرے بھی جو احکام شرعیت کے مطابق کیے گئے ہوں۔ (نواب وقت ۱۰ جنوری ۱۹۸۸ء کے کالم) ۱۹۸۸ء میں (عیان راجہ بیان) " XMENI صاحب دعویٰ امامت و نبوت سے بھی گزر کر گویا انداز بکم" اعلیٰ کا نفرہ لگا رہے ہیں۔ نماز، حج، روزہ جیسے بنیادی ایکان پر حکومت کی فقیت کا معنی ای ہے کہ وہ معاذ الشان کو مطل و منسوخ کر سکتی ہے۔ حالانکہ یہ حق صاحب وحی خود علی الصدقة و الاسلام کو بھی نہ تھا کیونکہ آپ کی حکومت کے اختیارات احکامات اللہ کے تابع ہتھے ان پر فرق نہ تھے۔ خدا آپ کے متعلق فرماتا ہے : إنَّ أَتَيْعَ إِلَّا مَا يُؤْتَنِي إِلَّا إِنَّ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّيَ عَذَابٌ يَكِيمٌ " میں تصرف اپنی طرف آئی ہوئی وحی کا پابند ہوں۔ اگر میں نے اپنے رب کی نافرمانی کی تو مجھے بڑے دن کے عذاب کا ڈر ہے۔ (اپ، ع، پیس)

اقدار اور سیاست پر قبضہ کر لینے کے بعد تو بالا صورت ہوتی ہے جس اس سے پہلے "سنتی شیعہ بھائی بھائی" کے نعرے لگاتے ہیں۔ کہیں تلقیہ اور کتمان سے کام لیتے ہیں۔ مگر قرآن کریم اور صحابہ کرام سے شفی اور ان کے خلاف دشمن طرازی اور یا وہ کوئی کسی صورت میں نہیں چھپتی۔ جس ملک علاقہ اور گاؤں میں ہوں ان کی زبانیں اور تحریریں اصحاب رضوی اور قرآن عزیز پر تبریزے بر ساتی ہیں۔ یہ کتاب ایک ایسی ہی واسیتات کتاب کا جواب ہے جس میں "منہب شیعہ پر ہزاروں" کے ہی بھر کر توحید، رسالت، قرآن کریم کی صفات، تلامذہ نبوت کی خانیت، مذہب اسلام

اہل السنۃ والجماعۃ فہم وقاؤن سیرت و قاریخ فتوحاتِ اسلامی ہربات پرمغاذۃ نہر الگلہا گیا  
ہے اور ۱۹۵۹ء میں فیصلہ ملازوں کی دلائازی میں کسی قسم کا دقيقہ فروگذشت نہیں کیا۔ اس کے باوجودہ بعض  
نام نہذرنی کافر۔ امام الشیعہ خمینی کی طرح یہ دعویٰ بھی ہے: ”چونکہ ہم بنیادی طور پر احاد  
ملت کے حامی میں اسی لیے رشتہ افت کے استحکام کی خاطر ہم نے یہ سعی کی ہے کہ دو  
مسلمان بھائیوں میں آپس کی غلط فرمیاں دور ہو سکیں،“ (فوج دین، ۷۰ فوجہ بالکھیشان ص۶)

کئی دوستوں نے مشورہ دیا کہ یہ کتاب منہ لگانے کے قابل نہیں جواب نہ دیا جائے  
چونکہ اتم الحرف نے اپنی زندگی کا شن ہی قرآن و سنت او صحابہ کرام کا دفاع اور ان پر لگائے  
گئے اتهامات کا ازالہ قرار دے رکھا ہے۔ احتساباً لله اس کریمہ کام پر طبیعت کو آمادہ  
کیا، وقت طبیول اور زکیر کے خرچ کے بعد تحقیقی اور علمی خزانہ آپ کے ہاتھوں میں ہے،  
قدروانی آپ کا کام ہے میں کچھ نہیں کہ سکتا۔

### مشک انسٹ کخدیدہ نک عطہ را بگید

شیعہ سائل عبدالکریم مثاق کا اگرچہ یہ دعویٰ ہے کہ یہ سوالات وہ ہیں جن کی وجہ سے  
اس نے سئی مذہبی چھوڑا ہے لیکن تفہیم شعاروں کا یہ نیا جھوٹ ہے۔ دراصل شیعہ ہو چکنے  
کے بعد اس نے مطاعن کی تمام شیعہ کتابیں سامنے رکھ کر ایک خاص محنت اور مسلیقہ سے یہ مرتبا  
کیے ہیں جو اخنوں نے مدت سے کذب و غیبت پر مشتمل مذہب کی آیا ری کے لیے چیلہ کھو چکیں۔  
یہ کھنے میں حق بھاہب ہوں کر یہ تالیف کسی ایک شخص کی کتاب کا جواہر نہیں پکڑ مطاعن  
سے لبریز نام شیعہ کتابوں کا اصولی جواب ہے اور دفاع مطاعن میں ایک انسائیکلو پیڈیا ہے۔  
اس کتاب سے جہاں یہ بات المشرح ہو جاتی ہے کہ شیعہ حضرات تمام صحابہ کرام کے  
منکرو اور خمن ہیں اور اہل سنت سے بیرون رکھتے ہیں۔ گو زبان سے ”سُنّی شیعہ بھائی بھائی“ کا  
پر فریب و پر تقیہ راگ الاضمپتے رہیں اور راداری کا وعظ کرتے رہیں۔ یہ بات بھی کھل کر سامنے  
آئی کہ شیعہ کا توحید و سنت کے علاوہ قرآن پر بھی ایمان نہیں، نہ ہو سکتا ہے۔ یہ وہ حقیقت ہے  
جس کا وہ تجویج کھل کر اقرار نہیں کرتے اور ہمارے افران سکاری ملازین اور مذہب شیعہ سے  
ناواقف تعلیم یافتہ حضرات شیعوں کو منکر قرآن نہیں مانتے اور مسلمان بھائی تصور کرتے ہیں۔ یہی

المیہ ہے کہ شیعے قرآن و سنت کا نفلس ۱۹۸۷ء کے عوام کو دھوکہ دیا اور ان کی جاں چکوت  
نے مشترک تحریف قرآن بنانے کی کیٹی بنائی۔

جب ہر شخص جانتے ہے کہ شیعہ تمام صحابہ کرام خصوصاً پہلے تین خلفاء راشدین کو ہرگز نہیں ملت  
اور ان پر مطاعن کی گردان۔ خواہ اپنی کتب سے پڑھیں یا کتب اہل سنت سے تراشیں۔ وہ  
ان کے ایمان اور قلبی عقیدہ کی آئینہ دار ہوتی ہے۔ جب وہ قرآن کریم پر بھی اعتراضات کرتے  
ہیں اور ۱۰۰۰ اعتراضات اسی کتاب میں صحابہ پر سے بھی پہلے قرآن مظلوم پر کروٹلے ہیں۔ کیا یہ  
ان کے دشمن قرآن ہونے کی کافی دلیل نہیں ہے؟ حالانکہ اخنوں نے تحریف قرآن کے  
عقیدہ۔ کہ یہ قرآن اصلی، کامل اور درست نہیں۔ اس میں ۵ قسم کی خرابیاں ہیں۔ پر  
ستقل کتابیں بھی ہیں۔ خود اس سائل نے ہمیں ایک خط میں لکھا ہے: ”امام محمدؐ کے  
پاس وہ قرآن ہے جو خود حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے تحریف کر دیا تھا۔ اس کے علاوہ باقی تمام قرآن  
کے نسخے نقلی ہیں۔“ اب اس قرآن کو نقلی (جلبی)، بتانے والا۔ ایک اور اصلی قرآن عنده لمبی  
کا قائل۔ قرآن پر ایمان کیسے رکھ سکتا ہے؟ چنانچہ اس نے ”شیعہ مذہب حق ہے“ ملا  
پر کھلکھلایے: ”کہ ہمارے ائمہ طاہرین کے پاس جو قرآن ہے وہ اصلی ہے۔“ مکمل ہے۔ لوگوں  
کی دست بُر مسے محفوظ ہے اور آپ لوگوں کا قرآن نقلی ہے بے یار و مددگار ہے۔ انسان  
ہاتھوں سے دست بُر ہوا ہے۔ ایمان کا تعالیٰ اصل سے ہوتا ہے نقل سے نہیں۔ (معاذ اللہ  
بلطفہ)۔ — قدیم زبان میں کتب شیعہ ناپید ہیں۔ ہمارے علاوہ ان کے کفر پر عقائد سے ناواقف  
تھے اس یہے لجعنی مدار نے ان کی تکفیر کی صراحت نہ کی۔ لیکن جن علماء کو ان سے واسطہ پڑا  
اور اخنوں نے ان کی تردید میں کتب بھیں۔ وہ ان کے کفر کے قائل ہوئے اور بعدہ تکفیر میں  
سرپرست عقیدہ تحریف قرآن شرک میں غلو، شیخین کی خلافت کا انکار اور عقیدہ امامت کو گناہ  
تمام ملازوں کے مقابلے، اکابر اسلام کے بیانات ملاحظہ فرمائیں

— ستراوح اولیاً محبوب بمحاجی حضرت سیدنا شیخ عبد القادر جیلانی نو را شمرقدہ رقمطازہ ہیں:  
”یہو نے قوات میں تحریف کی ہے اور راضیوں نے قرآن میں ایسا کیا ہے یہ کہتے  
ہیں کہ قرآن کی موجودہ ترتیب بھیکیں ہے۔ ترتیب دینے کے وقت ان کو پہلے سے ہی اٹ پٹ

کرد یا گیا ہے جس ترتیب سے آثار اگر تھا اس کو باقی نہیں رکھا اور یہ بھی کتنے میں کہ قرآن مجید میں  
کمی بیشی کر دی گئی ہے کہیں اس کو گھٹا دیا ہے اور کہیں بڑھا دیا ہے۔  
یہودی حضرت جبریل علیہ السلام سے شمشنی رکھتے ہیں اور کہتے ہیں کہ دوسرا فرشتوں میں  
سے وہ ہمارا دشمن ہے اور راضیوں کے ایک گروہ کا بھی یہ عقیدہ ہے کہ جبریل علیہ السلام نے جو میر  
سلطانِ اللہ علیہ وسلم پر وہی نازل کی ہے اس میں وہ غلطی کھا گئے ہیں۔ انہوں نے وہی ہتھ  
علی رضی اللہ عنہ پر بینچاں تھی مگر جھوپ کر حضرت محمد رسول اللہ علیہ وسلم، پر بیجاوادی ہے۔ یہ جھوٹے  
ہیں جھوٹ بنتے ہیں۔ خداوند تعالیٰ ان مردوں کو نغارہ کرے۔

رغنیۃ الطالبین، ذکر شید ۱۶۶-۱۶۷ امطبوع لاہور

نیز حضرت پیران پیر ان کے کفریات گفتہ ہوئے عقیدہ علم غیب کی، انہر کے نیجے بارات  
اور ان کی تمام انبیاء سے افضلیت، تکفیر صحابہ اور الوہیت علی کو خاص طور پر ذکر کرتے ہیں۔

(۱) اس بات پر ان کااتفاق ہے کہ رسول مقبول کے بعد غلافت کا حق حضرت علی کا تھا لیکن  
بعد میں ایسا نہیں کیا گیا اس لیے سب لوگ دھماکہ کرام (مرتد ہو گئے ہیں) سولنے پھر کے۔

(۲) اس گروہ کا اعتقد ہے کسی چیز کے خلاہ ہونے سے پہلے خدا تعالیٰ اس کو نہیں ملتا دیا  
کا عقیدہ)۔

(۳) ان کا یہ مقولہ ہے کہ صاحبِ دن سے پہلے مرے دُنیا میں والپس آجایں گے (عقیدہ  
رحمت) مگر غایلِ گروہ کے لوگوں کو اس سے اتفاق نہیں ان کا یہ قول ہے کہ کوئی قیامت نہیں،  
نہ حساب کتاب ہوگا۔

(۴) ان تمام کا یہ عقیدہ ہے کہ امام صاحب کو ایسا علم ہوتا ہے کہ جو چیز کچھ پلے زبان میں ہو  
جکی ہے اور آئندہ ہونے والی ہے پا ہے دُنیا کے متعلق ہو جا ہے دین کے متعلق ہر ایک کو  
جاننا ہے یہاں تک کہ سطح زمین پر جس قدر تھیک ریاں اور مینیز کے قطرے پڑتے ہیں ان کی تعداد  
بھی اس کو معلوم ہوتی ہے اور درختوں کے جتنے پتے ہیں ان کے شمار سے بھی واقف ہے۔  
یعنی انہر کو علم ہاکان و مالیکون کلی ہوتا ہے جس کے آج غالباً قائل ہو چکے ہیں۔

(۵) ان میں سے اکثر لوگوں کا یہ عقیدہ ہے کہ جس نے حضرت علی سے لڑائی کی ہے وہ

کافر ہے اسی قسم کی بہت سی دکفاریہ، یا تین کرتے ہیں۔

(۶) فرقہ غایلیہ کا یہ عقیدہ ہے کہ جتنے پیغمبر ہوئے ہیں ان سب حضرت علی افضل اور بہتر ہیں۔  
(۷) ان کا یہ بھی دعویٰ ہے کہ علیؑ خدا ہیں (یعنی حاجت و اہتمام کشا، داعی البلاعہ عالم الغیب)  
حاضر ناظر، نور من نوراللہ ہیں، ان پر غد اکی تمام فرشتوں اور سب لوگوں کی لعنت تاقیامت رہے  
خداونام و نشان اس جہاں سے مٹا داۓ.... کیونکہ یہ لوگ اپنے غلو میں بہت بڑھ گئے  
ہیں۔ کفر رخوب ہجوم گئے ہیں۔ اسلام کو چھوڑ بیٹھے ہیں۔ خداوند کریم اور قرآن کریم اور قبضہ  
پیغمبر ہیں کوئی نہیں ملتے۔ ایوں سے خدا اپنی پناہ میں رکھے۔ (غنیۃ الطالبین ص ۱۶۲-۱۶۳)

(۸) مرشد جیلانی فرقہ مفوضہ شیعہ کے تعارف میں کہتے ہیں:-

فرقد مفوضہ کا اعتقد ہے کہ اللہ جل شانہ نے لوگوں کی تدبیر دان کے کاموں کا قبول  
و حاجت روانی، اماموں کے سپرد کی ہے۔ اور تحقیق محمد مصطفیٰ (صلی اللہ علیہ وسلم)، کو خدا نے  
پیدائش عالم اور اس کی تدبیر کی قدرت دی۔ (غنیۃ الطالبین ص ۱۶۳-۱۶۴)۔ (دھناؤ کو کے  
نام سے شیعوں نے آج یہ عقیدہ ناواقف ہیں میں بھی بھیا دیا ہے۔ مؤلف)

۲۔ امام ربانی حضرت محمد و الف ثانی رحمۃ اللہ علیہ کفر شیعہ کے متعلق فرماتے ہیں:-  
میں کتنا ہوں کریمین کو گالی دینا کافر ہے اور احادیث صحیحہ اسی پر دلالت کرتی ہیں جیسا کہ  
محاصل اور طریقی اور حکم نے عویش بن ساعدہ سے روایت کیا ہے کہ بنی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا  
ہے اللہ تعالیٰ نے میرے لیے اصحاب بنائے ہیں بعض ان میں سے فریب بنائے ہیں اور  
بعض رشتہ دار بنائے ہیں پس جس نے ان کو گالی دی اس پر اللہ کی لعنت ہو۔ اللہ تعالیٰ انکے  
فرائض و نوافل قبول نہیں فرماتا۔ (رسالہ در رضن ۲۵)

نیز فرماتے ہیں؛ ہم کو کامل تلقین ہے کہ حضرت ابو بکر و عمر و عثمان میں اور خدا کے شمن نہیں  
اور جنت سے خوش بھی دیتے گئے ہیں۔ پس ان کی تکفیر اس کے قابل (شیعہ) پر لوٹے گی۔  
بوجب اس حدیث کے دک مسلمان کو کافر کرنے والا خود کافر ہو جاتا ہے، پس ان شیعہ کے کفر کا حکم

اور خالص اہل سنت و جماعت کے شخص کے لیے زندگی میں نہ محنت و تربیت کرائی جاتی ہے زادعاً رسم اور رواضح کے دفیعہ کے لیے محیث و تصبب پیدا کیا جاتا ہے جو پہلا سفر میں ہوتا تھا اور یہ لوگ ڈر کے مارے تھے میں رہتے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ دورِ حاضر میں پاکستان اور عالمِ اسلام کے لیے زبردست خطرہ ہی رواضح اور فتنہ خمینیت بن چکا ہے مسلمانوں کو بیدار اور نظم ہونے کی انتہائی ضرورت ہے۔ ۶  
نہ چاکو گے تو مٹ جاؤ گے اسے تھی مسلمانوں تھاری داستان تک نہ ہوگی داستانوں میں ہماری بحاجتوں میں تفرقی شیعیت اور انگریز وغیرہ کی پیدا کردہ ہے۔ ہمارے اختلافات یا تو حقانند درسوم متعلق ہیں یا فروعی مسائل میں غلوت شدید سے والبتر ہیں۔ جب کہ قرآن، حدیث، مکار، اذان اور جماعت صاحبہ سب کی ایک ہے۔ میرا یہ خوبی ہے کہ دیوبندی ایروی ایک ہی فقہ اور ایک امام کے پیروکار ہیں۔ نصاب و دینیات بھی ایک ہے۔ پھر ہم مفارقت بازی اور اپنے اپنے خیالات درسوم پر چھبود دراصل شیعوں کا پھینکا ہو گیں ہے۔ قرآن و حدیث اور فرقہ حنفی شرک و بدعت، مخالفت رسول اور جماعت میں تفرقہ بازی کے سخت مخالف ہیں۔ حضرت مرشد جیلانیؒ نے شیعہ کے جو حقانند گھنے ہیں پھر رڑھ لیجئے۔ کیا ان کا ہی پرتوہم پر تو نہیں پاگلیں ہیں؟

اگر فرقین کے خلاف اس اتحاد امانت کے نامی ذمہ دار علماء مل میٹھیں اور یہ عزم کریں کہ قرآن  
احادیث صحيحت اور فقط حقیقی کے خلاف یا ان کے علاوہ کوئی حقیدہ و رسم دین کا جزو نہ سمجھا جائے،  
جصوفی عجمیہ مصر کے رفضی بادشاہ کے دور سے چلی میں اوسوفیا نہ امور کا حضرت پیران پیر  
حضرت مجدد الف شانیؒ، حضرت شاہ ولی اللہ رحمہم اللہ کی تعلیمات کی روشنی میں فیصلہ کر دیا جائے  
اور اعدال صحابہ کے مقابل مشترکہ پلیٹ فارم بغیر کسی کے مقصود نہ رہے کے استعمال کیا جائے اور  
صحابہ یا مقام مقام خلفاء راشدین کے نام سے ہر شر میں بھرپور جلوے کیے جائیں تو دو تین سال میں ہی  
۹۵ فیصد تسلیمان ایک بڑی طاقت بن کر اسلامی قانون نظام مصطفیٰ اور خلافت راشد قائم  
کرنے میں کامیاب ہو جائیں گے۔ کیونکہ یہ اسلام علی الجماعت فرمان بنبوی چاہے۔ ہمارے  
ابلی حدیث بھائی بھی خوب تنظم اور فعال ہیں۔ قرآن و سنت کی خوب دعوت دیتے ہیں اگر وہ

لیا جائے گا۔ (ص ۲) ”رافضی کے پیغمبھر نماز خاکزدہ ہے۔ محیط میں امام محمد راضی کے پیغمبھر نماز کو جاائز قرار نہیں دیتے اس لیے کہ وہ خلافت صدیق اکابر کا انکار کرتے ہیں حالانکہ صحابہ کرام کا اجماع ان کی خلافت پر ہو چکا تھا اور خلاصہ میں ہے کہ شخص خلافت صدیق کا انکر ہے وہ کافر ہے۔ .... اسی طرح شخص خلافت عفر کا انکر ہے اصح الاقوال میں اس کا بھی یہی حکم (کفر کا) ہے لیں جبکہ ان کی خلافت کا انکار کفر ہے تو ان کو کافی دینا اور لعنت کرنا کیسا ہوگا وہ پس ظاہر ہے کہ تکفیر شیعہ احادیث صحیح کے مطابق ہے اور طریقہ سلف کے بھی موافق ہے۔ درسالہ رہ رفض مکہ مطبوخ لاہور ۱۹۵۶ء

۳۔ حضرت شاہ ولی اللہ مسٹوی شرح مؤطلہ میں فرماتے ہیں : -

اگر یہ کہ کسی غلط فتاویٰ نبوت ہیں لیکن اس کا معنی یہ ہے کہ آپ کے بعد کسی کو نبی نہ کہا جائے لیکن نبوت کی حقیقت یعنی ایک انسان کا مجانب اللہ مخلوق کی طرف مبوعث ہونا اور واجب الاطاعت ہونا، اگر ہوں مخصوص اور بقدر علی المظار مسے محفوظ ہونا آپ کے بعد اکمیں موجود تھا تو اس شخص زنداق (دین ترین، کافر) ہے۔

تفہیماتِ الیہہ مکمل ۲ میں شیعی عقیدہ امامت کو ختم نبوت کا انکار بتاتے ہیں: ”لیکن ان شیعی کی اصطلاح میں وہ امام مفترض الطاعۃ مخلوق کے لیے مقرر کیا ہوا ہے اور وہی باطنی امام کے لیے جائز کرتے ہیں۔ لیں یہ درحقیقت ختم نبوت کے منکر ہیں اگرچہ زبان سے آنحضرت صل اللہ علیہ وسلم کو خاتم الانبیاء رکھتے رہیں“

اپل سنت علماء کرام اور عام مسلمان بھائیوں کی خدمت میں  
اس تاریخی حقیقت کا اخبار کیے بغیر

چارہ نہیں کر اب اپنی سنت ۹۵ فیصد ہو کر بھی اتنے طاقت و راہ سنت نہیں جو اعداء صحابہ بن چکے ہیں وجب واحد اس کی یہ ہے کہ علماء تین چار گروہوں میں بٹ کر ایک دوسرے کے خلاف نبرد آزمائیں اور عوام ان سے بد دل ہو کر ہر بے دین کیونٹ یا خود رولیڈروں کے پیچے ہوں۔

ہر ایک کا اپنی جگہ دھڑا اور شکر مبسوط ہے لیکن مقام صحابہ، ناموں از وادیٰ الجبی کے تحفظ

یہ غلوکر ناچھوڑ دین کر قول صحابہ اور علما راشدین کا عمل حجت نہیں غیر مخصوص مسائل میں فتو واجتها دار قابل عمل نہیں۔ اجماع کو لی جیز نہیں۔ صرف قرآن و حدیث کافی ہیں۔ "توبہ تہ و شیر بھی اپنی جلیں کھوکھلی کر کے دشمن کو کہنا ہے آؤ امّت اور صحابت کے درخت کو کاٹ دو (معاذ اللہ تعالیٰ) جب رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم نے ۳۷ میں سے صرف ایک ناجی فرقہ کی نشانی مانانا عالیہ و اصحابی۔ (شکوہ) میرے اور صحابہ کے طریقے کا پیر و کارگردہ بحق ہے؟" بتائی۔ حضرت ابو بکر و عمر کا نام کے کر پیروی کا حکم دیا ہے۔ (ترمذی) اپنی اور علما راشدین کی ست اپنے کی تاکید کی ہے۔ بدعت سے ڈرایا ہے۔ (شکوہ)۔

قرآن پاک نے مهاجرین والنصار کی پیروی کرنے والوں کو جنت اور اپنی رضامندی کا تمغہ بخشائی۔ (پلے ع ۲۴) صحابہ مونین کے راستے کے خلاف چلنے والوں کو جہنم کی وعید مسائی ہے۔ (پلے ع ۱۲) اور آن جیسا ایمان دیگر قوموں سے طلب کر کے ان کو معیارِ حق و پدراست اور پیشوایان امّت بنادیا ہے اور ان کے مخالفوں کو گمراہ کیا ہے۔ (پلے ع ۱۵) پھر کیسے اہلِ سنت قرآن و حدیث کا نام کے صحابہ پر بذلتی اور بیے اعتقادی کا دروازہ دشمن پر کھول دیں اور اس کی تصدیق کر کے اپنے ذمہ ب کی تکمیل کریں۔ (استغفار اللہ)

ہمیں یہ سیم ہے کہ انفرادی طور پر تینوں گروہوں نے رخص کے مقابل بہت عددہ لاکھ تیلہ کیا ہے۔ مولانا احمد رضا بریلوی کا رد الرفضہ، مولانا محمد علی کی تفہیہ جبڑہ، علام احسان اللہ ظہیر شید کی تصانیف، مولانا قاضی مظہر حسین، علام روسٹ محمد قلشی اور مولانا عبدالستار لنسوی اور مولانا محمد نافع کی تصانیف سونے سے تو نئے کے لائق ہیں۔ مگر تینوں بڑی جماعتیں اور دیوبندیوں کی بڑی تفہیمیں۔ یہ غور فرمائیں کہ ۱۹۸۶ء میں ان پر غرب طلب و تشدد ہوا۔ ہر ایک کے چیز چیدہ علام شید ہوتے۔ انفرادی طور پر ہر ایک نے لاکھوں روپے کے مصارف سے اور سینکڑوں مظاہرین کے گرفتار کرنے سے بھر پر احتجاج کیا مگر کیا قاتل کیف کردار کو پہچے؟ حکومت یادشمن کا ردیہ بدلا؟ یا کسی جماعت کے مخصوص مطالبات حکومت نے منظور کیے؟ ہرگز نہیں۔ اس کی وجہ باہمی نفاق، ناتفاق اور اپنی اپنی بدعت فوازی اور گردہ پرستی نہیں تو اور کیا ہے؟ حکومت ۵ غنڈوں کی مانتی ہے۔ ۵۰ تماشائیوں یا آواروں سے اسے کیا ڈر جن کا نہ ایک لیڈر

ہے نہ منزل نہ قومی نشان، کس قدر تعجب کی یا متسے ہے کہ تین بسوں کو چند ڈکو باری باری لو رہے ہیں۔ مگر ہر ایک بس کے مسافروں نے اپنی رالفلیں دوسرا بس پرتان رکھی ہیں یا ڈاکوؤں سے اتحاد کر کے اپنوں کا صفائیا کر رہے ہیں اور یہ نہیں سوچتے کہ یہ تینوں گروہ اپنی بیشکل ۲۰۱۵ء عوام کے ساتھ اگر اپنا وجود کو بیٹھے۔ باقی ۸ فیصد عوام کو وقت کے طوی و علمی و فہمی وغیرہ ک شہ پر روس اور کیوں نہیں نہیں نہ لگے گا تو کیا ہو گا؟ کیا بخارا، سمر قند، بعد ادا کا سقوط اسی لمحہ باری کا نتیجہ نہ تھا؟

میں قوم سے نذر افسوس وصول کرنے والے علماء کرام اور مرکاری خزانہ سے پلنے والے حکومتی افسران صاحبان سے یہ سوال کرتا ہوں کہ کل خدا کے دربار میں مجھ مصطفیٰ اصل اللہ علیہ وسلم کے حضور میں ہب آپ سے یہ سوال ہو گا کہ زبردست قربانی کے بعد پر صغری کے تھوڑے سے قبیہ پر اسلام کے نام پر پاکستان بنایا گیا تھا۔ اسلامی قانون شریعت تم کیوں ناذد کیا تھا؟ قادی یا نو، صحابہ اور قرآن کے دشمنوں کو ۷۰ فیصد کلیدی آسامیاں کیوں دی تھیں؟ میرے صحابہ، خلاف راشدین، ہیری پاک یو یو اور بیٹھیوں کو برس عام بازاروں میں مساجد اور مدارس دینیہ کے سامنے تباہ کرنے والے جلوس تم کیوں نہ کلواتے تھے اور میری توہین کیوں بروایت کرتے تھے؟ تو کیا مسلم لیگی حکومت یہ کہ کھجور جائے گی کہ فرقوں کا وجود مانع تھا۔ (تو پھر ان کو ہی کیوں ختم نہ کیا، م، تباہانوں کو تو انکریزوں نے یہ حق دیا تھا۔ مسلم لیگی حکومت کیے والپس لے سکتی تھی؟) حکومت اسلام آباد میں مخالف سیرت منعقد کر لیتی تھی اور لبیں؟ یا بیلویوں کا یہ جواب معقول ہو گا کہ ہم تو عاشق رسول تھے پر تو تم نعمت خانی سے ہر شریں بڑے بڑے میلاد کے جہن اور جلوں نکالتے تھے۔ کیا دیوبندی یہ کہ کربری ہو جائیں گے کہ ہم تو متع سنت تھے۔ دس لاکھ کا تیبیتی اجتماع رائے و نڈیں کر لیتے تھے۔ کیا تیسر اگر وہ یہ کہنے میں حق بجا بث ہو گا کہ ہم تو اہل حدیث تھے۔ آئین اور رفع یہیں وغیرہ پر ہر کسی سے خوب مناظرے کرتے تھے۔ علام احسان اللہ ظہیر شید اور آپ کے رفخار شید کرائے۔ قوان کی یادیں بڑے بڑے ملبوس اور احتجاجی جلسے کر دیاے مگر قرآن و سنت کے مطابق ۱۱ دفعات والے شریعت بل کی ڈھٹ کر منا لفت کی کر دھاری جماعت نے نہیں دوین مرکاری مولویوں نے پیش کیا تھا؟ کس قدر ظلم کی بات ہے کہ قانون

شروعیت نہ خود بناتے ہو نہ دوسروں کا بنا ہوا پسند کرتے اور منواتے ہو۔ باہمی انتشار سے مصطفیٰ کمال یا کیوں نہیں کو زمام اقتدار تھا تے ہو۔ دینبندی مذہب، رضاخانی مذہب، تفاؤل، غنی یا قافونِ الیٰ جیسی منافرتوں کی لگی کتاب میں تو خوب بھیلتے ہے مگر اسلامی قانون قضاۓ قرار و تعزیر پر کوئی متفقہ کتاب حکومت کو نہیں دیتے۔ حریم شریفین کو کھلا شہر قرار دینے اور فرقہ والوں پر بیدار کرنے کے لیے سعودی عرب کی حکومت کو تو کوئتے اور حجاز کا نفرین لندن میں متفقہ کرتے ہو مگر اسرائیل کا ایجنسٹ خینی حریم پر قبضے کے خواب دیکھتا ہے۔ ایک حلہ کرچکا ہے فماقہ ڈھاکر خینی کی لاشیں نکالنے اور سیدہ عائشہ صدیقہ کی لاش کو کوڑے مارنے کا عقیدہ اس کا جزو ہے۔ اس پر تمیں کوئی احتجاج اور مظاہرہ نہیں سمجھتا۔ عراق نے ۱۹۸۰ء میں اپنے تین باغیوں کو چھانسی دی۔ یہاں خینی پرستوں نے اسلام آباد کا گیرا کر ڈالا اور زکوڑہ و عشرہ صد و داسامی سے چھپی کرالی۔ شام، ایران، لبنان، عراق وغیرہ میں تھمارے لاکھوں میں مسلمان شہید کیے گئے۔ تم نے ان کے حق میں اُفت تک نہ کی۔ اے تفرقہ باز شیعی علماء کرام، زندہ ہوں تھماری طرح نہیں ہوتیں۔ کچھ ہوش اور غیرت میں آؤ، تمہارا حلیف ایک ہزار برس تک تلقیٰ رہا اپنے شہیدوں کے نمبر اُول، ہشانی، ثناشت الائٹ کر اتا رہا۔ اپنے عقیدہ کے مطابق تاظموں مددی اب بھی اسے نعمی میں رہنا چاہیے مگر وہ تمیں بدعتوں اور ترقوں میں الجہاں مطمئن ہو گیا تمہارے درجنوں علماء کو شہید کر چکا ہے۔ تم اپنے شہدار کے نمبر بھی نہ لگا سکے؟ وقت کی آواز مُن کر فتنے کی رفتار دیکھ کر اپناروئی بدلو گے اور ناموس توحید، ناموسِ مصطفیٰ، ناموسِ صلح وہاں سیٹ کے تحفظ اور قومی بقارکے لیے شہزاد پدیدیت فارم پر خلوص سے کام کرو گے یا نہیں؟ ورز اپنی قبر خود کھو دو گے اور سُنی مذہب تمہارا مرثیہ ٹڑھے گا۔

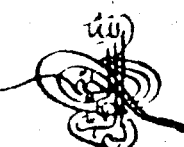
من از بیگانگاں برگز نہ نالم کہ بامن ہرچچ کرد آں آشنا کرد  
الَّذِينَ مُنْكَرُونَ رَمَضَانَ

مرکز اتحاد کی طرف دعوت اور حکومت کو مشورہ ایک کہنے والا کہہ سکتا ہے کہ جناب؟ آپ جس دل سوزی اور اسلامی ہدایت سے اب سنت کے مختلف الخیال گروپوں کو ایک مرکز پر متحد دیکھنا چاہتے ہیں اسی جذبہ سے

آپ شیعوں کو ساتھ کیوں نہیں ملاتے اور ان کے خلاف قلمی جہاد کیوں ہے؟ راقم المعرف خدا کے پاک کو حاضر و ناظر اور عالم الغیب، الشہادہ جانتے ہوئے یہ عرض کرتا ہے؛ کہ مجھے ماشا و کلاؤ حضرت امیر المؤمنین علی المرتضی کرم اللہ و جہۃ کے تبعداروں اور مجبوں سے کوئی نفرت نہیں بلکہ میں تو آپ کی محبت و اطاعت والے مذہب پر صینا اور مننا پاہتا ہوں اور ایسا سنت کی نجات اور ایمان اس سے والیت ہے۔ ہماری جنگ یازبانی اور قلمی جہاد صرف ان منافقوں سے ہے جنہوں نے بنام شیعہ ایک پارٹی تو بنائی مگر آپ سے اور آپ کی اولاد سے سلسل غداریاں اور جنگیں کیں اور ان کو کسی میدان میں کامیاب نہ ہوتے یا یا آپ کو خدا اور رسول کا مرتبہ دیا یا حق گو اور صاف باطن شریف و معزز مسلمان بھی نہ رہتے دیا کلماں اسلام بدلا، رسول خدا کو ناکام کہا۔ تمام صحابہ کرام کو معاذ اللہ مرتد اور حبجو ٹالکا۔ قرآن و سنت کی خانیت پر جعل کیے۔ انوارِ حق رسول، اصحاب رسول اور خاندانِ رسول سے علائیہ و شنبی کو اپنا مذہب بنایا۔ بنات طاہرث کے نسب پاک پر تمت لگائی۔ کفار سے مل کر تمام امت محدثیت سے فتوحات کا انقام لیا۔ سرٹک و بدعت کی علمیہ داری کی۔ متھ اور فرج عاریت کی اجازت دے کر عصمتِ فرشتی اور عیاشی کو مسلم معاشرہ میں پھیلا دیا۔ مائم اور دین کے ذیلے جو بھت کی تشير کی مسلم سوسائٹی کو شہمنی اور فرقہ پرستی میں پھنسا ہیا۔ زوال ملت اسلامیہ اسی طبقہ کے کردار کا نام ہے۔

اگر بھی دعوے داران اسلام اپنی خود ساختہ رہوم اور شرک و بدعت والے مذہب چھوڑ دیں۔ ظالم ہو کر مظلوم کا پر و پیکنڈہ بند کر دیں۔ قرآن و سنت اور خلفاء راشدین کی تعلیم کے مقابیت اپنی اپنی اصلاح کر لیں تو فرقہ پرستی کا غائب ہو جاتا ہے۔ اتحاد بین المسلمين کی منزل مقصود حاصل ہو جاتی ہے۔ شیعہ حضرات حضرت علیؑ کے پکے پیر و کاربن جائیں تجوہ و زات گردیں ہمارے بھائی بن جائیں گے۔ سُنی حضرات قرآن و سنت اور چاروں خلفاء راشدینؓ اور اسوہ صحابہؓ کو اپنائیں گلو اور بدعت پرستی چھوڑ دیں اسی میں ان کی نجات ہے۔ غور کیجئے عاشق صادق رسول حضرت ایوب کو صدیق رضی اللہ عنہ سنت رسولؐ سے سرو تجوہ و نہیں فرماتے اور منافقوں متعدد زکوڑہ کے منکروں اور فتح نبوت کے ڈاکوؤں سے جہاد فرماتے ہیں اب ان کا نام یواہیل

پرتوں سے تھاد کیے کرے ؟ ملکہ دار توحید حق و باللیں فاروقؒ، حجراً سود کو خطاب کر کے کہتے ہیں تو ایک پھر ہے نفح یا نصان نہیں دے سکتا۔ اگر رسولؐ خدا نے تجھے زخما ہوتا ہم نہ چوتے ॥  
بیعتِ رضوان والے مبارک شجوں کو ناپید کر دیتے ہیں تاکہ توہم پرست مسلمان اس کی پوچھائیں نہ لگ جائیں۔ کیا عمر فاروقؒ کا عقیدت لکیشؒ تھی، قبر پرستی اور غیر خدا کے نامیں نعمول ہیں بنتا ہو سکتے ہے ؟  
جس ذوالنورین نے اپنی غنا و سخاوت سے اسلام اور مسلمانوں کا دامن مالا مال کر دیا۔ امن والاشاد  
والے اپنے دو حکومت میں سب رعایا کو نفر و فاتح سے نجات دے دی کر کر کلة وصول کرنے  
والا کوئی زمان تھا میں مسلمان کمیوزم کی طرف کیوں بھاگتے ہیں ؟ اپنی سرمایہ داری ذبح کر کے ایسا زیری  
دو حکومت و خلافت کیوں قائم نہیں کرنا چاہتے ؟ جس شیر محل علیؒ نے اپنے ان ۱۰ جدالوں  
کو زندہ آگ میں جرم ارتلاویں جلا کر توحید کی خاطرات کی۔ کہ وہ آپؐ کو رب، کارساز، مشکل کشاوؒ  
دوزخ و جنت کا ماں کرتے تھے۔ ان کے نام بیوا آج اسی سماں تک میں کیوں بنتا ہو چکے ہیں ؟  
آج بھی ہم تمام مسلمانوں سے اپیل کرتے ہیں کروہ خدا اپنی اصل منزل، خلافت را شہؒ  
کی طرف لوٹ آئیں جس سے وہ بھٹک چکے ہیں اور نظام خلافت راشدہ کی روشنی ہیں  
قرآن و سنت اور فرقہ اسلامی کا نظام جاری فرمائیں۔ پاکستان کی بقاوار اور استحکام اسی میں پھر ہے  
یہاں ہماری حکومت سے بھی درومندانہ اپیل ہے کہ وہ محض انگریزی راج سے ہم پر حکومت رکھ کے  
مسلمان خدا خوف اور صحیح العقیدہ افران کے ذریعے فرقہ بندی کے بت توڑے ہرگز ایسی اور  
بدعت کے لیے لا انس باری نہ کرے بلکہ ہرندہ بھی اور سیاسی جماعت کے دود و مستند خدا ترس علماء دین  
کی کیٹی بنا کے۔ ہائی کورٹ، پرچم کورٹ وفاقی شرعی کورٹ کے دیندار ممتاز ججوں کا پیش ان کاماعون  
بنائے یسودی عرب، ہرو شام، مرکش، عراق، ایران، انگلیا سے ممتاز مذہبی اسکال منگوائے قران و سنت  
اور تعیمات صحابہ و اہل بیتؐ کے مطابق فرقہ و اہل سائل کا تصعیف کرائے خلاف شرع رسمات و بدعا یعنی  
پرہبندی نکار دے۔ یہاں عمل ایشیع کو وہ حقوق دے جو ایران نے اہل سنت کو دیئے۔ قانون قصاص کے  
دینت راجح کر کے ملکی اور عین الاقوام میں عالم کا خاتم کرے۔ ملکیتی آسامیاں صرف مسلمانوں اور خلق اور ارشدین  
کے پرکار کاں کے لیئے کر دے اقلیتوں کو ان کی تعداد کے مطابق ملازمت کا کوڑہ دے۔ ذراائع  
ابلاغ سے فرقہ و اہلیتؐ کی تبلیغ مدد کرئے تاہم ناجائز کا واردہ کر کے متاثرین کو گزارہ الاؤنس مسے اور  
جاہز کا ویزکال کر اسلام کا معاشی نظام راجح کرے۔ بفرقتؐ کو احتل عیتم کا پہنچ کرے وہ راستے میں کر دے۔ اور  
(مؤلف)



الحمد لله رب العلمين حمداماً كافي النعمة على  
جميع المؤمنين والصلوة والسلام على افضل  
خلقته محمد سيد الرسل وخاتم النبيين والمعصومين  
الذى جعله هادياً و بشيراً و نذيراً لكافة الانبياء  
والجن إلى يوم النشور والدين وعلى الله واصحابه وخلفاءه  
وازواجه منهن بيته وعشيرته الاقربين وعلى اتباعه  
والضاره وامته المتقيين لهم اعداء الكافرين والمنافقين -

## مُهْمَّةٌ

دین اسلام دین فخر ہے۔ بنی نورؓ انسان کی فلاخ و بیرون کے یہ خود خالقی  
کائنات نے اسے اتابہ اور واجب العمل دستور اور عالمی منشور ترا رہا ہے۔ دین دنیا  
آخرت دونوں جہاںوں سے مرتبط ہے۔ انسان کی تمام مادی اور رحمانی مشکلات کا حل پیش  
کرتا ہے یہ زندگی کے تمام پہلوؤں پر معیط ہے۔ زندگی کی روح اور اس کی قوت محکم ہے۔  
صحیح و غلط کے امتیاز کی کسوئی ہے۔ اسی نے انسانوں کو جنگلوں اور غاروں سے نکال کر شہر  
کا خونگزینیا۔ جانوروں اور دندنوں کی صفات سے مبڑا کر کے تہذیب و تمدن کا تاج اس  
کے سر پر کھا۔ علم پر بریت، شخاوت و جمال کی بیانات صفات سے اسے نجات دے کر معزز  
انسان کے اوج شرافت پر پہنچایا۔

یہ دین اسلام ایک صحت مند معاشرہ تشکیل کرتا ہے جو حق و فرائض کی حفاظت کا ذمہ  
ٹھہرا ہے۔ ماں باپ، اہل دعیا، عالم و حکوم، کاشت کار و زین دار، مزدور و کار خانہ دار،  
غیر بار اور سرماہی دار وغیرہ طبقات میں حقوق العباد کی وضاحت کر کے ایک ایسا لافانی اخلاقی  
نصب العین اور طریق زندگی متعین کرتا ہے کہ مسلم اور انسانی معاشرے کے تمام افراد پر مشتمل  
شیر و شکر بن کر رہے ہیں۔ ایک دوسرے کو اپنا ہمدرد اور جماعتی تصور کرتے ہیں۔ پس فرائض  
کی بجا آؤ دوسری اس طرح کرتے ہیں اک دوسروں کو حقوق لینے مکے یہ مطابقات یا ایسی نیشن کی  
ضورت ہی نہیں پڑتی بلکہ اسلامی معاشرہ کے اذاؤ کی تمام مسامی، خواہ وہ میدانوں میں ہوں  
یا پہاڑوں میں، متدن شہروں میں، ہوں یا دور افتابی قصبات و دیبات میں۔ ایک مرکزی  
طرف مل جوڑ کرتی ہیں۔

اسلام کی نکاح میں پہلا و آخرت دونوں ایک ہی سلسلے کی دو کڑیاں ہیں اور ایک

سفر کے دو مرحلے ہیں :

پہلا مرحلہ عمل اور کوشش کا ہے جو دفتر دنیا کی ایک ڈیلویٹ ہے دوسرے مرحلہ ستان چڑلت  
کا ہے جو انکے یوم الدین اور شہنشاہ احکام ایا کہنیں بروز قیامت اپنے بندوں کو عطا فرمائیں گے  
میں عمل اس دنیا میں کیا جائے گا ویسا ہی بدل اور نتیجہ اسے آخرت میں ملے گا۔ ۷

از مکافاتِ عمل غافل مشو گندم از گندم بروید جو زجر

”جیسی کرنی ولی بھرنی“ دونوں جہاںوں کا خلاصہ اور لُب باب ہے اور دین اسلام  
ہی اس سر مرحلے میں کامیابی کا ضامن ہے۔ یہ دین تقریباً سوالِ الکھ انہیاں علیهم السلام نے پیغام بردا  
ان کے اصحاب و پیر و کاروں نے اسے ”عمل تبلیغ“ سے جلا بخشی۔ سب سے آخر میں  
فاطم النبین والمعصومین محبوب رب العالمین، سید المرسلین حضرت محمد رسول اللہ رحمۃ اللہ علیہم  
صلی اللہ علیہ وآلہ واصحابہ الجیعنی نے اسے نہایت مکمل اور منظم شکل میں چلا کر دکھایا تھا کیونکہ  
صفت آپ کے صاحبِ کرام اور خلفاء راشدین عظام نے اپنے مکونی کردار، حسن عمل اور فتوحات  
تعلیمات کے ذریعے اسے دنیا کے کرنے کرنے میں پہنچایا۔ کروڑوں انسانوں کو بت پستی اور  
معظم ان اذون کی پوجا سے چیز اکثر مارے وحدہ لا شریک رک کے آسکر جھکا دیا۔ ظلم کے شکنخی میں گرفتار

انسینت کو بجات دلائی اور نظامِ عدل والصفات کے دامن میں ان کو بناء دی۔

انھوں نے علاؤ ریثابت کر دکھایا کہ صحادین اسلام وہی ہے جو قرآن و شیعہ کے اصول  
اور خلفاء راشدین کے نظام حکومت کے مطابق ہوان کے فتاویٰ جات، تشریعات، سکیمیں  
اور تدبیریں اسلام کی صداقت کی مژا لوٹی تصوریں ہیں۔ بھی نوع انسان کی تعمیر و ترقی اور فلاح  
دارین کی ہمان میں سنت اللہ، سنت رسول اور تدبیر کا ایک ایک ورق اس پر گواہ ہے۔  
حق و باطل کی آوریزش رفیق اول سے ملی آرہی ہے۔ دل کی بیماریوں میں سے ”حد“  
ایسی خطرناک بیماری ہے کہ تمام اعمالِ صالحہ کو ایسے بلکہ راکھ کر دیتی ہے جیسے آگ کٹلیوں کو انگلکے  
بنادیتی ہے۔ اسی حد نے بڑے بڑے مٹاہیوں کو کفر و ظلمت کی وادی میں دھکیلا۔ وہمنی نے  
حد سے جنم لیا اور سب سے پہلا قتل تا حق حد کی بدولت ہوا۔ حد کی وجہ سے رؤس امر قریش  
صادق دامیں اور رکف و رحیم سیغمہ بخت العالیین صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان لانے سے  
محروم رہے۔ اسی جملے کو شخص کے رد عمل میں مدینہ طیبہ کا معجزہ سردار عبد اللہ بن ابی رئیس  
المناقین سے ملقب ہوا۔ یہودیوں نے اپنی کتابوں میں فاتم النبین سیغمہ صلی اللہ علیہ وسلم علیہ السلام  
کی صفات چانسے بھانسے کے باوجود حد میں اک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا انکار کیا۔

### منہب شیعہ کا آغاز و تعارف ۷

اسلام جب اپنے محضین تلاذہ نبوت، خلفاء راشدین کی وجہ سے باعث ہوئی تو یہود و مجوہ مخالفت  
پر چاہیا۔ جسی پڑی ہمدین فارس دروم کی حکومتیں پہونچاں ہو گئیں تو یہود و مجوہ مخالفت  
اسلام میں داخل ہوتے اور حسد و فراق کی وجہ سے اسلام سے انتقام کی ٹھانی۔ ان کا افراد  
صنعتیں کا عبداللہ بن سبار یہودی عالم تھا۔ جو صوابہ و ثمنی، تعلیم نبوت سے بیزاری، خلفاء  
معہ شید کتب بمال کشی ملکے طبعوں بھی اپنے سبار کے مالات میں کھاہے۔ اہل علم کا بیان ہے کہ  
عبداللہ بن سبار یہودی تھا۔ پھر اسلام قبل کیا اور حضرت ملیٹ سے مجتہ کا خلا رکیا۔ وہ یہودیت کے زمانے میں خوار کے حضرت  
یوسف بن کورس میں مدد اشدا کا حصی کہتا تھا تو مسلمان ہو کر اس نے رسول اللہ کی فاتحات کے ہدی  
برہن کا عینہ تھا لیا پہنچ ہے جس نے حضرت ملیٹی میں نامت کا فرضیہ ہوا۔ شہر کی اولاد سے پہلے اس نے اپنے دشمنوں  
ستہ کیا اور اسی نے ان کی مخالفت کی اور ان (خلفاء راشدین) کو کافر و قریبیا۔ اسی پیغمباصر شر کے پرہبیت کی مل  
و پیروی کی وجہ سے ۸

و فاتحین اسلام کی کردار کشی اور ملی منافست بھیلانے میں "ابن الی رئیس المناقیفین کا پروار برث" میں اشارہ تھا۔ اسی نے "حُبٌت اہل بیت" کے پر فریب نعرو سے حضرت عثمانؓ کو شہید کرایا۔ دوسرے مرضیوی میں شدید خوزنیاں کرائیں۔ اسی کے پیروکار ابن طمی نے حضرت علی کرم اللہ وجہ کو شہید کیا تھا و ملت کے دشمن اسی کے خاریوں نے سبیطہ فیض حضرت حسن المحبی و فیض اللہ تعالیٰ علیہ کو حضرت امیر معاد غیر کے ساتھ مصالحت و معیت کر لیئے کی وجہ سے مذل المونین، مسود المسلمين مونوں کو روپیاہ کرنے والے اور ان کی ناک کٹوانے والے القابات سے نوازا۔ (بلال العيون)

اسی بد بجنت گردہ نے رجائزہ تھوڑے حضرت حسین مظلوم کو بلکار غداری سے شہید کیا اور قافلہ اہل بیت سے بد دعائیں لے کر روناپیٹنا اپنامہ بہب بنالیا۔ عبد اللہ بن سبار اور اس کی پیروکار ذرتیت کے یہ اسلام سوز مسلم کش کارنائے تاریخ کی سب عترت کتابوں کے ملاوہ شیعہ کی علم اسماں الیوال کی کتابوں میں راحت سے موجود ہیں۔ اس نے اپنی پر تلقیہ، خنیہ تحریک سے سماںہ و اہل بیت کے قتل کا ہی کام زلیا بلکہ اسلام کے اساسی حقائق پر تشقیہ جلیا۔ حضرت علی المرضی کو رب بادر کرایا۔ یاعلیٰ شکل کشا اور را علی مدد کے فررے اسی کا نتیجہ ہیں۔ امامت کا عقیدہ ایجاد کر کے ختم بزرگت کا صفائیا کیا۔ قرآن میں تحریف اور کی دیشی کاظمیہ ایجاد کر کے اسلام کی ہر کارہ دی سرمایہ بہوت، تم صحابہ کرامؓ کو معاذ اللہ منافق، غاصب اور بے ایمان کہ کسی غیرہ کی ناکامی اور اسلام کے جھیلانے کا برخلاف اعلان کیا۔ امہات المونین، ازولیج پیغمبر اور بنات، طاہراتؓ اور آپسے سب سراہی اور فائدہ ای رشتہوں کی عظمت کا انکار کر کے "مقام اہل بیت"

کے نظر پر کوسمی تھس نہ کر دیا۔

عالم اسلام کے مشہور مفسر حضرت مولانا محمد منظور نعائی مظلہ، "اسلام میں شیعیت کا آغاز" کے عنوان میں عبد اللہ بن سبار کے تعارف میں فرماتے ہیں:-

اس سخنی فضائیں حضرت علی المرضی و فیض اللہ تعالیٰ علیہ منصب تھے فلیفہ منصب تھے آپ بلاشبہ فلیفہ بحق تھے امت مسلم میں اس وقت کوئی دوسری شخصیت نہیں تھی جو اعلیٰ منصب کے لیے قابل ترجیح ہوتی تھیں حضرت عثمانؓ کی مظلوماً شہادت کے نتیجہ میں امّت مسلم دو گروہوں میں تقسیم ہو گئی اور فوبت باہم جنگ و قتال کی بھی آئی۔ جمل اور صحنیں کی دو جنگیں

ہوئیں۔ عبد اللہ بن سبار کا پورا گزوہ، جس کی اچھی فاصی تعداد ہو گئی تھی، حضرت علی المرضی کے ساتھ تھا۔ اس زمانہ اور اس فضائیں اس کو پورا موقع ملا کر شکر کے بے علم اور کم فرم حقام کو حضرت علی کرم اللہ وجہ کی محبت اور عقیدت کے عنوان سے غلوکی کرایہ میں مبتلا کرے رہا۔ تک داس نے کچھ سادہ لوحوں کو دہی سبق پڑھایا جو پلوس نے عیساً یوسُو کو پڑھایا تھا اور ان کا یہ عقیدہ ہو گیا کہ حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ اس دنیا میں خدا کا روپ ہے اس اور ان کے قالب میں خداوندی روح ہے اور گویا وہی خدا ہیں۔ کچھ اعتمدوں کے کان میں یہ پھونکا کہ اللہ نے نبوت اور رسالت کے لیے دراصل حضرت علیؓ بن ابی طالبؓ کو منتخب کیا تھا۔ وہی اس کے اہل اور مرتضیٰ تھے اور عامل وہی فرشتہ جبریل امین کو ان ہی کے پاس بھجا تھا لیکن ان کو اشتباہ ہو گیا اور وہ غلطی سے وہی نے کہ حضرت محمد بن عبد اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) کے پاس پہنچ گئے لیے استغفار اللہ ولادحوں ولادقوہ الابالله۔

مورفین نئیے بھی بیان کیا ہے کہ جب حضرت علی المرضی کے علم میں کسی طرح یہ بات آئی کہ ان کے شکر کے کچھ لوگ ان کے بارے میں اس طرح کی باتیں چلا رہے ہیں تو اپنے ان کو قتل کر دینے کو قتل کر دیتے اور لوگوں کی عبرت کے لیے اگلیں دلواہ دیتے کا را لدھ فرمایا، لیکن اپنے چھپا زاد بھائی اور فاس رفیق و مشیر حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما اور ان جیسے لوگوں

لے یہ بات تلفظ اور سن دھن تو ہبھی طوم نہیں کی کہ کس کتاب میں ہے تاہم قاضی فراز شوستری نے مجلس المذاہن میں جسیں شجوں کا یقینہ فقل کیا ہے۔ غلط الائیں فہاد زعاعن جیدہ۔ کو جبریل امین نے غلطی کی کوئی وثیقوت حذر کے بدلے ممکن پیغادی۔ اغلب یہ ہے کہ جلوہ قریب اس کفری قول کو چھپا دیا گیا ہے۔ برخلاف اکیتھے نہیں درہ حمیدہ ہر را می اشاعتی شیو کا ہی ہے کیونکہ دھماکہ بر رسول کو منافق اور شیعی میں کو حوزن کتھے ہیں۔ مجھہ رسول قرآن کو حرف بلادام ناقابل عمل اور بے محبت کتھے ہیں۔ صحیفہ شیعیۃ البلاہ کو مقدس اور واجب اہل میانتے ہیں۔ فاس رسول اللہ کی طرف نسبتاً میزبان سے غرفتہ تبرکتے ہیں حضرت علیؓ نے بستے تام پیزدان سے تو لا اور محبت کرتے ہیں رسول پاک کی تعلیم وہدیت سے ہ مجاہد ہو جیں مون و مفتی نہیں مانتے۔ علیؓ کی نسبتکے لاقداد لوگوں کو مون و مفتی کتھے ہیں۔ یعنی بربت و بادیت کو حضور سے کاف کر حضرت علیؓ کوئی وہادی ہانا ہے۔

مشورہ پر اس وقت کے خاص حالات میں اس کا درعاں کو درسے مناسب وقت کے لیے  
ملتوی کر دیا۔

برعکس جمل و صفت کی جنگوں میں عبداللہ بن سبار اور اس کے چیلوں کا اس وقت  
کی خاص ضرورت سے فائدہ اٹھا کر حضرت علی کرم اللہ وجہ کے شکر میں ان کے باسے میں  
غلوکی گراہی چیلے نے کاپورا پورا موقع ملا اور اس کے بعد جب آپ نے عراق کے علاقے میں کوفہ  
کو اپنا دارالملکومت بنالیا تو یہ علاقہ اس گروہ کی سرگرمیوں کا خاص مرکز بن گیا اور جو نکر مختلف ایسا  
اور وجہ کی بنا پر جن کو وہیں نے بیان کیا ہے اس علاقے کے لوگوں میں لیے غالباً اسے اور گمراہ  
انکار و نظریات کے قبول کرنے کی زیادہ صلاحیت تھی اس یہے بیان اس گروہ کو اپنے مشن میں  
زیادہ کامیابی حاصل۔ (گویا یہ علاقہ شیعیت کا لگاؤ بن گیا۔) ایران انقلاب ۱۹۷۹ء

گویند سب اعتمام ہو گیا لیکن محض اہل بیت کی آڑیں اس کا سبائی گروہ اور کفری نظریات  
چلتے رہے۔ فوجی اور شیعہ کے نام سے یہ دو گروہ بن گئے اور اسلام اور مسلمانوں کو زبردست غصان  
پہنچایا۔ ان کا اصل مذہب تو سیاست اور انتہتی مسلم کوتاہہ کرنا تھا۔ جیسے ہم عنقریب بیان کریں گے  
لیکن ایک روپ مذہب کا ہمیں دھارا اور عقائد، اعمال، اخلاقیات میں افراط و غلو اپناتھی کرنا۔  
اصول اور فروع دین میں تسلیک پیدا کرنے کے لیے فنون مباحثت، اور مکانی مجادلات کا  
دروازہ کھل دیا۔ اسی اختلاف و شقاق سے وہ اپنے مذہبی وجود کا ہم باقی رکھے ہوئے ہیں  
جہاں انکریم مشتاق راضی کا یہ رسالہ فروع دین "میں نے سُنی مذہب کیوں چھوڑا، من مذہب  
شیعہ پر ہزار سوال"۔ اسی کفر کا مظہر ہے۔ جس کا تحقیقی الزامی، تشیع کش کامیاب  
لہ صحیح ہات یہ ہے کہ حضرت علیؑ نے ان شکر سایر میں کو اگر ہیں مبدأ تھا۔ جیسے بخاری اور ابن تیمیہ کی مناجۃ  
میں مراد ہے شیعہ کی جعل کشی میں امام جعفر صادقؑ نے، آدمیوں کے ملنے کا ذکر فرمایا ہے اور وہ کہتے تھے  
کہ کسے ملی تیرے رب ہونے کا ہمیں یقین ہو گیا کہ آگ کا عذاب فدا کے سوا کوئی نہیں دیتا یا خود این سب  
مزدود کو این جہاں کے مشورہ سے جلا یا نہیں وہ مذہب سبائی شکر اُپ سے بغاوت کر دیتا۔ اسے بد دعا  
دے کر جھلک میں ہاںک دیا وہ بنی اسرائیل کے ساری کمی کی طرح لا محسوس مجھے ہاتھ رکھا۔ کہ کہاں پر گذا  
احد وندوں کا القمر بن گیا۔ لعنة اللہ علیہ وعلی شیعہ و اتباعہ اجمعین۔ مؤلف۔

جواب ہم نے اپنی اس کتاب میں دے دیا ہے ہم مناسب جانتے ہیں کہ اس گروہ کا سیاسی  
چہوڑی یہے نقاب کر دیا جائے اور سادہ ہوں مسلمانوں کو ان کے شر سے حتی الامکان بچایا جائے۔  
”فِي الْإِسْلَامِ“ میں علام احمد بن حنبل صریح نے تکحابتے کہیں اور دوسری صدی میں شخص یا گروہ  
اسلام پر چمد آور ہوتا وہ اہل شیعہ کے کمپ میں آجاتا اور تقدیم اور حب اہل بیت کی آڑیں اسلام  
کی ہڑتوں کو کھاتا۔ اسی کی تائید پر وہ فیصلہ محمد مسعود نے کی ہے۔ اقتضاء میں ب ملاحظہ فرمائیں۔ متن  
شیعہ الاسلام ابن تیمیہ نے منہاج السنۃ میں کھا بے کشیدہ روزی اقل سے مسلمانوں کے  
دشمن پلے آکھے ہیں۔ اخنوں نے ہمیشہ مسلمانوں کے ٹھنڈوں کا ساتھ دے اہل اسلام سے بند  
لڑاکے ہے۔ ان کی ساری تاریخ سیاہ اور غلبتِ قلم سے تمثیل ہے۔

نیز فرماتے ہیں شیعہ نقی دلائل پیش کرنے میں اذکر بات اس میں اور عقلی دلائل کے ذکر و  
بیان میں اجمل انساں۔ یہی وجہ ہے کہ علماء اخنین اجمل الطوابق کرتے چلے آئے ہیں۔ ان  
کے ہاتھوں اسلام کو پسخنچہ والے نقصان کا ملم صرف رب العالمین کو ہے۔ امام جیہیہ، بالظیر و فیصلہ  
لیے گڑاہ فرقہ اسلام میں شیعہ ہی کے دروازہ سے داخل ہوئے اکفار و مرتیبین بھی شیعہ کی راہ پر  
گامز نہ ہو کر اسلامی دیار و بلاد پر چھاگئے۔ مسلم خاتم کی آب و بیزی کی اور ناحی خون بھایا۔ ....  
شیعہ خبث باطن اور ہوا کے نفس میں ہیود سے ملتے ملتے اور غلو و جمل میں فشاری کے ہمزاں ہیں۔  
المنتقى من اهنجاع اردو ۲۰۰۵ء مطبوعہ گجرنوالہ

اس کی تازہ مثال پاکستان میں شریعت بل ۱۹۸۶ء کی مخالفت ہے۔ آل شیعہ پارٹی  
فینڈشین نے ۱۹۸۶ء اپریل اور ۱۹۸۷ء اپریل کے اخبارات جگہ وغیرہ میں یہ پرس کافلنٹش شائع کرائی ہے  
”اگر شریعت بل نافذ کیا گیا تو شیعہ اس کی بھروسہ مزاحمت کریں گے۔ قربانی دیں گے اور اسلام کے  
شیعہ ای سو شلزم اپنائے پر بمحروم ہوں گے“ یعنی قرآن و سنت اجماع اور قانون شرع پر  
بھتی مسلمانوں کا اپنا اسلامی نظام ہرگز کو ادا نہیں ہے۔ اس کے آئے پر مردھا منظور ہے مکر تائید  
نہیں کریں گے۔ سو شلزم کا، قداد مذہب کے انکار پر مبنی نظام قبول ہے۔ ایں چہ لا عجیب ہے  
انگریز کے قانون میں ایک صدی میش و عشرت سے بس کی نہ اس کے فلاٹ آواز اعلان  
شفہ جعفری کے نفاذ کا مطالبہ کیا۔ جب سینتیں ۳۵ سال بعد پاکستان میں صدر محمد ضیا الحق نے نفاذ

بہے کو جب حضرت حسن الجتبیؑ نے اپنے نانگی پیشین گوئی اور وفا کے مطابق حضرت معاویہؓ کے باعث پر بیعت و مصالحت کر لی۔ سب سملان ایک پلیٹ فارم پر جمع ہو گئے وہ سالِ عام الجماعتہ کھلایا تا تحدی ملن کے دشمن شیعہ حضرت حسنؑ سے ناراضی ہو گئے۔ آپ کو بہت کوسا و مطعون کیا۔ اس کی صدائے بازگشت آج بھی شیعہ ایوانوں میں اکرہی ہے کہ حسنؑ صرف امامت دراواد سے ہے ہی مودوم نہ ہوئے بلکہ ان کے کسی شخص کمال اور بزرگی پر ذوق کوئی تقریب و مجلس منعقد ہوتی ہے ذکر کوئی نام نہاد خلیفہ آئل محمد اس عظیم کارنامہ تھا کہ اپنے کو خزانہ تھیں پیش کرتا ہے۔ پس بعد از وفات جنادہ پر ایک جھوٹا واقعہ مشورہ کر کے غیر وکیل و خوب گالیاں دیتے ہیں مگر عین شیعوں نے حضرت حسنؑ پر قاتلہ حملہ کیا، ران کائی، مال و اسباب لوفاں کی مذمت میں مجلس عزا قائم نہیں کیتے؟۔ حضرت امام حسینؑ کے ساتھ اس سبائی لوئے کا سلسلہ شرعاً آفاق ہے دہرانے کی بحث نہیں۔

۸۔ قتل حسینؑ کے بعد یہ لوگ ناگم اور تائب ہوئے تاریخ میں ان کا لقب گواہین مشور ہے۔

قاضی نورالشہد شوستری لکھتے ہیں رقاتلان حسینؑ شیعہ ایک مدت کے بعد بیدار ہوئے۔ افسوس کھلایا۔ اپنے اور پلent کی کہ دنیا و آخرت کا گھٹا ہمارے نصیب ہوا۔ کیونکہ ہم نے امر المؤمنین حسینؑ علیہ السلام کو ملایا پھر ان پر ہم نے تلوار کی پیچی اور ہماری بے وفائی سے ہوا جو کبھی ہوا۔ اس س جماعت کے مردار ہے اغراض تھے۔ سلمان بن صرد فرازی، اسیب بن شعبہ فزاری، عبد اللہ بن عدہ از دی، عبد اللہ بن دال تیمی، رفاح بن شداد۔ اور یہ پانچ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے فاس اور معروف شیعہ تھے۔ ( مجلس المؤمنین ص ۲۳۴ میں مذکور ترکیب نامدار)

۹۔ ان تباہیں نے پھر جعل و بر بینت پھیلانی اور عامۃ الناس کا قتل عام کیا ایک طویل بحث اسی مجلس المؤمنین میں موجود ہے۔

۱۰۔ چند سالوں کے بعد انتقام حسینؑ کے ہمانے بدترین ظالم مختار بن جبید نقی امام شیعہ مختار مسلمانوں کا قتل عام کر کے کوڈکی اسیٹ سے ایسٹ بادی۔ شرح دیلانہ تعمیہ ہیں جس مکری کی روایت سے مقتولین کی تعداد ۸۰۳۱ رہے۔ ( مجلس المؤمنین ص ۱۰۷)۔ کسی بھی شیعہ اسے ناصراللہ حسینؑ کو کروی ہیر و مانتے ہیں۔ حالانکہ حسن الجتبیؑ کو گرفتار کر کے دشمنوں کے پر کرنا چاہتا تھا۔ لیکن چنانے اسے ڈانٹ دیا۔ حضرت حسنؑ کے ساتھ فزاری کی پھر بیوت کا

اسلام کی بات کی ترکھلے مخالف ہو گئے۔ اسلام آباد کا گھیراؤ کیا، فوجیہی کا مطالبہ لے آئے عشرو زکوٰۃ کا انکار کیا۔ حد و دین عیسیٰ سے خود کو مستثنی کر لیا۔ اب نفاذ شریعت سے غالپ ہیں اور مکش مدرسی نظام سو شلزم اور کیوں نہ میں سے مخالف کر سہے ہیں۔ کوئی کیسے باور کرے کہ یہ مسلمان ہیں؟ تو کیسے مسلمان ہیں؟

### شیعہ کی سیاسی تاریخ

اب ذرا مختصرًا ان کی اسلام سے خداری ہیم کشی اور کفار سے دستی اور موالات کو ملا خلاف رہا۔  
۱۔ ابوالولوی مجوہی ایرانی نے شہزادہ ہر مزان کی سازش سے مراد بیوت، فاتح اسلام خسروں اور داما متفقی حضرت عفراروقؓ کو شہید کیا۔ شیعہ اس دن عید منات ہے اس دن اور قاتل ہر فیروز کو بابا شجدع کر کر فیروزہ نامی انکو ٹھوکی کو متبرک جلتے ہیں۔  
۲۔ حضرت عثمان ذوالنوریؓ کو بن سبائی بلوائیوں نے شہید کیا ان کو اپنا اپلا شیعی گروہ اور قی و صلح جانتے ہیں حالانکہ اسلام کا بڑا عادشتی ہے۔

۳۔ جنگ جبل و صفين میں طلحہ و زبیر اور ہبہ راجحہ بہ قابیہ کا قاتل ہی گروہ ہے۔ ان اہم حادثات پر خوش بیس کیجیے تا میں مجلس قائم نہیں کی جسے۔

۴۔ نہ و ان یہ حضرت علیؓ سے جنگ کرنے والے فارجی اسی گروہ سے تھے جنہوں حضرت علیؓ کے شورائی فیصلہ کے برخلاف۔ ان الحکمر لا اللہ تھوڑتھر فدا کے مقرر کرنے سے ملتی ہے کہ انہوں نے کیا آج بھی شیعہ کا ہم نہ ہو ہے کہ امامت۔ وغلاف فدا کی نفس اور مقرر کرنے سے ملتی ہے۔ شوونی اور سدا نما کے مقابلہ نہیں بلکہ شیعہ حضرت امیر معاویہ کی تو خوب نہ ملت کرتے ہیں مگر ان مختاری ایں خارجیوں کی نہیں کرتے۔ آخر مذہبی برادری کے سوا اور کیا راز ہو سکتا ہے؟

۵۔ قاتل علیؓ ایں ملجم کر شیعہ اور صری بلوائی تھا۔ اس کے پنکے کی عمل کی شیعہ نہ ملت نہیں کرتے۔ اب نمازوں کے بعد اس پر بھنسن نہیں کرتے جیسے محادیۃ خلقہ ملائکہ اور میرا پر کرتے ہیں۔ اس کا راز اس کا شیعہ جانی ہونا نہیں تو اور کیا ہے؟

۶۔ اہل بیت پر مظالم صبحی طرسی، منتی اللہ تعالیٰ، جلال الحسین وغیرہ کتب شیعہ میں بر است

دھوے دار ہوا۔ محمد بن الحنفیہ کو اپنا امام بتایا۔ حالانکہ مذہب شیعہ میں غیر امام کو امام کہنا بلا کفر و شکریہ، ان کے نام سے دولت جمع کی۔ حضرت زین العابدینؑ اور محمد باقرؑ نے اس پر بچکاری کی اور اسے بے دین بتایا۔ (سب حوالہ جات ہم تی کھوں ہیں ڈیں دیکھئے) لیکن شیعہ کو ہر سماں سے بیٹھئے خواہ وہ بد عقیدہ اور طعنون ہو۔ یہ فتنہ حضرت مصعب بن زیدؑ نے ختم کیا تھا۔

۱۱۔ حضرت زید شیبد بن علی زین العابدینؑ جو فاضل سادات میں سنتے ہے۔ نظام حکام کے خلاف شے۔ پالیں ہزار کاشکرتیار کیا۔ میں موقع پران کوفی شیعوں نے غداری کی اور کہا کہ تباہ تو دین گئے جب حضرت ابو بکر و عمرؓ سے تبرا کردگے۔ حضرت زیدؑ نے فرمایا، یقیناً رضتمنوی میں ان سے کیسے تبرا کروں؟ تو یہ سب ساتھ چھوڑ گئے۔ حضرت نے فرمایا، یقیناً رضتمنوی تے میری قوم تم نے میری بیت کر کے مجھے چھوڑ دیا۔ اسی دبر سے شیعوں کا لقب راضی مشور ہوا۔ (مجاہس المؤمنین ص ۲۵۶)۔ حضرت زید چند افراد کے ساتھ تہرا لڑے اور شیعہ ہو گئے۔ اثاثتی اور جھری شیعوں کو کوئی بھی حضرت زیدؑ سے نظر دشمنی ہے اور مختار سماں سے محبت ہے۔

بے دینوں کا ساتھ دے کر قتل مام کرنے ہیں اور اہل بیتؑ کو بے یار و مدد کا رجحان کر کر قتل کرتے ہیں اور خود حبہ کرامؓ کے تبرا میں احتی بن جلتے ہیں۔ اس یہے یہ کتنا پاہلی بحق ہے کہ شیعہ اسلامؓ اور اہل بیتؑ کے غداروں میں ہے۔ مختار اور جھری جیسے قاتلوں کے طرف دار ہیں۔

۱۲۔ بنو ایتیکے خلاف جو ایسا یخیل نے بنو جباس کے ساتھ مل کر حجرا کی پلائی اور پھر فتنی انقلاب کیا۔ لاکھوں مسلمان ترقیخ ہوئے اور بعض جباسی بادشاہوں کا القتب بھی۔ سفلح، بہت خون ریز، پڑیں۔ ان سب کا مشیرو وزیر اور در پرداہ قاتل الامم فراسانی تھا جو کثر شیعہ تھا اور بنو جباس سے اسی نے سب قتل کرنے۔ شیعہ آج بھی اس سے محبت کرتے ہیں۔ شوستری نے اسے سلاطین کی فہرست میں شمار کیا ہے۔

۱۳۔ مفاد کی دوستی اور وقتی اتفاقی اتفاق و اتحاد کسی پائیدار نہیں ہوتا۔ بنو ایتیہ دشمن میں قریب ملوی جباسی اتحاد ہے مگر جب بنو جباس کو اقتدار مل گیا اور علوی بحروف ہے تو یہی مفاد ان کا زادائیں علویوں نے بنو جباس کے ساتھ خڑوڑ کر دیں۔ شوستری لکھتے ہیں ”علویوں نے کوئی دین جاسی جس کے تمام گھر دل کو لوٹ لیا۔ ان کا تمام مال و اساب اور مکانات بر باد کر دیئے اور بہت سے

نچے کچے (جو جاگ نہ سکے) عباسیوں کو ملویوں نے مل دالا۔ فائز کعبہ کے خزانہ کو بنو عباس اور ان کے طرف داروں کے مالوں سمیت، اپنے قبضے میں یا اور لشکر میں تقسیم کر دیا۔ جھنر صادق کے پوتے موسیٰ کاظم کے بیٹے نے زیدؑ نے عباسیوں اور علویوں کے گھروں کو اتنا بھی بھل کھانی کر لاس کا لقب ”زید ناز“ پڑا گیا۔ (مجاہس المؤمنین ص ۲۵۷) ذرا دیانت سے غور فرمائیں۔ سادات کے نے یہ نظام کسی اموی عاکم نہ بھی کیے؟

بنو لوبھر کے نظام [۱۲] :- الامم فراسانی عباسی دوسریں تقریباً سیاہ و سفید کا ماںک ہو۔ عباسی مکران کلمپکن بن کر رہ گئے اور بنو لوبھر شیعی خاندان ملایا۔ بزرگ اقتدار لگایا۔ بچھرہ اخزر کے سابل پریم پھیرے تھے۔ بچھرہ کے تین بیٹے فوجی تربیت پا کر کہہ کے دخن رکھ گئے۔ خانہ گردی اور قتل و غارت سے جنپی ایلان، شیزاد پھر سب ایلان پر قبضہ کر کے بنداد پر حملہ کر دیا۔ خلیفہ ملکی فاشنے دب کر اسے بنداد کا گورنر شادیا اور معز الدولہ کا القطب دیا۔ انھوں نے بنداد میں اپنا لاج اتنا چلا کیا کہ ملیٹ کو برس رعن مذہبے مل دکر قید کر لیا۔ اسال بعدہ قید میں مر گیا اور پھر بڑے نام ایک خنزارے میطع الدین اللہ کو فلیخ بنا دیا۔ اپنی منہانی کا روا یتوں پہاڑ سے دستگاریتے اور قتل عام کرتے۔ ان کا احمد معز الدولہ اسلام و سفاک میں سب کوہات کر گیا۔ اس نے جبرا عاشورہ محروم کی چھپی کرائی و پہنچے کہیں نہ ہوئی تھی۔ اہل سنت کی دکانیں بند کر کر تمام شیعہ مرونوں اور علویوں کو حکم دیا کہ وہ کسیاں نہ اس میں کر دیں پھر اسیں اور ساتھ کریں۔ بنداد کی تمام سماجی کے دروازوں پر حضرت امیر سعادیہ، حضرت ابو یوسف، حضرت عثمان، حضرت عشاہ، حضرت عائشہ، حضرت عائشہ سعدیۃ پر غصیں اور بترے نکھوا دیئے۔ اہل سنت مذاہیتے تھے ایشیوں پھر کو دیتے تھے چانچوں سی شیعہ فادوات کی اگ جبراک اٹھی۔ بزرگوں سلامان اہل سنت شیعہ ہو گئے۔ وقوف ۲۵۷ مکام کا ہے۔

شوستری لکھتے ہیں کہ یہ فتنہ اتنا بڑا گیا کہ معز الدولہ وار السلام بنداد کے تمام سنتی مسلمانوں کو قتل کرنے پر آمادہ ہو گیا تو محمد بن مبلی وزیر نے درخواست کی کہ معاذ بیہ کے سوال منت کسی پر بڑی اور شخصی لعنتوں کے بجائے یہ مکات بکھیں۔

لعن اللہ الظالمین لائل محمد رسول اللہ۔ ۲۱ سال معز الدولہ خلیفہ  
اللقار بنا رہا اور جباسی فلیخہ معز الدولہ کا تابع اور بنا رہا۔ (مجاہس المؤمنین ص ۲۵۷)

کر کھا تھا۔ ان فدائیوں سے لوگ بہت غافل و ترسان تھے ان غالموں نے مسلمانوں کے خذیم خاتم و  
عادل سلطان صلاح الدین علیہ کو جی قتل کرنے کی سازش کی موجودہ خدا کے فضل و کرم سے بچے  
گئے۔ (تاریخ اسلام نجیب ابادی ص ۲۶۶)

**ہلاکوغاں کا بغدا پر حملہ** [۱۸] باقیوں بغدا کی تباہی ہے جسے ہر مردغ روئے ہوئے  
کلم بند کرتا ہے۔ جب غل تamarی ہلاکوغاں ۶۵۷ھ میں ہلاک شرقیٰ کی فتوحات کے لیے بمعاذ الشیعہ  
عالم نصیر الدین طوسی طاغدہ رامہ علیہ کی قید سے آزاد ہو کر ہلاکوغاں سے مل گیا۔ بغدا کے شیخ دزیر  
ابن علقی نے موقع فتحیت جان کر ہلاکو بغدا پر حملہ کی دعوت دی چنانچہ اس نے ۶۵۶ھ میں بغدا  
پر زور دست حملہ کیا۔ جو اسی خلیفہ مستعصم کو اوزاس کے صاحبزادوں الیکو و عبد الرحمن کو قتل کر دیا خواجہ  
نصیر الدین کے مشورے سے خلیفہ عباسی کو اتنی بے دردی سے شید کیا کہ اس کے ایک ایک عنزو  
کو انگ کاٹا کرنا۔ شورتی کتھے ہیں شیعین علی ائمہ مصویں کے بدال لینے سے خوب خوش ہو گئے۔  
وہ مجلس المؤمنین ملت (۲۲۳) لاکھوں مسلمان قتل ہوئے۔ ذریائے دجلہ خونی موجیں مارنے لگا۔ مددے  
بازار لاشوں سے اٹھ پڑتے تھے۔ گھولے خون میں دھن کر پل نہیں سکتے۔ بڑے بڑے  
کتب نکلے دیا ہو گئے کہ ان کی سیاہی سے دیا چھپکتے تھے یہ سیاہ ہو گیا۔ یہ تباہی تقریبہ حاکم اور  
ستعفیٰ غزنی نظر سے بہت بڑی تھی بیکن شہر وزیر اور طوسی حالم خوش ہیں کہ ائمہ مصویں کے خون کا بدال ہو گیا  
خند کیجئے ہماں ہیں سے شید قوہ۔ مکانوں کو مقابلے میں مارکر، راستیوں کے ہمراہ حضرت حسینؑ  
رضی اللہ عنہ تھے۔ خود قاتلوں (وابیں و منار تھی) نے ایک لاکھ مسلمان اسی بدلنے سے ۷۰۰ ہنگ مار  
ڈالتے تھے۔ اب ساتویں صدی میں جاسیوں سے کون سا بدال امام لینا باقی تھا کہ کافروں سے عالم اسلام  
کو تباہ کر دیا یا؟

”عذر نہ لگ بدراز گناہ“ کا مصدقان سو شری نے اس عمل اور تباہی کی وجہ یہ بھی ہے کہ کچھ کے  
مکمل سے خلیفہ نے محرومی کے وقت تبریز پر قتل ایک دعا شنی خلیفہ مشتمل ہو گیا اور مکمل کو تباہ کر دیا۔ پس  
ابن علقی نے خلیفہ عباسی کو مروانے اور بغدا تباہ کرنے کی قسم کمال۔  
ذرائع فرمائیں! یہ عمل سازشی اور تبریزی محبسوں کا گزار و مقاومتی کو تباہ کر دیتے تھے خلیفہ خود بکریہ

۱۵۔ آل حمدان سے ایک شیعہ بادشاہ سیف الدین ہوا ہے۔ اس نے بھی شیعہ کے انشیں میں کے  
شریطہ ہیں یہی ظالمانہ کارروائی کی۔ (الینا میہلہ)۔ جواب حافظ الاسد راضی کر رہا ہے۔

۱۶۔ حضرت جعفر صادقؑ کے دو بیٹے تھے۔ اسماعیل اور  
**اسماعیلیوں کے مظاہم** [۱۹] موسیٰ کاظم، صادقؑ نے امامت کی نفس اسماعیل پر کروی  
مکر قضاہ النبی سے وہ باب کے بعد حیات میں فوت ہو گیا تو شیعوں کا ایک گروہ اسماعیل اور ان کی  
اویاد میں امامت کا قائل ہوا۔ یہ آغا فانی اور اسا عیید کسلا تے ہیں جن کا اسہ امام عبد الحکیم موجودہ  
آغا فانی ہے ان کا ندیہ بہ اسلام سے باہکلیہ مختلف ہے حتیٰ کہ اشاعری شیعہ بھی انکو کافر لانتے ہیں۔  
باتی شیعوں نے موسیٰ کاظم کو امام مانا اور اشاعری صبغی کہلاتے۔ تاریخ گواہ ہے کہ بڑے  
میاں تو بڑے میاں، چھوٹے میاں سچان اللہ۔ اسماعیلیوں نے بھی جب ذرا کچھ اقتدار پایا مسلم کشمکشی میں  
کوئی کوتاہی نہیں کی۔ ان کا مخدیلہ مدرس بن جبار خلم و بربریت میں شہر آفاق ہے۔ شورتی کتھے میں  
کہ اس شخص کے دور میں اس کی فدائی نامی جماعت کے باقیوں بہت سے اہل سنت و جماعت  
شید کیے گئے۔ کیا بزرگ جو ایک اسماعیلی سردار تھا کے دور میں فدائیوں نے اہل سنت کی ایک  
بڑی جماعت کو شید کیا یہ مقتولوں میں تااضنی القضاۃ البیسید بھی تھے۔ ایک دوسرے اسماعیلی خزار  
دولت شاہ ریس اصفہان نے مراڑ کے حاکم سنتور کو خلیفہ جماسی ستر شد کو تبریز کے رئیس کو، قریدن کے  
مفتی کو اور دوسری قوی کے نام کا برکتی اکثریت کو فدائیوں کے باقیوں میں رواڑا اور تیا محمد پر کیا بزرگ  
کے دور میں خلیفہ عباسی کا بیٹا راشد مارا گیا اور بہت سے خاص فاسد اہل سنت کے علماء افغانستان  
قاضی حضرت قتل کیے گئے مقتولوں کے ناموں کی تفصیل بعض تواریخ میں طور پر ہے۔ مؤلف (شورتی)  
کہتے ہیں کہ اہل سنت کے ساتھ ان مظلوم کا فتح یعنی تواریخ میں ذور ہے۔

۱۷۔ شیعوں کا ایک دور اقتدار فاطمین صدر کی حکومت ہے یہ لوگ اصل میں علام تھے مگر  
ان کے مورث عبد اللہ مددی مجوسی نے خود کو امام اسماعیل بن جعفر کا پڑپتا لامہ کر کے افریقی کی  
یربری قوتوں کو اپنا ہم زبانیا اور بالآخر مصر کی حکومت پر قابض ہو گئے ان کا اقتدار دوسریں  
تک رہا باقیا ہر علم و دوست تھے۔ ہامد الانہری ان کی یادگار ہے لیکن عام اسماعیل باطنیہ اور علاقہ تھے  
شیعوں کا یہ گروہ فدائیوں کے نام سے مسلم امراء کو قتل کرتا تھا اور عالم اسلام میں ایک تکنک غلبہ پا

تبرے سنتا ہے تو انتہائی قدم اٹھاتا ہے اگر کوئی شہروں عالم کی گمراہی سے حضرت علیؑ والی میت پر کسی دشمن خارجی سے تبرائی کلمات سنئے تو انتہائی قدم اٹھائے کیا شیعی دارالافتخار اس کے خلاف ایسی کامدعاں کی ابازت دے گا؛ اگر نہیں تو کیا ابن علیؑ اور طویل کے اور آج اس کے دعاوں کے دشمن اسلام نہ کی یہ کملی دلیل نہیں ہے ؎ یا فرض مان لیا جائے کہ غلیظ کے لکھن سے سوچاں شمع گھرنے متاثر ہوتے، مگر کیا ذمیں کا کوئی قانون یا اجازت دیتا ہے کہ غلیظ کا فرطاقت سے سازباڑ کر کے اپنے مکہ اسلام قوم کو تباہ و برباد کر دیا جائے ؎

اگر مسلمان سماں میں ذرہ بھرمی یا دینی غیرت ہوتی تو وہ اس عادث کے بعد ان پا راستیں لوگوں سے ہوشیار ہستے نہ دخل مکومت کرتے نہ کیدی آسامیوں پر فائز کرتے لیکن بد قسمتی یہ ہے کہ سقوط اپناد خے کے سقطہ ڈھاکہ نکل سماں میں نے ہمیشہ ان پر اعتماد کر کے تباہی کا ذمکن کھایا ہے جس کی تفصیل اور ہی ہے، اور پاکستان اسی تحریات سے گزر رہا ہے لیکن ہر بے ضیر صاف اور لامبب ساخت ان ۹۵ بڑاں ملت کے مفادات کو داڑ پر لٹکا کر ۲۴-۵۰ کو راضی کرنے پر ہی تلا ہوا ہے۔ ایرانی القابے ۱۲-۱۳، لاکھ سماں کے قتل عام سے انہوں نے کچھ سبق مہل نہیں کیا۔

۱۹- سقوط اپناد کی طرح خون کے آنورو لانے والا، بارہ لاکھ مسلمانوں شاہ تمیور لنگ کے مظالم کے قاتل تمیور لنگ راغبی کا ظلم و بربت ہے جو اس نے بلا وجہ پر پس فتح سلطان بازیزید بیلدرم خانی کے ساتھ کیا اور ایشیا نے کچک میں سماں کی سب سے بڑی سلطنت عثمانی کو تباہ کرنے کی ملتوں کا رواںی کی اور مشتہر بیلدرم خان کے قبضے سے نکل گی قیصر کے کنے پر تمیور اگر در پردہ انگریزوں کی حمایت میں پیغمبر مکش جلک اخکورہ نہ لڑتا اور سلطان مسیم کو شیر کی طرح وہے کے جھلکے میں قید کر کے جلا جگنماش و تذلیل کی یہ انسانیت سوزھ کر کچہ رکھتا تو قم اور پر آج اسلام کا جنہیں المرا ہوتا۔

تاریخ کے چند اقتباسات ملاحظہ ہوں:-

۱- سلطان بازیزید خان نے تکوپیس کے میدان میں عصائیوں کے ایک ایسے زبردستہ ہر ایک اعتبار سے مکمل و مضبوط شکر کو ٹکست فاش دی کہ اس سے پہنچ کسی میدان میں عصائیوں کی اتنی زبردست طاقت جمع ہو سکی تھی۔ سجنہ شاہ ہنگری اپنی جان بچا کر کے گیا لیکن قران و ۲۹۶

آسٹریا والی ہنگری وغیرہ کے بڑے بڑے شہزادے نواب اور سالار قید ہوئے اور بعض میدان میں مارے گئے۔

۲- اس کے بعد وہ اپنی فتح لے کر پورپیں بیجا ہنگری، آسٹریا، فرانس، جرمنی اور المیٹ فتح کرنے کے ہم کے ساتھ لیزاں کا رخ کیا۔ پھر قریبی کے درست میں سے فاتحانہ لفتاتا و احتشامی کی دیوانوں کے نیچے باہپنا اور ۸۰۰ میں احتسن کو فتح کر کے تین ہزار دیناںوں کو ایشیا کے کچک میں آباد ہونے کے لیے روانہ کیا اور اپنے سپر سالاں کو آسٹریا اور ہنگری کی طرف فوجیں دے کر روانہ کر دیا تھا جنہوں نے ان مکونوں کے اکثر حصوں کو فتح کر دیا تھا۔

۳- سلطان بازیزید میں جب یونان اور احتسن وغیرہ کو فتح کر چکا اور قیصر روم کا حال بست پتلہ ہونے لگا تو اس نے اپنی امداد کے لیے فوڑا قاصد کو خط دے کر تمیور کی نہادت میں روانہ کیا۔ خط کے مضمون نے اس کے دل پر ایسا اثر کیا کہ اس کا دل ہندوستان سے اپاٹ ہو گیا اور وہ اس نو مفتوحہ مکہ کو بلکہ معقول انتظام کے دیے ہی چھوڑ کر ہر دوار سے پنجاب اور پھر سر قند کی جانب روانہ ہوا۔ ہندوستان کے ایک لاکھ قیدی گلاب بازمجمد کر راستے میں قتل کر دیئے پھر سر قند سے ڈانہ ہو گرا اور ایشیا نے کچک کی مغربی سرحد پر بیخ کر اور بانجوان اور آرمینیا میں قتل میں قتل عام کے ذریعہ خون کے دیباںکے اور اس علاقے پر اپنی ہیئت کے سکتے بھاگ نے اور خوب تیدی کر کے اس پر آباد ہو گیا کر ہٹانی سلطان سے اذل دود و ہاتھ کر کے اس بات کا فیصلہ کر دیا جائے کہ ہم دو فل میں نے کس کو دُنیا کا فاتح بننا پا ہیئے ؎

۴- سلطان بازیزید بیلدرم، تمیور سے جگ کنالیتی خداوس پر چلدا اور ہنگری نہ جانتا تھا۔ کیونکہ دہ مسلمان بادشاہیں سے لڑنے کا شوق نہ رکھتا تھا اس کو تو ابھی پورپ کے رہے ہوئے مکونوں کے لئے کا خیال تھا... مگر تمیور کی سال سے نیات ہنگری کے ساتھ بازیزید سے لڑنے اور اس کو شکست دینے کی کوششوں میں معروف تھا۔ دوسرے نفعوں میں کہا جاسکتا ہے کہ بازیزید بیلدرم عیاں طاقت کو دُنیا سے نابود کرنے پر ٹکڑا ہوا تھا اور تمیور بازیزید کو نابود کرنے اور عصائیوں کو بچانے پر آمادہ تھا۔ تمیور نے اپنے تمام سماں کو مکمل کر لیئے کے بعد بازیزید کے مردی شہر سیواس پر چل دکر دیا۔ جہاں بازیزید کا بیٹا قلعہ دار تھا۔ ایک خاص جاں سے قلعہ کی بار دیواری کا اگ

لارکھ سی مسلمان شہید کر لئے اور باقی ماندہ کو شیعہ بننے پر بھجوڑ کر دیا۔ کلیاتِ نفیسی مولفہ رشید نفیسی پر دفیسر تیران پونزبرٹی میں مکھابتے ہے: ”کہ ان سے سوال کیا گیا ایران جو سنی اکثریت کا ملک تھا وہ شیعہ اکثریت در ۴۰-۶۵ فیصد میں کیسے تبدیل ہوا؟“ تو پر دفیسر نہ کرنے جواب دیا: ”عبد صفوی میں سینیوں کا قتل عام کر کے ان کو جبراً شیعہ بنایا گی۔“

امہمیل صفری بن حمید بن ابراهیم بن خواجه علی بن صدرالدین بن شیخ صفی الدین بن جریل کے آپا، واجداد سب سئی الذنب تھے۔ پیری مریدی کرتے تھے۔ شیخ صدرالدین نے سفارش کر کے تمیور کے ہاتھوں وہ تمام ترک قیدی آزاد کر دیئے ہے جو اس نے سلطان بیور میں جنگ انگورہ میں پڑھے تھے وہ مہاراؤں قیدی شیخ کے باصفام رید بن کریمیں رہ گئے اور شاہ اسماعیل تک اس کی سب اولاد سے دفاوار رہے اور اسماعیل کو اقتدار دلانے میں ان کی بڑی قربانیاں ہیں۔ اسماعیل نے عصت اہل بیتؑ کے نہر میں سئی و شیخ عوام کو ساتھ ٹکرا کر اقتدار پایا تو علائیہ شیخ اور رضا خی بن گیا۔ پھر اپنے ترک اہل بیتؑ کی قوم سے جنگ کا مخصوصہ بنایا اور پڑوسی ملک ترکی سلطنتِ عثمانی میں اپنے داعی، جاسوس رضیدون کی قوم سے جنگ کا مخصوصہ بنایا اور پڑوسی ملک کو ختم کر کے شیعہ سلیمانیہ بنایا جائے مگر اور ایجمنٹ بھیج دیئے تاکہ اندر وہی وہر و فی جملہ سے اس ملک کو ختم کر کے شیعہ سلیمانیہ بنایا جائے مگر شاہ اسمیم عثمانی کو اس سازش کا پتہ ملی گیا اس نے اسماعیل صفوی کے سب ایکنٹوں کو ختم کر کے ایران پر دفعائی عملہ کیا۔ اسماعیل بھاگ گیا۔ سلطان نے اندر وہن ملک اس کی تعاقب کر کے خالداران کے مقام پر کامیاب جنگ لایا اور نصف علاقوں پر اپنی حکومت قائم کر لی۔ شاہ اسمیم اگر دوبارہ ایران جاتا یا پھر باقاعدہ شاہ صفوی جنگ لڑتا تو اس کا اقتدار ختم ہو جاتا۔ مگر شام و مصر کے سرحدی کشیدہ مالات کی وجہ سے شاہ دوبارہ ایران نہ جاسکا اور اسماعیل صفوی کے اس سازشی جاں کی وجہ سے یورپ میں نیجیت اسلام اپنی نعمتوں آگے نہ پھاٹکا۔ اگر اسماعیل صفوی یہ عملے اور اندر وہن ملک سازشیں کرتا تو شاہ اسمیم کی مساعی سے آج یورپ نے اسلام کے زیر نگین ہوتا تھا لیکن ۶۴

ایے با آرزوک خاک شدہ  
جناب ابوذر غفاری نے اسے وقت میں لکھتے ہیں: "اس کے علاوہ اگر ایران کے صفوی شیخ  
اور ترکی کے عثمانی سبیٰ اپنی ملکرخون کے دریا نہ بہلتے تو آج سارا اور پہلان ہوتا۔ مزید برآں  
اگر غمیلہ درمیں ہندوستان کے مسلمان سبیٰ شیخ جنگلوں کی نذر نہ ہوتے تو آج سارے کم ہندوستان پر

نگاہ زمین میں دھنادیا اور چار ہزار فوجیوں کی مشکل کو اکر ایک بڑی خندق میں زندہ درگور کر دیا۔ زندہ درگور کرنے کے اس ظالمانہ فعل سے بدن کے روشنی کھٹکے ہو جاتے ہیں۔

۵۔ شاہ میڈم بیٹے کی مقتل گاہ دیکھ کر خفتہ سے بے تاب ہو گیا۔ مگر تیمور لنگ جنگیں جاں سے بیان سے فرو اندرعن ملک شرمنگورہ پر پائیں گے لاکھ سے زائد مسلح لشکر کے ساتھ حملہ آور ہوا۔

سلطان نے اس کے تعاقب میں یا کہ ایک لامہ تھکرے ماندے تھکرے سے حملہ کیا۔ زبردست کشت و خون کے بعد سلطان نے شکست کیا۔ اگر تمہارے نے اسے لڑاتے ہوئے ذلت کے ساتھ قید کیا، اور شہر پر شہر تباہ کر لایا، تمہور راضمہ ہمہ زینی سازانے اس نظر سے اسلام کے غلبہ اور وقار کا خاتمہ کر دیا۔

تیمور کی تسمیہ تازگہ فتح مندیاں سلان مسلمانین کو زیر کرنے اور مسلمانوں کے شرفوں میں وجودِ خیز کو طبع، قیادہ عالم کرنے میں مدد و رہیں اور اس کو یہ توفیق میسر رہ آئی کہ فتح مسلمانوں پر جلا کرتا

یا خیل ملک علاقوں میں، اسلام پھیلاتا۔ واقعیات ارتقیع اسلام اکبر شاہ جنگیابی تھے ملتِ علویوں کو تحریر کرنے کے لئے کریم والام اسلام کی اس مقابی سے پہنچایا۔ عامۃ المسلمين نے

اس سے حیرت وہا۔ اس نے تلافی میں پہلی مرتبہ عصیر کشم ملکیتیں بر جھانی کی معاشرتے میں ہی ملیں اگر تو فنا ہو گئی مفتومہ ملکہ بیٹوں کی خادم جگی کی وجہ سے خود مختار ریاستوں میں تبدیل ہو گئے۔ اب ہر چیز کا نام اس کے خالم آباد چلیز و ہلاکو فان کے ساتھ یادگار ہے اور رہے گا۔ تجھے کو تعریف پرست اس محمد تعریف ناظم کو قومی ہیر و مانستہ اور صاحب سیف و قرآن امیر تیمور بادر کرتے ہیں۔ معاذ اللہ۔

## امیل صفوی کے مظاہم

سلطان محمد فاروق شانی اور سلطان سلیم ثانی جیسے کامیاب و مدد بر صکر افون کھفرینے پر مالم اسلام کی تقدیر قوت بنادیا اور پورپہنچ فتوحات زور دشوار سے شروع ہو گئیں۔ لیکن دھویں صدی کے آغاز میں شاہ اکتمیل صفوی شیعہ مکران پر سر اقتدار آگیا۔ اس نے تمام ایرانی سُنی اکثریت کے مسلمانوں کی مساجد اور مقابر شید کر دیئے۔ پڑے پڑے ملار اور معززین کو رسول چرخا دیا تغفار شلاخت پر تباہ جنم کے خلبے میں لازم کر دیا جگہ مکرانی شیعہ فوادات کرائے۔ ایک محتاط اندازے کے مطابق پہاں

مسلمانوں کا غلبہ ہوتا۔

اس تفصیل سے معلوم ہوا کہ نازک موقع پر شیعوں نے اپنے اسلام کو ختم گونپ کر کافروں کو پچاہیے۔ موجودہ خینی انقلاب اور ایران و عراق جنگ طیک اسی بالیسی کے تحت ہے جو شاہ آلمیں صفوی نے وضع کی تھی اس وقت تک کو ماکر عیسیٰ یہوں کو پچانا مقصود تھا اب فاصح معابدہ کے تحت امریکی اسلوں سریں جیسے دشمن اسلام سے کہ عرب یون کو ختم کرنا اور سامراجی طاقتول کی مدد کرنا مقصود ہے۔ اسلام کا نعروہ - الا شد ولا شد -، مرگ برا ساریل، مرگ پر امریکہ - تو صرف باقی کے دانت دکھانے کے ہیں۔ جن سے بدھو صاحبوں کو البتا نہ ہے اور اقتدار کے مجرم کے مستقبل سے سرعی سیاستوں کو اور سادہ لوح مسلمانوں کو تقریر اور دل پوسی کے ذریعے اپنا ہم فوابانا مقصود ہے اللہ انہوں کو بینائی عطا فرمائے۔

۲۱۔ ایران کا عہد صفوی۔ ہند میں عہد خلیلہ کا معاصر ہے۔ بسے پہلے ہمایوں کے دور میں تشیع کو ہند میں برآمد کیا گیا عامص معابدہ سے قاضی فوران شہنشہتری جیسے غالی شیعہ کو قضی الفضاه بنایا گیا۔ حسن نے تشیع کی اشاعت میں ہر چور استھان اور نگزیب عالیگر رحمہ اللہ نے اپنی فداد اور ایمانی فراست اور دیانت سے اسے محدود کرنے کی کوشش کی اور کامیاب بھی ہوا تجھی تو شیعہ اور ان کے بے دین ہمزا عالیگر کی شکایت کرتے ہیں۔ مگر شیعوں نے ایک اور چال چلی عالیگر کے یہوں کو رشتہ دے کر بعض کو مائل یہ تشیع کر لیا۔ پھر وہ اقتدار کی رستہ کشی اور خانہ جنگی کا شکار ہو گئے۔ جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ سلطنتِ خلیل قریب الزوال ہو گئی۔ ادھر ہندو اور مرہٹہ زور پکڑ گئے۔ جن کو شاہ ولی اللہ کی دعوت پر احمد شاہ ابدالی نے پانی پست کے میدان میں اُکر بیٹیں ہزار انعامی سپاہ کی لکھ سے ختم کی۔ ادھر ادھر، ہکھنڈ، دکن وغیرہ میں شیعہ راجوں نے آزاد ریاستیں قائم کر لیں۔ انگریزوں نے ایسے پاؤں پھیلاتے کہ مسلمانوں کا اقتدار دہل کے گرد فواحٹک محدود ہو کر رہ گیا۔

۲۲۔ اس کمزوری سے ناجائز فائدہ اٹھانے نادر شاہ درانی کا دہلی رچملہ اور مسلمانوں کو ختم کرنے کی نیت سے ہمارے جمداد پڑوں ایلان کا نادر شاہ درانی برے لشکر کے ساتھ آیا۔ ایک مدبر امیر الامر محمد امین

خان کے مثوبہ سے بت ساختہ اور کوڑوں نے پلے نقد ہی نے پرصلح ہو گئی مگر اس کے شیدی ہونے کے بعد ایک دوسرے نادر بیان الملک سعادت علی خان راضی نے محض ہمدرد بدنے سے نادر شاہ کو خدر کرنے اور بادشاہ کو قتل کر کے دہلی کا خراز لٹھنے اور قتل عام کرنے کا پروگرام دے دیا۔ چنانچہ نادر شاہ نے لاکھوں مسلمانوں کو دہلی کی جامع مسجد میں شہید کیا۔ بادشاہ اور اس کے ترکوں کو لاشوں پر پخت پھاکرنا شد کیا اور دہلی کا سب خراز لوت کر لے گیا۔ اسی موقع پر ایک بڑے کہا:

#### ٹ شام بست اعمال مصورت نادر گرفت

نادر کے حذف کو خرض تھیں شیدی عورتیں تک پیش کرتی ہیں۔ ایک صحنوں خود راقم نے پڑھا ہے۔ نادر شاہ کو شابی خراز سے سارے ہیں کو وڑپانہ ہی کی نعمتی، ڈیڑھ کو روٹکی سونے کی تختیاں پندرہ کروڑ کے جواہرات بگیارہ کروڑ کا تخت ہادس پاشخ سوہا تھی، بہرہ اعلیٰ نسل کے گھوڑے اور کشاہی بھی قاتیں وغیرہ میں ہوئیں۔

آخری مغل تاجدار بادشاہ نظر کے گرد بھی شیعہ جمع ہو گئے۔ در پرده انگریز سے ملے ہوئے تھے اور اصل حالات کو شاہ سے مخفی رکھ کر سلطنتِ مغلیہ کا چڑغ فلی کر دیا۔ مظیہ دور میں سید بادران کا فتنہ، صحنوں میں محمد احتی قلبی آخری قحطیں تھتھے ہیں۔ بادھ کے بادشاہ گر راغفیوں نے اپنی آٹھوں برس کی سارے شوون، ریشمہ دوائیوں سے ایک عظیم اثاثاں میڈی سلطنت کو نیم جان کر دیا اور ان کے بعد تیر سے راضی بیان الملک سعادت علی خان نے اپنی غداری اور نکھڑا ہرامی سے اس نیم جان میڈی سلطنت کی پشت میں (نادر شاہ کے ہاتھوں) ایسا بھر پر ختم رکارہ اور اُمٹھنے کے قابل ہی نرہیں لیکن بیوہ یوں، نھر انیوں، زرشتوں، مجوہیوں اور مجھیوں نے تاریخ کو منع کرتے ہوئے ابو الفتح ناصر الدین محمد شاہ شہنشاہ کو محمد شاہ نیگیلا بنا دیا۔ انھوں نے تھا کہ دو ہی عیاش تھادہ بہوز دلی دُور است کہتا تھا۔ اس یہ سلطنتِ مغلیہ بریاد ہو گئی۔ سمجھی نے ان مکاروں، بدیاں توں کی بچیانی ہوئی ٹرافقات پر یقین کر لیا اور اپنے اکابر کی بڑائی پر ہل کرنے۔ اور یہ بھول گئے کہ سب دشمن کی کارروائی ہے۔ (بابناہ شمس الاسلام بھروسہ اپریل ۱۹۸۶ جوالتاریخ فرشتہ)

۲۳۔ نادر شاہ کے حملہ کے بعد مسلمان انتہائی کمزور ہو گئے تو شید دبے دین راجوں نے انگریز کی بار دستی تدبی کر کے اپنی ریاستوں کو ان سے اپنے نام الٹ کر دیا۔ آج بہت سی ہی بربر

نوابوں، خانوں اور بیکوں کے پاس انگریزی علیتیات میں بلکن غیر اسلامی نوابوں اور سلاطین نے انگریز سے محرومی لی۔ ان میں سفرہ سلطان شیخ شیعہ بن حیدر علی ہے جو شاہ ولی اللہی خاندان کا معتقد، اہل توحید و سنت سے والبست اور انگریزوں کا لکر قدر شمن مختا۔ یہ جب انگریزوں کے خود جنگ لڑ رہا تھا تو شیعہ کا نمانہ نے غداری کر کے سلطان کو شہید کر دیا۔ جیسے اسی طرح بھگال میں میر جعفر نے غداری کر کے انگریزوں کو غدار دلادیا۔ اسی یہے پیغمبر زبان زد عالم ہے۔

**جعفر از بھگال و صادق از دکن** ننگ دُنیا، ننگِ دین، ننگِ دلن  
جسٹس کیانی شیعہ کے خاص دوست پروفیسر محمد منور وزنامہ جنگ "۲۲ مارچ ۱۹۸۳ء"

کی اشاعت میں سے چند اقتباسات ملاحظہ فرمائیں:

و شیعیٰ سنتی فضادات کی تاریخ قدیم ہے مگر ہمیشہ یاد رہے کہ ان میں مخلص سنی اور شیعہ ہمیشہ فرادیوں کی نشانہ ہی نہ ہوتے کے باعث نہان یا ب ہوتے اگر ٹپو اور حیدر علی کی سلطنت کسی شیعہ گروہ سے تعلق رکھنے والوں نے یعنی دی تو یہ ان افراد کی ذاتی بے ایمانی تھی۔

ب۔ فادی عنصر شیعوں میں بھی گھسنے آتے ہیں اور سنتیوں میں بھی، جب ایسلم فراسانی نے کامے جنڈے اٹھائے تھے تو اس کے ساتھ محسن بنو ہاشم نہ تھے۔ موقع کا فائدہ اٹھا کر محسنی اور مزدکی (اپنے زمانے کے کیونٹ) اس کے شکریں (شیعہ بن کر) گھسنے گئے۔ بنو ہاشم نے تو بنو ایمہ کے اکابر پر ہاتھ صاف کیا مگر مجوہیوں نے کا جو عرب نظر آئے اڑاود۔ مزدکیوں کی یونتوں نے ہر کلگو مارا خواہ وہ ایرانی تھا خواہ عرب اور وہی مجوہی اور مزدکی دوسرا جانب بنو ایمہ کے آدمیوں کو بھاگ کر محسنی کو کے بنو ہاشم اور ان کے ساتھیوں کو قتل کرتے رہے۔ مزدکیوں کی یونتوں نے (شیعہ) وہ بدل کر مختلف اسلامی فرقوں کو جنم دیا۔ نظام الملک محسن کی سیاست اس پر گواہ عادل ہے۔ (بچراں کا خاٹہ کبھی میں قتل چجاج جو اس دکر کیزیت اخلاقیں کھانا جو قابل شیعوں کے سیاہ کام میں، نقل کیے ہیں۔)

ج۔ ایران نہارا ہمارے نکبے ہے ہم ایران کا احترام کرتے ہیں۔ موجودہ انقلابی حکومت کو سب سے اولاً پاکستان نے تسلیم کیا..... اسی طرح ایران کے حل و عقد کو بھی اس امر پر نظر رکھنی پاہیز ہے کہ بعض شیعوں نامہ دخوند جائے شدید بھی یا نہیں؛ س خواجشہ برادر نہاد کرتے ہیں کہ انہیں پاکستان

کو شیعہ ریاست ہیں تبدیل کرنا ہے اور جلد از جبلہ ہماری دُنیا ہے کہ ایران ایک اشاعتی اسلامی ریگ میں ترقی کرے۔ اہل ایران کو اور ایران کے جوشیے دیکھانے پر تاروں کو بھی دعا کرنی پڑھیں گے اسدا پاکستان کا معتقد، اہل توحید و سنت سے والبست اور انگریزوں کا لکر قدر شمن مختا۔ یہ جب انگریزوں کے خود جنگ لڑ رہا تھا تو شیعہ کا نمانہ نے غداری کر کے سلطان کو شہید کر دیا۔ جیسے اسی طرح بھگال میں میر جعفر نے غداری کر کے انگریزوں کو غدار دلادیا۔ اسی یہے پیغمبر زبان زد عالم ہے۔

جانب ابوذر غفاری صاحب "نوابے وقت" میں رقم طراز ہیں:

### انگریز اور شیعہ کے

انگریز تو سلانوں کی اس مکروری کا خوب نامہ اعتماد تھا۔ ۱۹۹۱ء میں جہشیاں افغانستان نے سلطان ٹپو کی مدد کا ارادہ کیا تو انگریز نے افغانستان پر ایران سے ہمکر دیا اور اس نے انسیوں صدی میں منصوبہ بنایا تھا کہ وہ ایران کو ضبط نئے گا تاکہ وہ اپنے سُنی ہمایوں کے خلاف برس پہنچا رہے۔ (گرامی صادق کی ٹپو سے فلادی ایران کی سازش تھی۔)

۲۵۔ انگریز شر انگریز جب جنگ آزادی، ۱۸۵۷ء کے بعد پورے بصریہ پر چھاگلیا اور سلطان

نے اس کے خلاف تحریک آزادی جاری رکھی اور قتل، قید و بند اور جلا وطنی کی سڑائیں مجاهدین کو ملتی رہیں۔ تاریخ سے ہمیں پہ سنیں چلنا کسی شیعہ عالم لیڈر یا فواؤس نے انگریز کے خلاف کام کیا ہو یا کوئی تکلیف پائی ہو۔ بلکہ یہ لوگ قادر یا نہیں کہ طرح انگریزوں کو اپنے لیے دھمک کا ساری سمجھتے تھے کیونکہ وہی آزادی کی اطمینان ہنول نے جس بدعت اور شرکیہ کام کو پہاڑا اس کے لیے باقاعدہ رائنس اور ابیانہ نامہ میں اکٹھا کر دو کئے والے تملار دین کا بھی مز بند ہو جائے اور وہ ان شر سے جبر پر روم سے اپنے جملی مذہب کو چھیلا سکیں۔ یہ تعریف ہے۔ ذوالجناح، دلدل و فیروز کے ملبوس انگریزی دوڑ کی پیداوار ہیں جو "زادہ اور مکہمت کرو" یا کی پالسی کے تحت اس نے اپنے وفاداروں کو عنایت کیے۔

چنانچہ لاہور کے شیعہ مجتہد علام حافظی اپنے کتابی سائز کے رسالے کے

۱۳۔ پریفارٹے میں "انگریزی حکومت جاری رہے سائی رحمت ہے کہ اس کی پناہ میں ہم اپنی مذہبی رسم و روم آزادی سے بجا لاتے ہیں۔"

اچھی ۱۹۸۶ء میں شرعیت میں کے خلاف شیعہ نے ایک فیلی یہ بھی دی کہ اس کے نفاذ سے ہماری وہ رسم و رعوی ختم ہو جائیں گے جو انگریز نے دیتے تھے۔ جو اعمال و رسم قرآن و سنت

نؤی اپل بیت سے ثابت تھا ہوں بلکہ خود ساختہ، بعد اور شرعاً ممنوع ہوں۔ ان کے جواز کی  
سند فیض نہیں سے لینا اور پھر ان سلانوں سے لانا بھگدا، لفڑ کی حمایت نہیں تو میں سلانوں  
سے وفواری ہے؟

**تاریخِ پاکستان** | آزادی جب کامیابی سے بھکار ہونے لگی اور انگریز نے وطن جھوٹنا  
چاہا تو سلانوں کی غالب اکثریت نے نفرۃ پاکستان کا ساتھ دیا اور اپنی رواحی اور بے تعصی سے  
یہ سوال ہرگز نہیں اٹھایا کہ قائد اعظم محمد علی جناح کس خاندان اور مذہب سے والستہ ہیں۔ چنانچہ معمول ای  
پاکستان ہمسفر قرآن، خلیب ہند مولانا شیعہ احمد عثمانی اور بزرگ تابوں کے مصنف حکیم الامت  
مولانا شفیع علی تھالری دیوبندی نے اپنی نسبت کے سیچ سے اپنے لاکھوں شاگردوں اور مریدوں  
کے ساتھ پاکستان کا بھرپور ساتھ دیا۔ چالائیں نے پشاور تک طوفانی دردوں سے مسلم رائے عام کو  
پاکستان کے حق میں قائل کیا۔ تبھی تو ۱۹۴۷ء کے الیشن میں ملیگ کو کامیابی ہوئی پھر بیوی مکتبہ فکر  
نے بھی بارس کافروں کر کے پاکستان کے حق میں فیصلہ دیا۔ اگر ملائے دیوبند اور مذہبی گروہ کی تائید  
نہ ہوتی تو پاکستان کا خوب کھی شرمندہ تعبیر نہ ہوتا۔ قام پر دیگنڈہ یہ ہے کہ پاکستان کا تصور سب سے پہلے  
ملما اقبال مرحوم المتفق ۱۹۳۲ء نے پیش کیا اور ۱۹۴۰ء میں قرارداد پاکستان کے بعد ملیگ نے  
طلاب اور صحیب شروع کی۔ لیکن ہم کہتے ہیں کہ تصور انگریز سے صد سال جگہ لانے والے گروہ  
کے بیانات نہیں نہ پیش کیا۔

تمیر پاکستان اور علامہ ربانی مسٹر پرشی عید الرحمن تھتھے ہیں۔ جون ۱۹۲۸ء میں حضرت  
مولانا استاد حسین احمد مدنی اور مولانا عبدالمadjid دیابادی تھانے ہمون میں حضرت تھاذی کی مدت  
میں حاضر ہوئے تو مولانا اشرف علی نے یہ فرمایا: "دل یوں جاہتا ہے کہ کیمی خطر پر اسلامی حکومت  
ہوسارے قوانین و نیروں کا اجراء احکام شریعت کے مطابق ہو۔" پھر ۱۹۳۸ء میں فرمایا: "یاں خیل  
ہوا کا درج بتا رہا ہے کہ یگہ والے کامیاب ہو جاویں گے۔ اشارہ اشد م۲۔" میں نے جو  
اعلان کیا ہے اس میں ملیگ کی حمایت کی ہے اور میں ملیگ کا حادی ہوں۔  
(اسعد الدبار ص ۱۲) از مولانا ابرار الحنفی حقی، بحوالہ اظہار العیب مت، ص ۲۱ مولانا فراز نجل صدر

انہی مددت کے ملیں کراچی ہر مولانا عثمانی کو اور حاکمین مولانا احرار سلفی کو پاکستان کی پرچم کشانی  
کا اعزاز بختا گیا اور یہ دوفل دارالعلوم دیوبند کے مایہ نہ زیارت تھے اور حکیم الامت مولانا اشرف علی  
عثمانی کے خاص ساتھی اور متعاقٹ تھے۔ اس یہے کسی بھی گروہ کا پابندار یہ عذر دیتا کہ دیوبندی مخالف  
پاکستان یا کانگریزی ہیں۔ ایک بد دیانتی اوغلیظ جھوٹ ہے جو طبق مخالف تھا وہ مسلمانوں پاکستان  
کا مخالف گز نہ تھا وہ سب ملک بند کو اپنا وطن جانتا تھا۔ وہ چاہتا تھا تھیم ملک نہ جو بکر دہلی ہی  
حسب سابق مسلمانوں کا دارالسلطنت ہو جن سے انگریز ناصلب نے اقتدار جھینٹا تھا اور اب  
انھوں نے ہی ناصلب کو جگ کر کے نکلا تھا یہ جذبہ ملک سے بھت کی دلیل تھی جیسے اب ہم  
تھیم پاکستان کا تصور نہیں کر سکتے اور شرقی پاکستان کی ملحدگی پر افسوس کرتے ہیں۔ اس منقی تصور  
نے اکتوبر ائمہ مسلمانوں کو دہلی تحفظ دیا ہے اور نوک بھائیں وہی علیاً مسلمانوں کی نمائندگی  
کر رہے ہیں درجن ان کو دہلی کون رہنے دیتا۔ پاکستان تو ان کا تحفظ نہ کر سکتا تھا۔

اب اس ضول بحث کر فلان مختلف تھا فلاں موافق، کوئی تم کرنا پاہیزے۔ یہاں کے بھی باشد کہ  
پاکستان کے عقاواد شری ہیں سب کو امن سے زندگی گزارنے کا حق ہے ورنہ ایک کتنے والا کر  
سکتا ہے کہ شیعہ تاریخ کو اہم ہے انھوں نے کفر و اسلام کی تحریم کیمی مسلمانوں کا ساتھ نہ دیا بصریہ  
میں بھی انگریز کے فلاں جنگ آزادی، اتحادی، اتحادی، اتحادی، اتحادی، اتحادی، اتحادی، اتحادی، اتحادی، اتحادی،  
وغیرہ میں مسلمانوں کے ساتھ مل کر کوئی قربانی نہ دی بلکہ تقبیہ و جاسوسی کا دردار ادا کرتے رہے  
تحمیک پاکستان میں بعض شیعہ و کیلیوں اور علماء نے اس یہ تھریک کی کہ حسن اتفاق سے وہ قائد  
کو اپنا ہم پیش اور ہم مذہب سمجھتے تھے۔ کامیابی پر انظامی طیاری اسامیوں پر پہنچا مقصود تھا۔ پاکستان  
بننے پر ان کو دہلی عاصل ہو گیا۔

لیکن شیعہ مسلمانوں کا مقصد صرف اسلامی حکومت کا قیام اور نفاذ شریعت مصطفیٰ علیہ السلام تھا  
قائد اعظم کو شید خاندان سے تعلق رکھتے تھے لیکن وہ کمزد ہی اور فرقہ پرست نہ تھے سیکولر ذہن رکھتے  
تھے۔ مولانا عثمانی نے ترجمہ قرآن پڑا کر ان کا ذہن اسلامی بنادیا تھا پھر وہ براہمی مسلمانوں کو تقریب  
میں قرآن و سنت اور خلافت راشدہ کے نظام کا حوالہ دے کر اپنی طرف کھینچتے تھے۔ اب علماء  
اہلسنت اس مقصد کو ماحصل کرنے کے لیے نفاذ شریعت کا مطالبہ کرتے ہیں۔ یہ ان کا قانونی حق

ہے شیعہ کی مخالفت غیر قانونی اور نظریہ پاکستان کو ختم کرنے والی تابعی حرکت ہے وہ شریعت کا قانون نافذ ہونے دیں اور پبلک لارنامہ میں الاقوامی دسائیں کے مطابق اکثریت کی نظر کو بخشنے دیں۔ ہالانچے ذہبی حقوق کے تحفظ کی بات ہڑو رکریں مگر اپنی ساخت اور ہیکوڑے انگریز کی سبک نہیں بلکہ فالص قرآن و سنت اور حضرت علیؑ و جعفر صادقؑ کی تعلیمات کے حوالہ سے ہم علماء اہل سنت دیوبند صفائح دیتے ہیں کہ شیعوں کو تعلیم مل بیٹ پہنچی حقوق یقیناً مل کر رہیں گے۔

۲۴۔ میں اپنی ملکی بات ہیں دو۔ چلا گی مناسب نہیں جانتا کہ پاکستان میں شیعی کروار پروشنی ڈالوں ورنہ ہر کسی کو پتہ ہے کہ سکندر مراضا رضی اپنی ایرانی بیوی کے ایمار پر بلوچستان کی داوی خلافت کماں کر رہا تھا کہ صدر ایوب خاں مردم نے بروقت ملک سنجال لیا۔ ۱۹۴۱ء کے انتخابات کے بعد "ادھر ہم اُدھر تم" کا نعروہ لکھا کر مشرقی پاکستان کو کس نے اٹھ کیا۔ چھرے نوش بھی خاں راضی نے ذوجی ایکشن کے ذریعے لاکھوں مسلمانوں کا قتل عام کر کر اسے بیش کے لیے ہم سے الگ کر کے بھلہ ذیش کیسے بنایا؟ اور اب ذکوہ و عشر کا انکار کر کے نقاوی اسلام و شریعت بیل کی ڈٹ کر مخالفت کوں کر رہا ہے۔ روئی کمیز نسٹ نقام اپنانے اور فون کی ندیاں بنانے کی دھمکیاں کون دے رہے ہیں؟

یہ صرف بائی ذقر ہے جو اپنے اس طویل تاریخی سفر میں ہر منزل پسلانوں کا رہن شافت ہوا ہے۔

ہمدرد اور حمامی کبھی نہیں رہا۔ اس لیے ہمیں حالمی ایرانی شیعی انقلاب اور شدید کشت و فون پر اعد اے دیگر سامنے ہم ایک میں برآمد کرنے کے عزم پر کچھ تعجب نہیں۔ ہلاکو خاں اور تیمور کو اپنا سیرہ منانے والے خینی پرست مسلمانوں کی یہی خدمت کر سکتے ہیں۔ کاش ہم لوگوں جو ہماری بھیڑ میں سلم قوم کو مجھ ہوتی؟

### انقلاب ایران پر ایک نظر

ایک بوریش نے ایک شنشاہ کا خنزیر الٹ دیا اس لیاظ سے ایرانی خام کی جدوجہد اور آیت اللہ خینی اپنے تاریخ ساز کردار کی وجہ سے بیش یاد کئے جائیں گے۔ اس پر ایل قلم نے مثبت مونتی ہوت کچھ لکھا ہے اور جب تک فلم سے خون کی ندیاں بھتی رہیں گی ان کی روشنائی سے یہ داستان کشت و خون مورخ لکھتا جائے گا۔

آیت اللہ خینی ایک قد اور عالم تھے جسے دین اور مغرب پرست شاہ ایران کی مخالفت کی وجہ سے بذریعہ کیسٹر پیام و الاطر کی وجہ سے ان کی شخصیت اہم سایی میں بھی دلیز اسلام ملاطفی اور قوم سے بذریعہ کیسٹر پیام و الاطر کی وجہ سے ان کی شخصیت اہم سایی میں بھی دلیز

اقتدار پر لانے کے لیے سی شید سب ایرانی مسلمانوں نے زبردست قیادی دی بطاہران میں مہبہ کلاؤ پیدا ہوا۔ مفتریت بیل پوگی اور لا دینی کا سیار بھی گیا اسی وجہ سے عیندار مسلمان اس کی نشرتی جگہ چند سے مروب اگئے اور اسلامی انقلاب کے عنوان سے دنیا کے ذرائع ابلاغ نے خوب تباہ کر۔ حالانکہ یہ فالص شیعی امراء، در پر دہ روئی سکم کش خالماں انقلاب ہے۔ ایلان جا کر شاہدہ کرنے والوں کے تاثرات اور عام اخباری بیانات کی روشنی میں مشتعل نہ رہ از خوار سے چند نقاشوں ہم عرض کرتے ہیں:-

۱۔ غین انہال پنڈ اور عابر ہیں۔ اقتدار پر اپنے ہم سفروں کو بھی خنزیر اور پشاوریا۔ بنی صہول اور پیغمبر ہر سے عادق قلب زادہ قتل ہوئے۔ آیت اللہ شریعت مدار کاظم کو رکارشی کر کے نظر بند کر دیا۔ سات سال بعد ۱۹۸۷ء قید ہی میں دفاتر پاگئے جوں الناس کو ان کا جانانہ پڑھنے کی ابتدت نہ ملی ملا نکودھ غینی سے پڑھ کر شیعی کے مذہبی رہنمائی تھے۔ اسی طرح امام خاقانی، محمد شاہ ہی کے ۲۳ اسلامی یا، سال قیدی امام زنجانی بھی قید ہیں۔ حالانکہ یہ شاہ کے خلاف خینی توک کے ہر لول دستیت ہو گئے جس سے وہ دلکشی پادشاہ خالم بن پکے ہیں۔

۲۔ سیاسی مخالفت میں فوز کے بڑے بڑے افسروں، انتظامیہ کے ہم بیلروں کو سینکڑوں کی تعداد میں شاہ فنازی کے الام میں تباہ کرنا بزرگ سستی کی بھی نقصان اور ملام قدم ہے از وہ سے "عہدہ" سرکاری ملازم مقوقی حکومت کے دفا دار ہوتے ہیں اور نیشنل فائز ہی ہے بعد ان انقلابی حکومت سب سکریٹری ہلاری میں کو قتل و فارت کی مزادے یہ کسی اسلامی، گبوری اور شیعی حکومتوں کے ہاں بھی جائز نہیں ہی فوج ہے کہ ایران کو اس کا زبردست خیازہ جگتا پڑا۔ اپنے ہر لحاظ سے ہم حکم عراق سے طویل جگہ میں ایلان غالب اسکا کمزور سے ملا تے والیں نے سکا حالانکہ اسلامی عجی پشت پناہ ہے۔

۳۔ سفاک اور بے رحمی کی یہی انتہا ہے کہ خونل، بچوں کے ملبوح پر انہجا و حندا نازنگے سینکڑوں، بہن بیکھرے لا عولدیں تبدیل کر دیئے جائیں خینی کے قدم قید و ملاطفی کے حق داکٹر موسیٰ موسوی صفائی الشورہ البار ۱۸۲ پر لکھتے ہیں: "اُن کے خواب و خیال ہیں جیسی نہ تھا کہ خینی رجم و کرم سے بہت دور اور شر سے نزدیک ہیں اور قتل و غارت میں اخیں مزہ آتا ہے کہ فوج رو جاؤں کو جی، ان کی کلار نہیں بخشت جانچنے کے اندر تین ہزار مسلمان فوجوں میں اور دو تین ہرگز برخی کھپکے جرم میں تھے کیسے"

۷۔ تین لاکھ پاسداران انقلاب کو کفر فوارڈ کی طرح یہ اجازت دینا کو جو کوں انقلاب پر استیہ کرے اسے دہیں ڈھیر کر دوں طرح سینکڑوں علماء، طبلہ، مزدور، مجاہدین، غلق اور اہل سنت مسلمان لاکھوں کی تعداد میں تڑپائے گئے یہ لیسن اہل شارع کا مشورہ ہے۔ فاتح مکہ حنین کے نام کی ست بزرگ نہیں ہے۔ ڈاٹرموںی مذکور تین انقلاب منوف پر کھتے ہیں۔ خفیٰ نے تجھیکے دو دن برلن قلعہ شاہ کے متعلق کہا: ”خود قتل کرنے والے سے صاحب یا جاتا ہے قتل کا حکم دینوالے سے نہیں بخت تعجب ہے کہ بات کئے والا پہنچی ہمودت کے پارساں ہیں پالیس ہزار انسانوں کا قتل کرتا ہے جن ہیں پہنچتے تو جان ہوتیں بھی ہیں جنم صرف یہ بغیر ہے حریت زندہ باہر، استبدادیت مردہ باہر، اس نے ہزاروں کو دوں، عربیں، بلوچوں اور رکانوں کو اس پر مستول کرایا کہ وہ شام کے زمانے پر ضھر جو عن میتھے ہیں۔

۸۔ اختر کاشمی کے سقراط ایران کے طالب اپنے کارسیں مذہبی طبقہ کو عالم پر ایسے مدد کرنا کہ وہ کارڈ کے ذریعے لمبی لائن میں لگ کر اشیائے خود فی الحال کیلئے کارڈ مصروف فناواری کی سدا درجن بیان کی محتاجت سمجھا جائے اور غیر موقن موم رہیں۔ یونیورسٹی نظام کا پھر ہے۔

۹۔ ایران عراق جنگ کو ہر صندوق ادا ناکی وجہ سے طول دینا، لاکھوں افراد کو اگلیں جھوٹکا، اسلامی اُمّت کی، اسلامی مالک، اخیر جاندار مالک، سلامتی کو نسل کسی کی بیت نہ ماننا اور صلح پر اکالہ نہ ہونا بلکہ ۱۵-۲۰ دن بعد تازہ خوزیز عراق پر حملہ کرنا عالم نکو وہ صلح کی بادا پاپل کر کچا ہے۔ سفاک اور درندگی ہے۔ قرآن کے قطبی طلاق ہے۔ قرآن کہتا ہے: ”صلح بہتر ہے؟ (دنار)“ ہوسن بھائی بھائیوں کے درمیان صلح کر ادو؟ ”(رجالت)“ دشمن صلح چاہے تو تم بھی جب جاؤ اور اللہ پر جو رس کرو؟ ”(انفال)“ بکسی قوم سے دشمنی تھیں یہ انسانی پر کاداہ نہ کر کے تم صلحدار ہیں تو یہی تھی کی تباہی: ”(بلوہ)“

۱۰۔ ایران آئین میں مذہب شیعہ کو کارڈ مذہب قرار دیتے ہیں اسی طرز نہیں لیکن ۲۰۰۴ء میں دست بنت کے باکل مذہبی حقوق جوں لینا بے انسانی ہے۔ تران میں دس لاکھ سنوں کو مسجد بنانے کی اجازت نہ کر شہروں شیعہ امام ہی جو سے موبوں میں زبردست امام بن جائے۔ بلوجشن وغیرہ اکثریتی موبوں میں اکثر شیعہ پر مقرر کر کے بچوں کو مذہبی برائش کی جائے بیکاری ملازموں میں سی تھانی دار و کپتان نہ کر نہ ہو۔ پارلیمنٹ میں ان کا وجود نہ ہونے کے برابر ہو وہ اپنا مذہبی لٹری پر چکر خود جاپ سکیں پاپکستان و ممالک پر یہ سے نہیں ملکدار راشدین کی بندح اور مذہبی تبلیغ میں آزاد نہ ہوں یہ اسلامی حکومت کا کام نہیں۔

۸۔ جو تی مسلمان اپنے مذہبی حقوق کی بجائی کے لیے احتجاج کریں ان کو بناؤ کے سماں کے لامبا جائے بیسے بیکار کے قریب کر دوں کو مارا گیا۔ ایران بوجستان اور زاہدان میں رمضان شریف میں بیماری ہوئی۔ ایران کے ایک عالم دین راقم کو لاہور خلافی ۱۹۸۵ء میں لے گئی تباہی: بھارے جان یا قتل ہو گئے ہیں یا قید ہیں ہیں۔ صرف بڑھتے اور عورتیں بھروسیں ہیں ہیں۔ میں نے کہا پتہ دیکھنے میں اپنی تصانیف کا سیٹ بیجوں گا فارسی میں ترجمہ کرو کر اپنے صوبے میں بھیلا دنیا وہ بھرائی آوازیں کھنکنے لگے ایسا ہم گزندہ کریں۔

۹۔ یہ ناصیح یہ انقلاب ہے۔ امام خفیٰ کے معتقد بیشہ عالم میں۔ انھیں سنبھالنی کتب ”کشف الدسر“ میں صحابہ کرام خصوصاً علغار راشدین پر بچہ بچہ زہر اگلہ ہے اور ان پر تباہ کے مخالفت قرآن کے جملے اہم تر گئے ہیں میں وہ والیات نقل کر کے قدیم کو پرہشان نہیں کرنا چاہتا۔ جنوری کو وہ معنوی دوڑ کے انتہائی پیدا زیں صفت ہذا قرآن ملکی کے مقلد ہیں اس کی تباہی پر مشتمل کتابوں کو پڑھنے کی تلقین کر جائیں۔ جکھ فرش خالے اقام نے اپنے سال افق جعفری اور مسلمان اور تحفہ امام امیر اور عقائد الشیعہ وغیرہ میں دیتے ہیں۔

خفیٰ کے ایسے احوال تسلیم کرنے سے بقول یونانی انجانی قرآنی آیات اور متواتر احادیث کی تذکرے ہیں ہوتی ہے۔ رسول پاک پر ناہلیت کا الزام آتا ہے۔ قرآن مجید قابل اعتدال نہیں رہتا۔ اس پر ایمان نہیں ہو جاتا ہے سب سے سلکیں ترین بات یہ کھنڈی کر کر باتیں اسلام اور رسول خدا کی صداقت کو مستحبہ اور مذکور بنادیتی ہیں۔ بلکہ خفیٰ نے رسول اللہ کی بیعت کی ناکامی کا صاف اعلان کیا ہے۔

امام محمد کی دلادکھ مدعی پر کہا ہے: ”امام زمان معاشرتی اضافہ کیلئے اس پیشہ کے عمل ہوں گے جو تمام دنیا کو بدل دے گا یہ وہ فرض ہے کہ جس میں پیغمبر اسلام محمدؐ ہی پر خود حکم کا میباشد نہیں ہوئے تھے اگر ہمارے ذمی کے لیے جسیں مسلمانوں علم کے پر معلم ہے تو جسیں نام زمان تمام انسانیت کیلئے خلیم ہے میں ان کو دلادکھ نہیں کو سکتا کیونکہ وہ اس سے مادر ہیں میں ان کو احوال نہیں کو سکتا کیونکہ ان کا کاشانی نہیں ہے۔“ درجہ تہران ٹائمز صدور ۲۹ جون ۱۹۸۴ء۔ حالانکہ کھلا ہو اکفر ہے۔

ایک بیان میں یہ کہا کہ میرے جا بیان مصہد رسول سے زیادہ قربانیاں دیتے ہیں۔ صحابہ رسول و جگنوں میں جہاں جاتے تھے اور میرے جان نثار ساختی بڑا دوں کی تعداد میں ہیں

قربان کر رہے ہیں۔ (معاذ اللہ)

ایرانی انقلاب برپا کرنے کا وعظیٰ ہے۔ تسلیم کی آمدی کا ہر احساس غنڈہ گردی اور سازشی کارروائیوں کے لیے وقت کر دیا۔ پاکستان کے خلاف غوب نہ بگلا، انڈیا کی حیات کی سیودی عرب اور بھارت کے عربی کے خلاف وہ تیز و تند پر پینچھہ لیا اور مسلمانوں کو ان کے خلاف انجام رکھا۔ گیا سببے برے یورپی در کافر معاذ اللہ ہی ہیں۔ عراق میں اپنے تکنیلوں کے ذریعے بغاوت کرائی۔ نیتیٰ عالم اسلام پر جنگ سلطنتی ہو گئی۔ پاکستان کے شیعوں کو چکی دی کر ضید الرعی کی حکومت کا تختہ اللہ کر شیعہ انقلاب برپا کر دو۔ چنانچہ ان ولٹن فوکس بزرگ ہمیں نے ۱۹۸۴ء میں اسلام آباد کا گھر ادا کر کے اور زنگوہ وغیرہ اور شرعی حدود کا انکار کر کے اسلام اور پاکستان کی غوب رسوائی کی بھرخینی کے منظور نظر بن گئے اور اب سبک ایسا فیل اور گلک کی بنا پر فقہ بھرپور کے مطالبات ہیکی اڑیں پڑے بڑے جلے، جلوں نکال کر، دھمکیوں اور خینے کا ردا راویوں ہیں صروف ہیں۔ ختنب یہ ہے کہ ۶ مئی ۱۹۸۵ء میں پاکستان کے مرکزی پارٹیوں میں شیعی احتجاج کا پروگرام بنا۔ کوئی نہیں ایمان کی صلح مداخلت اور اسلام سے بھرے ہوئے لوگوں کی گرفتاری، طشت از بام ہو گئی۔ پولیس پر پلے پناہ ٹلک ہوا کہ لاتعداد سرکاری کردن گتوں پر نکالنے گئے۔ فوج آئی، دن بعد عالیت قابو میں آئے۔ ۲۳ ایرانی غنڈوں کو مقدمہ پہلائے بغیر ایرانی حکومت کے ہولے کیا گیا اور مقامی مجرموں کو زندان میں ڈالا گیا۔ وزیر داخلہ نے سب کو بتایا تحد تکین انعامیرے نے اس بغاوت کا کچھ نوشی نہیا بلکہ طوشت ہزارہ تھیڈی کے ایک اہم فرزوں پر بوجھلان کا گورنر بنایا گیا۔ مقدامات داخل دفتر ہو گئے۔ پولیس کی گزینی کاٹنے والوں کو سوچی کی سزا کیا ملتی وہ تو مکاری بھان تھے۔ اب اپریل ۱۹۸۶ء میں شیعوں کے احتجاج یاد بادا سے باہر برسی کر دیئے گئے۔ امامزادہ۔ ۱۱۔ یہ انقلاب اسلام سوزا و مسلم کوش میمونی انقلاب ہے۔ ایک عالم برا ایرانی زنگوہ ہاتھیں: ایران کے قائد انقلاب کے کام کو تمام انبیاء کے کام پر ترجیح دنادا کے نام کے بعد صرف ان کا تام نیٹ کی تدبیم دینا، اقوال و مقول اور اقوال امیر علیہ السلام کی مجگد قائد انقلاب کے اقوال لکھنا پڑھ، بولنا، سستنا اور دستانا، ملک اسلام کے دوسرے جزو کو منکر کر ہیجبر اسلام کے نام نامی اہم گرامی کی مجگد قائد انقلاب کا نام لینا اور اس طرح ایک نیا گلہر وضیع کرنا (لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ الْأَعْلَمُ الْعَالَمُ الْعَمَلُ حجۃ اللہ) اپنے سو اسدی دنیا کے مسلمانوں کو کافر مجنہ عالم اسلام کے موجودہ نقشے کو بدلتے کے لیے جدوجہد کرنا، کعبۃ الشریف قبضتے کے لیے لوگوں کو تیار کرنا اور اس عمل کو جماڑ کا نام دینا تمام

خمینی اپنے ائمہ کو تم انبیا و رسول اور ملائکہ مقربین سے فضل بتاتے ہیں

ومن منسوبيات منهبتنا ان لائحتنا  
مقابلة ايسبلاند ملوك مقرب ولاهی  
هر کسے نہ ہے شیخ کا یہ بنیادی اور ضروری مفہوم ہے،  
فرشتہ اور بنی حرسل (رسول اللہ علیہ السلام) بنی حرسل میں نہیں  
مرسل۔

دالحکومت الاسلامیہ ملک) پیغام سکتا۔

ان تمام باتوں سے شیعہ اور ایام غینی کا اپنا ایام واسطہ ثابت نہیں رہتا تو ان کا القلب اور نظم  
حکومت کیے اسلامی کملاتے۔ بلا ول اور گواہوں کے مقرہ وقت کے لیے کسی حورت سے جنی  
علاءہ متع کملاتا ہے جو شیعہ زہب کا سبب برداشت اور قابل عجل ہے لیکن یہ اتنا حیا سوز اور قاتل نہیں رہے  
کہ مذہب شیعہ پر بیدار خس ہے اسی لیے بعض شیعہ اسے جزو مذہب نہ رہے تھکیا رہتے ہیں۔ (الذریعہ)  
لیکن غینی تحریر اوسی میں عسکر کے سلطان پر صفات یا یاد کرنے کے بعد امراضوں کے دربار کو یونیورسٹی کئے ہیں:  
یہ جو زالتمنج بالزانیۃ ملی کی اہم خصوصیات پر مذہبی مکمل کراچی انجینئرنگ ہوگر اپنے ساتھ خصوصیات  
کے باوجود اسلام اور الشفعت ایجاد کر رہا ہے۔

وہ حضرت عزہ کے متعلق خیلی گتاب ہے۔ عزہ نے متوكہے حرام ہونے کا جواہلان فرمایا وہ ان کی طرف سے قرآن کی صریح مخالفت اور ان کا کافر از کار و دل خاتا۔ معاذ اللہ۔ تبصرہ: حضرت عزہ نے تو کتاب و سنت سے حرمتِ مسجد والا آئو ہی من عاری فرمایا تھا لیکن کیا کریں۔ مسجد باز کر جو شیعہ اپنے ائمہ رضویوں کے برابر درجہ دیتے ہیں۔ تو وہ عزہ کو کامیاب کیوں نہ دیں۔ شیعہ کی قدیم مستند تفسیر میں جو الصادقین پیش کیا ہے؟ کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، جو کیک دفعہ متذکرے ہے وہ امام حسن و امام رضاؑ میں ہے۔ کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، جو کیک دفعہ متذکرے ہے وہ امام حسن و امام رضاؑ پیش کیا اور جو شخص پار دفعہ متذکرے ہے وہ میر اور جو پائے گا۔ (معاذ اللہ) اور جو پائیخ دفعہ کرے پائے گا اور جو شخص پار دفعہ متذکرے ہے وہ میر اور جو پائے گا۔

یا ہمیشہ رہے و..... ۹  
۱۰۔ علماء خمینی کو چاہئے تاکہ وہ انقلاب پر اپنے کے بعد عالمِ اسلام سے دوستاذ تعلق اٹ بڑھاتے اور اپنے وقار مددوں انقلاب ہیں امنا ذکر تے میکن شدید شیعی تھبک کی بنار پر اپنا جذبہ باقی توازن برقرار رکھ کے ہے اسلامی ملک کی کردار کشی اپنے ذرائع ابلاغ سے خروع کر دی جن جن عمار اور مندوہ میں کو انقلاب کی سانگھوں پر بلایا اسے کراپنے اپنے ملک ہر بغاوت پھیلانے اور

ملکہ سرہاں حکومت کو کاذب قاروے کران کا تھفتہ لئے اور ان کی حکومتوں کو ختم کرنے کے لیے قمکو آنادہ کرنا، مسجدوں میں کمیرے نصب کرنا، تصویریں آنارنا اور آنگبدوں میں جو لوں سمیت جانا اور غرب سیدھہ تصویریں بنانا یا چپاں کرنا، مسجدوں میں بیٹھ کر سکریٹ نوشی کرنا، اپنے ممالکوں کو کافر کر کر ان کی قبریں اکھاڑنا اور لاشوں کو قیصریوں کے قبرستانوں میں ڈلان، اختلاف رائے کا انتہا کرنے والوں کو مقدمہ جلداً نے بغیرِ ولی مار دینا، شرلوں کا رازق درباری مولویوں کے ہاتھیں دے دینا، اشتیاءٰ صورت کی راشن بندی کر کے حونتوں، بچوں اور پڑھوں کو بازاروں میں دنما اور قطاووں میں کھڑا کرنا، زنا بھی قبیع بدکاری کو مذہبی تحفظ دینا۔ ولد بیت کی بجگہ اسم ماڈر کو لام قرار دینا، کسن اور مخصوص بچوں کو قتل کرنا، جھوٹی ازالات اور تعمیں راشن کرنا اُن کو زندگی سے موم کرنا، نمازوں کی جماعت پر صرف اس لیے گولی چلانا کہ وہ سرکاری مولویوں کی اقتدار میں کیوں نہیں کھڑے ہوئے۔ آیت اللہ شرعیت مدارجیسے امام جنتی کو منافق کر کر نظر بند کرنا تاکہ انقلاب کی تصوری کی پوجا کرنا۔ (عزمین شریفین میں اس بیت کی نمائش کرنا، ان کے سامنے ان کے نام کا کلمہ پڑھا اگر اسلام ہے تو تاؤ فضیل اسلام کیا ہے۔ یہ اسلامی انقلاب ہے تو میسوں انقلاب کیا ہوتا ہے؟ (بروایت اختر کاشمی از آتش کہہ ایران ص ۱۷۱، ص ۲۱)۔

۱۲۔ ایران اسرائیل سے اسلکے کر عالم اسلام کو تباہ کرنے پر تلاہ جوابی:

چند حالات ملاحظہ ہوں:-

۱۔ اسرائیل وزیر اعظم نے احتراف کیا کہ اسرائیل نے عرب دشمنی کی بنار پر ایران کو سکو فرم کرنے کا سمجھو رکھا ہے مگر اسرائیل قانون اخیں اس سمجھوتے کی تفصیلات ظاہر کرنے کی اجازت نہیں دیتا۔ اس لیے وہ کسی خبر کی تردید یا تائید کرنے کی پوزیشن میں نہیں۔

۲۔ ایران کے سابق صدر نے کماکار اخنوں نے مکومت ایران کو اس معاملہ سے باز رکھنے کی کوشش کی تھی اور یہ بھی کیا تھا کہ ایران کو اسرائیل سے اس قسم کا معاملہ کرنے کے بجائے عربوں سے تعلقات استوار کرنے کی مژدورت ہے لیکن امام خمینی نے ان کی بات نہ مانی اور ان کے حکم پر حکومت ایران نے اسرائیل سے معاملہ کر لیا۔

۳۔ ۲۱ اکتوبر ۱۹۸۰ء کو پیرس کے ایک جریدے "زدیں" میں نہیں نہ نہ خصوصی

ستیہ تہران کا جو مکتوب شائع کیا اس میں یہ اکٹھ کیا گیا تھا کہ اسرائیل کے سول اور فوجی ماہرین کا ایک دن دن کے دروس پر تہران آیا۔ اس وفد کا مقصدہ ایران کی دفاعی صروفیات کا اندازہ کھٹا تھا تاکہ ایران کو اس کی مزدورت کے مقابلہ ہر سیکی اور اسرائیل ساخت کے پرنسے اور دوسرے سامان جنگ فوجیوں کے لئے۔

۴۔ ۲۰ نومبر و بر جانی کے اخبار آئز رو، جن تہران کے عجوب تکاربے کھا ہے کہ عراق سے جنگ کے لیے اسرائیل نے اپنے عرب دوستی پرچھ مار دی۔ شرکی بندگا بیوں کے لئے یہ بھی مقصہ رہیں اسکو فرم کیا ہے۔

۵۔ ۲۰ نومبر مغربی جرمنی کے اخبار دوستی پریس میں جو تفصیل خبر شائع ہوئی اس کے آخریں یہ ہے کہ اسرائیل نے سلطان محروم راستے سے ایران کو پہنچایا۔ نیز اسرائیل ایران کو سامان جنگ میا کرنے کا پیسہ داری رکھے گا۔

۶۔ ایران اسرائیل معہدے کی خوبی دنیا بھر میں پھیل گئی تو ۲۱ جولائی ۱۹۸۰ء کو اسرائیل کے درسال صادر فن نے تھا کہ ایرانی حکومت نے اسرائیل سے بلوار است اور مختف ایجنسیوں کی طبیت سے مختلف الفروع سکر فرم کرنے کی درخواست کی ہے۔ دریزی مقدار میں فاضل پرزاں ہے جو ملک کے نہیں۔ (دیوال آتش کہہ ایران ص ۹۰، ص ۹۹ از آخر کا شیری)

حقیقت ہے کہ انقلاب پر صرف اسلام کا نام اور لیل ہے درہ آغاز و نجم میں کیمیں اسلام پر عمل نہیں۔ ذاکر اوسی اصفہانی نے کی خوب تھوڑا ہمایا ہے:

صلی و صامر لامر کان یطلبہ لمعاقضی الامر مواصلی و لاصاما  
صوں مطلب تک تو ناز روزہ کی بابندی کی اور مطلب پورا ہو چکتے کے بعد سپ کچ فروٹ کرو۔  
۷۔ ایرانی انقلاب امریکو کے خلاف ہوں کے ایسا پرہبوا۔ حقائق ملاحظہ ہوں:-

۱۔ انقلاب ایران کا انداز نظم جلو پنبط، هزار فاراگ کیونٹ انقلاب کے مثابہ ہے خمینی کے اقبال کی تشریف تصویریں کا پیلہ، منہج و قوں کا گھر، اکابر اور کیسوں کی بھرادر اور خود خمینی کا سایہ و سینہ کا ملک ہونا۔ کیونٹ انقلاب کی علامت ہے میضوبہ بندہ کیونٹ دلخیل کی ہے اور وہی گاڑی مبارکہ ہے۔  
۲۔ انقدر حکومت نے روس نواز تو دوپاری سے احمد کرکھلبے پر ملکہ حکومت روس سے

خنیہ رشتہ کی ملامت ہے۔

۳۔ جب شاہ کے خلاف اولیٰ تحریک نہیں پڑھی اور انقلاب ایران کے وعازے پر بچکا تھا اس وقت روسی افواج ایران کی رگ جیلت سے زیادہ قریب تھیں۔ چنانچہ تاشقند کے ایک بھروسہ دیمے شہزادی کتب "بیداری جنگ سے پہلے" میں لکھتے ہیں: "ایران میں جب شاہ کے خلاف عوامی تحریک شروع ہوئی تو روس نے ایران سے ملنے والے مسلم ملاقوں میں اتنی فوج جمع کر کی تھی کہ ان مسلم ملاقوں میں مارشل لار کے نفاذ کا گمان ہوتا تھا"۔

۴۔ جنین ہیکل کے بغل جب شام نے روسی فیرسے پوچھا تم میرے یہ کیا کہتے ہو؟ بھیر نے کوئی جواب نہ دیا۔ شاہ راست کی تاریکی میں ملک جھپٹا گیا جب امام خمینی ایران میں داخل ہوئے تو استقبال یہ جووم میں، لیعن اورڑاں کی کتابیں، مارکسی تعلیمات کی گائیڈ بکس اور کیونٹ لیدروں کی ریخانہ جگہ تصویریں تیقیم ہوئیں۔ خمینی نے اس سفرخاشاہی استقبال کے متعلق ایک نظر بھی نہ کیا ہاں، جب تھنی نے ایران کا انتظام سنبھال لیا تو ۱۹ نومبر ۱۹۷۹ء کو جناب برٹنیف کا یہ انتسابہ نشر ہوا: "اگر امریکہ نے ایران میں کوئی مداخلت کی تو روس اس کارروائی کو اپنی سلطنت کے خلاف سمجھے گا"۔ افغانستان میں روسی فوج کا بڑا حصہ آج بھی ایرانی سرحد پر موجود ہے یہ خاموش ربطی فوجوں کا اجتماع امام خمینی کا استقبال قودہ پارٹی سے سیاسی اختلاط۔ ایران کے خلاف کارروائی کو روس کا اپنے خلاف سمجھنا۔

کچھ تو ہے جس کی پردہ داری ہے

قارئین کرام! تابیخ شیعہ ہماری اس کتاب کا موضوع نہ تھا لیکن موجودہ حالات میں اپنی قوم و ملک کے تحفظ کے لیے اس فرقہ کی قدیم و جدید تاریخ مرتب کی ہے ان لوگوں نے ہمیشہ فرمیں کہیں ہے۔ مسلم کیپ پر بعد کی ہے یہ یا جا سوی کی ہے براہ کرم ایم آر ڈی یا پی۔ پی کے راہنماؤں اور حکمراؤں پر واخخ کر دیں کہ ان لوگوں کا تحفظ ضرور کریں لیکن ان پر اعتماد کر کے سیاست اور کلیدی آسمیاں ان کے حوالے کریں لیکن کہاں کے پر ویگنیسے اور مطالبات، ایک ٹیشن سے متاثر ہوں ہر ایرانی انقلاب کو لپٹ کریں، سوائے اس کے کشیوں کو دہی حقوق پا کتاں میں دیں جو ایران نے سنیوں کو دیتے ہیں۔ والسلام

## سیفِ اسلام کا حصہ اول

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

# رسالہ فرج دین مکالم پر تصریحہ

مسئلہ اغسل حلین،

نماز کے لیے وضو مزدوجی ہے۔ اگر وضو ہی صحیح نہ ہو تو نماز نہیں ہو سکتی۔ اس لیے بہتر ہو گا کہ نماز سے قبل ہم طریقہ وضو کی تحقیق کریں اور دیکھیں کہ کس مدھب کا طریقہ کتاب و سنت کے مطابق ہے۔ دنیا بھر کے مسلمان اور اہل سنت و جماعت وضویں پاؤں دھونا ذمہ جانتے اور مانتے ہیں اور ترتیب قرآن کے مطابق سب سے آخریں پاؤں دھونتے ہیں "مسلمان" کے بجائے نام نہاد "مومن" کہانے پر فخر کرنے والے شیعہ فرقہ کے لوگ پہلے پاؤں دھولیتے ہیں۔ پھر وضو مکمل کر کے پاؤں پر سوچ واجب جانتے ہیں۔

ترتیب اور طریقہ وضو کے متعلق سورہ مائدہ کی آیت ۱۷۸ انصہ قطعی ہے:

يَا أَيُّهُ الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا أَقْمَمْتُمْ إِلَى الصَّلَاةِ فَاغْسِلُوا أے ایمان والواجب نماز کے لیے اٹھو اپنے دُخُوه کُلُّمْ وَأَيْدِيكُلُّمْ إِلَى الْمَرْأَةِ وَأَمْسَحُوكُمْ مِنْ أور پاخنل کو کنیوں سمیت دھوؤ اور سرکار میں پُرُخ دسکُلُّمْ وَأَرْجُلُكُلُّمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ۔ (پت۔ ۶۴) کرو اور پاؤں ٹھنون سمیت دھوؤ۔

دنیا بھر کے مطبوعہ قرآن کریم کے سب نسخوں میں وَأَرْجُلَكُلُّمْ میں لام پر زبرہے اور اس کا عطف و تعلق منہ اور ہاتھوں کے ساتھ ہے معنی یہ ہے کہ تم وضویں اپنے چہرے اور اپنے ہاتھ کنیوں سمیت اور پاؤں ٹھنون تک دھوؤ یہ ایسا تکمیل حدبندی وھونے کے مطلب کوہی یقینی تھا تی ہے کیونکہ قرآن میں صبح کے لیے حدبندی سریں بھی نہیں ہے اور تمہیں میں ہو باختم اور منہ کے صبح کا ذکر ہے اس میں بھی حدبندی نہیں ہے۔ فامسحوا بوجوہ کم وايد يڪمنيز الکعبین

پرسح کی صورت میں عمل نہیں ہو سکتا یونکھنے پاؤں کے دونوں کناروں پر میں شیم سع پاؤں کے ظاہر پرکرتے ہیں اور ہانگ کوسا قبک کیجئتے ہیں جب کہ مجھے سع کے راستے میں آتے ہیں نہیں پھر رائی الکعبین کے بجائے ای الساقین ہونا پاہیئے تھا معلوم ہوا کہ ٹھنڈوں تک دھونا ہی ضروری اور طلوب ہے کیونکہ پاؤں دونوں ٹھاف سے دھوکہ دیندی کی جاتی ہے۔ یعنی طلب اور پاؤں دھونے کا حکم صاحب قرآن شارع علیرا الصلاۃ والسلام نے سمجھا اور بیان کیا ہے۔  
کتب اہل سنت سے ثبوٹی طریقہ وضو یہ ہے :

۱. عبد اللہ بن زید بن عاصم رضی اللہ عنہ سے پوچھا گیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کیسے دنو فرماتے تھے تو انھوں نے پانی مٹکوایا اور ہانگوں پر ڈالا تو دو درتباہ ہاتھ دھوئے پھر کل کی اور ناک میں پانی ڈالا پھر تین دفعہ چڑھوئے۔ پھر دو مرتبہ کہنیوں تک ہاتھ دھوئے پھر سر کامسح دو ہاتھوں سے کیا کہ ان کو آگے سے پیچے کولے گئے یعنی سر کے آگے سے شروع کیا پھر گدی تک لے گئے پھر ان کو واپس اسی گدی تک لائے جماں سے صح شروع کیا تھا شمس غسل رجبلیہ۔ پھر دونوں پاؤں دھوئے۔

(رواه مالک، نسانی ۲۷ و ابو داود ۴۶)

۲. بخاری ص ۱۳۳ و مسلم ص ۱۲۳ کی اسی حدیث میں ہے :

شم غسل رجبلیہ الی الکعبین شمقال هند اکان وضو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کہ آپ نے دونوں پاؤں دھوئے اور فرمایا کہ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا دھنواسی طرح تھا۔

۳. بخاری کی ایک روایت میں ہے : «ضور صلی اللہ علیہ وسلم نے سر کامسح کیا تو آگے پیچے ایک دفعہ دونوں ہاتھ پھریے شمس غسل رجبلیہ الی الکعبین۔ پھر دونوں پاؤں ٹھنڈوں تک دھوئے۔ (بخاری ص ۱۳۳)

۴. حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما کتے ہیں کچھ لوگوں نے عمر کے وقت جلدی میں دھنوا کی تھا۔ ایڑیاں خشک رہ گئی تھیں۔ ضور صلی اللہ علیہ وسلم نے علی آہ وسلم نے فرمایا: ویل

للعقاب من النار اسبقو الموضع۔ ایسی ایڑیوں کے لیے دوزخ کی آگ اور تباہی ہے۔  
و منکل کیا کرو۔ (مسلم ص ۱۲۳)

۵. حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ کتے ہیں کہ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جب دھو کر تو ہاتھوں اور پاؤں کی انگلیوں سے پانی گارڈ۔ (ترمذی ص ۲۷۳، ابن ماجہ ص ۲۵)

۶. حضرت مشورہ بن شداد کتے ہیں کہ میں نے جناب رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو دھنو کرتے دیکھا۔ آپ پاؤں کی انگلیوں کو بائیں چھپلیا سے ملتے تھے۔ (ابن ماجہ ص ۲۵، ترمذی ص ۲۷۳، ابو داود ۲۷۳)

۷. حضرت ابو جہر کتے ہیں کہ میں نے حضرت علیؑ کو دھنکرتے دیکھا۔ آپ نے دونوں ہاتھیوں کو خوب دھوکہ صاف کیا۔ پھر تین دفعہ کل کی اور تین دفعہ ناک میں پانی ڈالا، پھر تین دفعہ دھویا اور بازد بھی تین دفعہ دھوئے، سر کامسح ایک دفعہ کیا تم غسل قدیمہ الی الکعبین پھر ٹھنڈوں تک دونوں پاؤں دھوئے پھر کھڑے ہو کر دھنوا پاہی پیا۔ پھر فرمایا یہ مجھے پسند نہ کاک میں تم کو دھلاؤں کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کیسے دھنکر تھے۔ (ترمذی ص ۲۷۳، ابن ماجہ ص ۲۵، مشکلہ انسی ۲۷۳، ابن ماجہ ص ۲۵)

## غسل رجلین اور شیعہ احادیث

شیعوں کو بھی اس کا اقرار ہے چنانچہ اصول ارجعیں سے الاستبصار ص ۱۲۳ کی حدیث الحاظفین:

۱. حضرت علیؑ فرماتے ہیں میں دھنکرنے بیٹھا۔ جب میں دھنکرنے لگا تو جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اکام کام کر کے مزدھویا پھر آپ نے فرمایا دو دفعہ دھونا بھی کافی ہو سکتا ہے پھر میں نے باز دھوئے اور سر کامسح دو مرتبہ کیا۔ آپ نے فرمایا ایک مرتبہ کافی ہو جاتا ہے۔ غسل قدیمی فقاں لی یا عمل غسل میں الاصالیع لا تخلی بالساز! میں نے دونوں پاؤں دھوئے پھر حضور نے مجھے کہا پاؤں کی انگلیوں میں فلاں کرو (اے چپڑ کر گویا) آگ سے انگلیوں کا فلاں نہ کرو!

شیعہ مولف طوی نے یہ کتاب اس لیے لکھی ہے کہ حقیقی صحیح حدیث کتب شیعہ میں جبور اہل اسلام کے مطابق ہیں اور شیعہ کے باقاعدہ نہیں کے خلاف ہیں ان کی تاویل کی جائے یا تلقیہ کی بصیرت پھر ہائی چائیں۔ یہاں بھی مطابق قرآن اور مطابق اہل اسلام والہ الملت اس صحیح حدیث

کوہ تفہیکی نذکرتے ہیں۔ لیکن جب حدیث صحیح ہے تو تفہیک کا غدر باطل ہے۔ حضرت زید بن علی بن حسین بن علیؑ سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم وعلی آله وسلم وعلی الرضیؑ رضی اللہ عنہ کا مذہب پاؤں دھونا ہے اور دایاں ہاتھ بایاں پاؤں دھونے میں استعمال نہ کرے۔

۵۔ بسندہ عن علی فی رحلہ بصیرہ  
اس شخص کے متلقن نقل کیا ہے کہ جس کو کوئی زخم  
دیغسل ما استقبل من العجائب ولیمسع  
علی العصائب۔

باب المسح علی الجائز الشعیات ص ۲۷) سماں دھونے اور پٹی پر سع کرے۔  
یہ روایت مجبوری کی صورت میں بھی پاؤں دھونے اور پٹی پر سع کی پابندی بتارہی ہے۔  
تو عام حالات میں ہاتھ اور پاؤں کا دھونا ضروری کیوں فرض نہیں؟

۶۔ ان علیاً قال اذا توضأت فلما جب تو وضوکرے  
تو کوئی صحن نہیں۔ دونوں پاؤں کو دھونا شروع  
کرے یادوں ہاتھوں کو پیلے دھونے۔

بُدْتَ وَبِالْيَدِ يَدِ يَدِكَ  
بُدْتَ . (الیضا)

پڑتے چلا کر دھونیں ترتیب فرض نہیں۔ تقدیرم و تاخیر ہو جائے تو وہ تو ہو جاتا ہے۔ اب پاؤں اور ہاتھوں کا یکجا ذکر دونوں کا ذیضیر دھونا بتاتا ہے۔

۷۔ اسی کتاب کے باب غسل الصلیم میں ہے :

امام موسیٰ اپنے داؤں سے روایت کرتے ہیں عن جده حصیر بن محمد عن ابیه  
کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ اس آیت کو لام کی نبر  
ان علیاً کان لیقہ و امسحوا بہر و سکم  
و از جلکھم الـ  
الکعبین۔

قال ابو عبد اللہ جعفر بن محمد فتن  
لقتل فهو غسل القدمین ومن  
خف و قعر آرجلکم فالماء هو مسح على  
القدمین۔ (الاشعیات ص ۱۹) الصلیم  
کے لیے موزے پہنے تو لام کے زیر کے ساق پڑھو  
کر پاؤں پر سع کرے۔

۸۔ عن ابو عبد الله فی الرحلۃ بتوضیح الوضو کلمہ  
امام صادقؑ نے اس شخص کے متلقن فرمایا جو سارا  
الارجليہ ثم یخومن الماء بهما خومنا  
ڈبودے تو اس کا وضو درست ہوگا۔ یہ حدیث  
قال اجنآ ذلک فہذا الغبر محمول على  
تفہیک۔ (الاستبصار ص ۲۵)

۹۔ معلوم ہوا کہ پاؤں کا دھونا فرض ہے اگر پانی میں پاؤں ڈبودے تو قتل کا فرم اور قرنیت ادا ہو جاتی ہے۔ اگر بھر سے سع ہی کرنا ضروری ہوتا تو امام ری فتویٰ بتاتے کہ پاؤں ڈبودینے سے وضو درست ہو گی بلکہ سع کا لگک حکم دیتے جیسے اب شیعہ دھونے کے بعد سع کرتے ہیں۔

۱۰۔ عن علی قال قال لیل رسول اللہ صلی اللہ علیہ حضرت علیؑ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وعلی آله وسلم لا یغسلن احدکم باطن رحلہ وعلی آله وسلم نے حکم فرمایا تھا کہ کوئی شخص اپنے الیسری بیہدہ الیمنی۔ (الاشعیات ص ۱۹) بینیں پاؤں کا تنوا اپنے دائیں ہاتھ سے ہرگز باس کراہتہ غسل باطن الیسری بیہدہ الیمنی۔ نہ دھونے۔

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ حضرت علیؑ و اہل بیتؑ کی قرأت، لام کی زبر کے ساتھ ہے اور پاک دعویٰ فرض ہیں۔ امام صادقؑ نے ہبھی اسی کو اولیٰ امت ترجیح دی ہے۔ تاہم جبراںی قرأت کا محل بھی بتاویا ہے کہ جو شخص آسانی چاہے تو مونسے پن کرپاک دل پر مسح کر دیا کرے۔ بعد اندھ تعالیٰ اہل سنت و جماعت کا اسی پر عمل ہے وہ لام کی زبر کے ساتھ اکثر فاریلوں کی متواتر قرأت کی وجہ سے خلیل علیین فرض کتے ہیں اور ایک جبراںی قرأت کو موزعوں پر مسح کی دلیل بناتے ہیں، گویا موزعوں پر مسح کتاب و سنت سے ثابت ہے۔

حضرت شریح بن یانیؑ کہتے ہیں کہ میں نے علیؑ بن ابی طالب سے موزوں پر مسح کے متعلق پوچھا: فقال جعل رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تو اپنے فرمایا کہ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ نئی نئی دیواریں لیں دیں اور تین راتیں سافر کے لیے اور ثلثہ ایام ولیا لیہن للمسافر۔ دل میں نے تین دن اور تین راتیں سافر کے لیے اور ایک دن اور ایک رات مقیم کے لیے مدت دیوماً ولیدۃ للمقیم۔ (رواہ مسلم ص ۱۳۵)

حضرت علی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ دین اگر راستے سے ہوتا تو اپر کے ساتھ موزوں کے نیچے مسح بہتر ہوتا مگر میں نے جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا ہے۔ آپ موزوں کے اپر مسح کرتے تھے۔ (ابوداؤ د ۲۶۷، دارمی، محفوظہ مکہ)

### شیعہ روایات پر ایک نظر

جب کتب فرقیں میں قرآن کریم، احادیث نبوی اور عملِ تصویبی و اہل بیتؑ سے پاک کا دعویٰ فرض ثابت ہو چکا تو اصولاً مذہب اہل سنت کی سداقت ظاہر ہوئی اور شیعوں پر اتمام محبت کا ذرفن ادا ہو گیا۔ اگرچہ ہم شیعوں کی مسح علیین کے متعلق متعارض روایات کو کوئی درجہ نہیں دیتے۔ کیونکہ جوئے مذہب میں ایک دوسرے کی ضد اور متعارض روایات ہوتی ہیں جن سے وہ حسب موقن کام چلاستے ہیں تاہم اصول جرح و تعذیل کی روشنی میں ان روایات کو ہم ممقر بے اعتبار ضعیف اور ناقابل محبت کتے ہیں:

۱۔ وہ قرآن کے مخالف ہیں اور قرآن کے مخالف روایت گو صحیح ہی کیوں نہ ہو، مرد وہ بھتی ہے۔

خود مشائی راضی کھتا ہے کہ وہ قرآن کے فلاں ہو وہ سنت نبوی نہیں ہے، کیونکہ حسن و ہرگز قرآن کی مخالفت نہیں کر سکتے لہذا ایسی احادیث ہرگز قابل مقبول نہیں ہو سکتی ہیں وہ قرآن کے فلاں ہوں۔  
درفعہ دین ص ۱۳۲۔

اعقادیہ شیخ صدوی میں ہے:

و حکم حدیث لا یوافق کتاب اللہ  
و حکم حدیث کتاب اللہ کے مطابق نہ ہو وہ باطل  
فہو باطل۔ اور جمیٹی ہے۔

۲۔ درج ذیل تفصیل کے مطابق ان کے راویوں پر بھی کلام ہے:  
ا۔ الاستبصرatosی میں مسح کی دوروایتیں ہیں پہلی میں سالم راوی ہجہول ہے۔ فہرست ترجیح مکہ میں، اس نام کے ۳۲ راوی ہیں، صرف دو ڈھن، دو حسن، باقی سب مجاہیل اور ضعاف ہیں۔  
ایک روایت میں غالب ہوئی ہدیلی مسی ہجہول ہے۔ ترجیح مکہ مکہ کے ۱۲ راویوں میں سے صرف ایک ثقہ و حسن کے سواب مخفیف ہے۔ شیعوں پر انصہم ہے کہ اگر وہ نقہ ہیں تو مسح شب و تعارف کے ساتھ ثابت کییں کہ واقعی یعنی دو ڈھن رجال ان احادیث کے راوی ہیں وہ مسح بہتر اور غیر معتبر ہیں سمجھے جائیں گے۔  
ب۔ شیعے کے ہاں سب سب مسجد و فضل کتاب کافی ہے اس کے حصہ فرض باب سع الائص فالقین میں گیارہ روایتیں ہیں جو سب ناقابل استلال ہیں۔ قرآن کے مقابل وہ دیوار پر سے ملن پاہیں۔  
پہلی سدیں میرن ہر ہے کہ والقین پبلے ملبوؤں کی طرح اماں ہجہول ہے۔

(فرست ترجیح مکہ، ترجیح المکہ ص ۱۳۲)

دوسری سدیں انہیں ابی نعیم ہجہول ہے اور محمد بن سلم بھی ہے جسے امام صادقؑ نے دین یہ شک کر لے والا تباہ حال بتایا ہے۔ (ترجیح مکہ ص ۱۸۶)

تیسرا سدیں مکری راوی زرارہ بن اعین ہے جو اگرچہ شیعہ کا بڑا راوی ہے مگر امام صادقؑ نے اسے کذاب اور طعون بتایا ہے۔ (رجال کشی ص ۹۸)

چوتھی روایت میں محمد بن ابی نصر صاحب الزال ہے۔ مامقانی اسے نہیں کارکتے ہیں۔  
(فرست ترجیح مکہ)

پانچویں روایت میں اخیر بن من راوی الحسن ہے مجہول و ناصالح ہے۔ نیز یہ روایت

عقل کی موید ہے۔ مسح میں صریح نہیں۔

چھٹی روایت میں حکم بن سکین ہے۔ توثیق و عدالت سے محروم ہے۔ شہید ثانی اس پر اعتراض کرتے ہیں کہ جرح کا نہ ہونا کافی نہیں، توثیق کا ہونا ضروری ہے کیونکہ اس کی توثیق نہیں کی۔

(تفصیل المقال ص ۱۱۳)

ساتویں روایت میں محمد بن مردان فہلی بھری ہے جو امامی بھول ہے۔ (تفصیل المقال ص ۱۸۳) پرہے  
مجھے اس کی اتنی خوبی کا عالم نہیں جو اسے حسن درجے کے راویوں میں شامل کرنے۔

آٹھویں روایت میں غسل اور مسح دونوں کا ذکر ہے۔ جزو رارہ سے مردی ہے۔ امام جعفرؑ نے فرمایا ہے؛ اپنے دین میں شک کرنے والے ہلاک ہو گئے۔ جن میں زرارہ، بایدہ، محمد بن مسلم اور اکیمل جعفی (شیعہ کے مرکزی چار راوی) ہیں۔ (تفصیل المقال ص ۱۸۶)

نویں روایت کے راویوں کا حال معلوم نہ ہو سکا۔

وسیں روایت میں قاسم بن محمد بن سليمان محل ہے۔ (فهرست تفصیل)  
گیارہویں روایت میں سع نفیلین کا ذکر ہے۔ سعی و شیعیں سے جو دن پر مسح کا کوئی قائل نہیں روایت میں صراحت ہے؛ وہ مسیح دینہ تحت الشراك کے حضرت علیؑ نے سع اور شیعہ تسمیہ کوں کر اندر پاؤ پہنیں کیا۔ اس سے تموز دن پر مسح ثابت ہو گیا۔ الحمد للہ تعالیٰ کہ جس کے شیعہ مسکریہں وہی ان کی کتب سے ثابت ہے۔

ج : من لا يحضره الفقيه کی مسح کے متعلق صحیح باسند اور صریح روایت کا ہمیں علم نہیں۔  
یہ قوانین کی اپنی روایتوں کا حال ہے جن کی وجہ سے قران کے مخالف ہو کر وہ مسح بریلین کے قائل ہوئے۔ ایک جزو ای قرأت کو ملما، اسلام نے جرجوار پر بھول کیا ہے۔ جن کی تشریع ہمُّ سعی کیوں ہیں؟ میں ہم کرچکے ہیں۔

**جرجوار کی بحث** مزید دعاوت یہ ہے کہ جرجوار کو علامہ سید بیوی، اخشن اور ابوالبقر وغیرہ تمام سبتویں نے مجاز قرار دیا ہے۔ یہ بحث میں بھی اور عطف میں بھی درست ہے۔ خود قران کریم میں اس کی مثالیں موجود ہیں۔

نفت اور صفات کی مثال عذاب کو تقدیر ایسی چیز کا لیم (در دن اک) دراصل عکذاب

مرفع کی صفت ہے لیکن یقین کے پڑوس کی وجہ سے ایسا چیز مجرور ہے۔ عطف کی مثال یہ ہے  
کہ امام کسانی اور امام حمزہ کی قرأت میں اور امام عاصمؓ سے مختلف کی روایت میں وَحُوْرِ عِسْعَین  
کے اَمْثَالِ اللَّوْلُوِ الْمَكْنُونِ (واقعہ ۱)۔ دخوب صورت مولیٰ اسکھوں والی عورتیں چھپے  
موتیوں کی مانند) مجرور آیا ہے۔ عالانکو واو عاطفہ ہے اس کا عطف يَطْوُفُ عَلَيْهِمْ وَلَنْ  
مُخْلَدُونَ۔ باسکواب و ابادیق (کہ اہل جنت کی خدمت میں سدار ہنسنے والے رکے،  
کھڑکے اور جگکے کر گھوٹتے پھریں گے)۔ مرفع پر ہے کہ اور دخوب صورت عورتیں یعنی عورتیں  
بھی ان کے پاس گھومتی پھریں گی۔ باسکواب و ابادیق مجرور پہنیں ہے۔ کیونکہ اس کا مطلب  
رکے حوروں کا اٹھانے پھریں گے یہ صحیح نہیں بتا۔  
عورتیت کے مشور شاعر النبغہ کا یہ شعر بھی عطف میں جرجوار کو عائز تھا ہے۔

لہ بیق الا امسینٌ غیر منفلتٍ و موثقٌ من عقال الائسر مکبوبٍ  
صرف ایک قیدی باقی رہا جو کسک نہیں سکتا قید کی زنجروں میں جکڑا پڑا ہے اور بڑی طباں  
اس کو ملی ہوئی ہیں۔ موثق اور مکبوب مجرور میں مختلف کے پڑوس کی وجہ سے ورنہ معنی کے اعتبار  
سے مرفع ہیں کیونکہ ان کا عطف و تعلق عَنْ يَرُوْ کے ساتھ ہے یعنی یہی جکڑا ہوا اور بڑیوں میں  
بندھا ہوا قیدی باقی ہے تو چھوٹ نہیں سکتا۔ اسی لیے علماء عورتیت اور ائمہ اثافت نے اسے جائز  
کہا ہے کہ قرآن مجید اور بلغار کے کلام میں وہ استعمال ہوا ہے۔ علماء زجاج کا لفظ کرنا تبعیق و تلاش  
کا قصور ہے۔ نیز یہ شہادت بلفی ہے اور لفی کی شہادت قبول نہیں ہے کہ کلام بلغار میں اس کا  
وجہ دا سے ختم کر دیتا ہے۔ متن متبین والے کا۔ المغنى اور الفہر کے حوالے سے فنی کرنا بھی بلفی  
پڑی ہے۔ بالفرض والسلیم ارجلکم کا عطف و جوہ کم پر نہ مانا جائے اور بڑی سکم  
پر ہی اصرار کیا جائے۔

تو اہل سنت کے نزدیک تطبیق اور صحت کلام کی دو صورتیں ہیں جن کی وضاحت آہری  
ہے، اور شیعہ کے ہاں غسل پر عطف کی صورت اور قاریوں کی لفب سے قرأت) یعنی جیہے  
اور تطبیق کی کوئی صورت نہیں کیونکہ وہ دھونے کے قائل ہی نہیں۔ مثائق لکھتا ہے:  
”تحقیقت یہ ہے کہ ن تو پاؤں کو دھونا جائز ہے اور نہ ہی موزوں پر مسح کرنا جائز ہے“ (ذرع دین)

اہل سنت کی تلقینیں ہیں:

امسح سے مراد ہاتھوں سے باقی ڈالنا اور ملنا ہیں۔ یعنی کوچاہتا ہے۔ ابو زید انصاری اور افت والوں نے تصریح کی ہے۔

عربی زبان میں مسح معنی دھونا بھی آیا ہے۔ کہ المسح فی کلام العرب یکون غسلیقال للرجل لذاتوضاء تمسح و یقال بالجله للتین ظباء ها و نعماها اع باضت و منه اذاما الغافیات میذن یوما و ترجحن الحواجب والعیونا اع کھلن العیوب و متنہ کان اللہ یجدع افہ و عینہ و متنہ علفتها بتنا و ماء اباردًا ای سقیتها تحفۃ الاشی خیری مات ، اعد و کید ہفت ، یار و حمودہ بھی ہے روٹی پائی کھایا۔

الله تقدیم اپنے زمانے میں تو یہ معنی نہیں یا ایسا تجویب یہ ہے کہ یا اس سے امسحوا

اگر کہا جائے کہ امسحوا بِرُؤسَكُمْ میں تو یہ معنی نہیں یا ایسا تجویب یہ ہے کہ یا اس سے امسحوا ارجح لكم مقدربان کر مسح کا معنی تذکرنا اور دھونا بھگونا مراد ہیں گے تو معنی کے تعدد میں مصالحت نہیں۔

امامیہ میں سے شارح زبدۃ الاصول اور ہامہ عربیت نے حقیقت و مجاز کے جمع کی مثال یہ رأیت پیش کی ہے:

لَا تَقْرِبُوا الصَّلَوةَ وَ اَنْتُمْ سُكَارَى حَتَّى تَلْمَعُوا مَا تَفْرُّقُونَ وَ لَا جُنْبَ اِلَّا عَامِسِرٌ مَّیْ مَسجد کے قریب زجاجہ بجز راه گذرنے کی مجبوری کے تو ولا جنبًا ماعطف الصلوة پر ہے معطوف عليه صلوۃ کا حقیقی معنی ارکان نماز کی شکل ہے اور معطوف (مقدربان) کا معنی جائے نماز لیعنی مسجد ہے۔

۲۔ اور بِرُؤسَكُمْ کے ساتھ متعلق مان کر غسل کا معنی لینا کلام عرب کے مطابق ہے۔ تابعہ عربیت یہ ہے۔

اذا اجتمع فغلان متقاربان في المعنى وتكل منها متعلق جاز عذف احد هما كالله الگ متعلق ہو تو ایک کو عذف کرنا اور مخدوف کے متعلق کامن کو پر عطف کرنا جائز ہے گیا وہی اس کا متعلق ہے جیسے لا لمیدن بیس کانہ متعلقہ حکما في قول لمیدن

عامری کرتا ہے۔

وہ بارش جنگلی ہاؤں کی شاخوں پر غالب آگئی (یعنی وہ اُس میں ڈوب گئیں) اور دونوں کناروں پر ہر نیوں اور شتر مرغیوں نے پچے نکالے ہیں۔ (یعنی انہوں نے دینے ہیں کیونکہ شتر مرغی پچے نہیں دیکرتی)۔ ۲۔ وہ گانے والی حیریہ عورتیں جب تکیں اور اپنے ابرؤں اور آنکھوں کو برچھیاں بنایا۔ (یعنی آنکھوں کو سرمه نکایا ہے)۔ گویا کہ اللہ نے اس کی ناک اور آنکھ کاٹ ڈالی۔ (یعنی آنکھ پھوڑ ڈالی)۔ ۳۔ میں نے اونٹی کو گھاس اور کھنڈا پانی کھلایا۔ (یعنی بلایا)۔

تحفۃ الاشی خیری مات ، اعد و کید ہفت ، یار و حمودہ بھی ہے روٹی پائی کھایا۔

مشاق کے پیش کردہ حوالہ جات پر ایک نظر:

کتب اہل سنت کی جن عبارات سے مطلب برآری کی سی ناتمام کی گئی ہے ان کی حقیقت یہ ہے:-

۱۔ کفر مقدمین کے حوالہ جات اور حقیقات ہم پر محبت نہیں۔ یہ لوگ آزاد مش ہیں۔ اجماع ائمۃ تک کی مخالفت کر جاتے ہیں۔ ان کی استدلالی ایج افراطیت اور تیشی کی آئینہ دار ہوتی ہے لہذا انہا ان کی نقل یا استدلال قابلِ عتماد نہیں ہوتا۔

۲۔ تفسیر امام رازیؑ کے والمیں زبردست خیاثت کی ہے۔ انہوں نے شیعوں کے استدلالاً نقل کر کے آگے جو بات دینے ہیں۔ یہ باتوں کو مہم کر گئے اور استدلال کو علامہ کی اپنی تحقیق بتا کر اہل سنت پر الزام قائم کر دیا۔ ہنوا اسفنا۔

علام رازیؑ اپنی تفسیر کی پیر ص ۱۶۲ مطبوعہ بیروت مقام پڑا پر لفکتے ہیں: واعلم انتہ لایمکن الجواب عن تم جان لو کہ اس کا جواب دو طرح ممکن ہے

دھوو) آئیت پڑھی اور حضرت علیؑ نے سنی جب آپؐ کے فیصلے کر رہے تھے تو فرمایا "وارجَلَکُمْ اس کلام میں تقدیم و تائیر ہے (یعنی ارجَلَکُمْ پہلے لفظ افسلو کے تحت ہے اور ذکر میں ترتیب کی وجہ سے موخر ہے)۔

۳۔ برداشت وکیع از حسین بن علی شیبان سے مردی ہے۔ فرمایا یہ ہاں پر ثابت ہے کہ حضرت علیؑ نے وارجَلَکُمْ زبر کے ساتھ پڑھا ہے۔

۴۔ حضرت علیؑ نے حارث سے کہا: پاؤں ٹھنون تک دھویا کر۔"

۵۔ عبد خیر اپنے باپ سے روایت کرتے ہیں کہ میں نے حضرت علیؑ کو دیکھا آپ نے دھنور کیا اور قدموں کو اپر سے دھویا اور فرمایا اگر میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو ایسا کرتے تو دیکھا ہوتا تو پاؤں کو نہ دھوتا۔

غسل رجلین کا یہی عمل مرضنوئی ہم کتب شیعہ سے بھی نقل کر رکھے ہیں۔ ظاہر ہے کہ جب حضرت رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور ابوالائد کا یہی عمل ہے تو حضرت باقرؑ اس کے خلاف کیسے عمل کر سکتے ہیں؟ لہذا ان کی طرف مسح کی نسبت شیعہ اپنی کتب میں کہیں یا اہل سنت کا حوالہ بتائیں سب جعل کا لارڈ ہے۔

حضرت ابن عباسؓ نے ابتداءً مسح سمجھا تھا مگر پھر جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم حضرت علیؑ اور قدم صحابہ کرام کا جب عمل معلوم ہوا تو غسل رجلین کے ہی قابل ہرستے اور اسی پر فوٹی دیا۔ تفسیر طبری کی روایات ملاحظہ ہوں۔

۶۔ حضرت مکرمؓ ابن عباسؓ سے راوی ہیں کہ آپ نے وامسحوا اپر و سسے وارجَلَکُمْ لصب کے ساتھ پڑھا اور فرمایا یہات دھونے پر لٹی ہے۔

۷۔ ابن وکیع از ابوسفیان اور وہ خالد سے راوی ہیں کہ رابن عباسؓ کے شاگرد حضرت عکرمؓ نے یہی کچھ فرمایا ہے۔

۸۔ سعدی کشہ ہیں کہ آیت وضویں تقدیم و تائیر ہے یعنی پاؤں دھونے کا حکم فاعسلو پہلے ہے اور دھونے آخر میں جاتے ہیں۔

۹۔ مہشام عروہؓ سے ادوہ اپنے باپ زیریؓ سے راوی ہیں کہ وارجَلَکُمْ سے حکم

هذا الامن وجهین الاقل ان الاخبار  
ا۔ بہت سی احادیث صحیحة و مفرودہ ہم تو فرمیں غسل  
الکشیرہ وردت بایجاب الفصل  
کو واجب قرار دیتی ہیں اور دھونا مسح (دھانخوچیرے)  
کوشال ہے اور اس کا لطف نہیں تو دھونا ہی  
ینعکس فکان الغسل اقرب ای  
الاحتیاط فوجب المصیر الیہ  
وعلى هذالوجه يجب القطع بان غسل الرجل  
لقوم مقام مسحہما والثانی ان فرض  
الرجلین محدود ای المعبیت  
والتحدید انتاجاء فی الفصل لا فی المسح۔  
ہوتی ہے مسح میں نہیں ہوتی۔

پھر عشیون کی طرف سے یہ جواب نقل کیا ہے کہ ٹھنون سے مراد وہ اندر وہی ہڈی ہے جو قدم کے جوڑ کے نیچے ہوتی ہے (تو مددندی صحیح ہے)۔ ہم کہتے ہیں یہ ظاہر عرف و لغت کے بھی خلاف ہے اور کعبین کے ترجیح کے بھی کیونکہ تمام لوگ پاؤں کے دو ٹھنے مانتے ہیں، جو کناروں پر ظاہر ہیں اور جوڑ کے نیچے کی ایک ہڈی کوئی بھی نہ دیکھتا ہے، ازٹھنے مانتا ہے تو مسح ٹھنون سیست نہیں ہو سکتا، دھونا ہی ہو سکتا ہے۔

پاؤں دھونے پر صحابہ و تابعین کا اجماع ہے۔

ج: پھر پیش کردہ تمام حوالہ جات کا فلاصہ یہ ہے کہ حضرت ابن عباسؓ، آپ کے شاگرد عکرمؓ اور عربی مسح رجلین کے قابل تھے۔ اسی طرح حضرت علیؑ اور محمد باقرؑ مسح کرتے تھے۔ ہماری گزارش یہ ہے کہ رافضی قسم کے لوگوں نے روایتیں بنا کر اور غوب پر و پیکنڈہ کر کے ان کا ایک سیدھے سادے عمل کو متعارض اور مخالف قرآن بتانے کی عنی ناشکر فرمائی ہے۔ ورنہ تفسیر طبری سے اجنب کا حوالہ یہاں مشتاق رافضی نے دیا ہے۔ سب سے پہلے مستند تفسیری روایات حضرات صحابہ و تابعین سے یہ مردی ہیں:-

۱۔ حارث اور حضرت علیؑ سے نقل کرتے ہیں کہ آپ نے فرمایا:  
ٹھنون تک اپنے پاؤں دھونیں دھوؤ۔  
اغسلوا الاصدام ای المعبین  
۲۔ حضرت حسنؓ اور حضرت حیثیؓ نے وارجَلَکُمْ سے حکم فاعسلو تک پاؤں

غسلِ جلین کا ہے۔

۱۰۔ حمادُ ابراہیم نجحی سے راوی ہیں کہ ارجائِ حکم فاغسلوا کا مفہول ہے۔ باتِ دھونے پر دوستی ہے۔

۱۱۔ زربِ جدیش حضرت عبید اللہ بن حود سے راوی ہیں کہ وہ ارجائِ حکم زبر کی قراءت کرتے تھے۔

۱۲۔ شریکِ امش سے راوی ہیں کہ حضرت ابن حود کے شاگرد، ارجائِ حکم زبر سے پڑھتے، اور پاؤں دھوتے تھے۔

۱۳۔ مجاهد (شاگردِ ابن عباس) سے راوی ہے کہ انہوں نے ارجائِ حکم الی المعبین زرب سے پڑھا اور کہا باتِ دھونے کی طرف لوٹی ہے۔

۱۴۔ ضحاک (شاگردِ ابن عباس) نے کہا۔ پاؤں کو دھنوں خوب دھویا کر د۔

۱۵۔ امامِ مالک سے پوچھا گیا ارجائِ حکم سے کیا مراد ہے فرمایا مرف دھونا واجب ہے۔

۱۶۔ عبد الملک عطاء بن ابی رباع (شاگردِ ابن عباس) نے فرمایا: میں کسی کو نہیں جانتا کہ وہ پاؤں پر مسح کرتا ہو۔

۱۷۔ ابو قلابہ کرتے ہیں ایک شخص نے نمازِ پڑھی اس کے قدموں پر ناخن کے بردار جگہ خشک تھی تو حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا دوبارہ وہ توکردا اور نمازِ پڑھو۔

۱۸۔ حضرت ابن حود نے فرمایا پانی سے پاؤں کی انگلیوں کا غلال کر د۔ (خشک چھوڑ کر آگ کا غلال کر کر)

۱۹۔ حسن علیہ السلام نے ایک شخص کو دھنوں پاؤں دھوتے دیکھا تو فرمایا: مجھے دھونے کا ہی حکم ملا ہے۔

۲۰۔ حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے لوگوں کو ایک دن وضو کرتے دیکھا تو فرمایا: پانی نکلیوں میں ہی بخیاڑا۔

۲۱۔ حضرت عبد اللہ بن عثمن وہ توکرے تو پاؤں دھوتے۔ پھر انگلیوں میں غلال کرتے تھے۔

۲۲۔ میں (ابراہیم نجحی) نے اس توہنی سے پوچھا: کیا عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ پاؤں دھوتے تھے؟ اس نے کہا: جی ہاں! خوب دھوتے تھے۔

۲۳۔ سب صحابہ کا بیان ہے کہ انہوں نے حسنور کو پاؤں دھوتے دیکھا ہے۔ حسنور کے

سب سے زیادہ زدیک مغروں شعبہ تھے۔

پھر علامہ طبری بعض ائمہ رحلین کے نقل کر کے یوں تعلیق دیتے ہیں:

ہمارے زدیک شیخ بات یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ  
والمسواب من القول عندنا ف ہمارے زدیک شیخ بات یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ  
نے دھنوں پانی کے ساتھ پاؤں کو پورا پورا کرنے  
کا دھنم سے کل کر حکم دیا ہے جیسے تم میں مٹی  
کے ساتھ مرنگوں بلنے کا حکم دیا ہے۔ جب دھو  
کرنے والا یہ کام کرے گا تو اسے ماسح اور فاسل  
دوں ناموں سے پکارا جائے گا۔ (ذہن خوش ہے)  
سے پاؤں دھو کر امرِ رَبِّنی پر عمل کرتا ہے۔

**ابن حجر طبری کا مذہب** | تیش میں تم کر کے اپنے قبرستان میں دفن نہ ہونے دیتا  
یہ وہی امام طبری المتوفی ۳۱۰ھ میں جنہیں اہل بغداد نے  
گوشیوں نہیں ہیں تاہم اپنی تاریخ یا تفسیر میں ایسی کچی کچی روایات خوب نقل کر دیتے ہیں جو شیعہ کی  
موضوں یا مشور کی ہوئی ہیں۔ بعض لوگوں کا خیال ہے کہ طبری مرحوم رحلین کے قائل تھے جیسے  
مشاق نے جبی کہا ہے لیکن یہ ان پر اعتماد ہے وہ غسلِ رحلین کے ہی قائل تھے۔ مسح کے بعض غیر متن  
آثار کو نقل کر کے جو فصیلہ دیتے ہیں وہ پاؤں دھونے کا ہی ہے۔ مسح کے آثار کی توجیہ بلوں کر رہے  
ہیں کہ ماہنou کے ذریعے پانی سے پاؤں کا تناملو اور ترکو ک بالکل استیعاد ہو جائے۔ جیسے تم  
میں بازووں اور چہرے پر مٹی والا دھنم اتنا ملا جائے کہ استیعاد ہو جائے۔ کوئی بگہ باقی نہ رہے  
جب ہاتھ ملنے سے پاؤں پر پانی سے استیعاد ہو گا اور کوئی جگہ تر ہو جانے سے نہ پچھے گی تو یہی  
غسل کا مفہوم ہے اس سے صرف وہ صورت نکل جاتی ہے۔ جب پاؤں کو ہاتھ نکلے تیر پانی  
میں ڈبو دیا جائے۔ لیکن الاستبصار ص ۱۷۶ سے ہم امام صادقؑ کا فتویٰ نقل کر چکے ہیں کہ اس سے  
بھی دشود رست ہو جاتا ہے۔ لہذا شیعی استبلال کو طبری سے کچھ مائل نہیں ہوتا۔

۶: مقامہ شرح مشکوہ کا خالہ بھی غلط دیا ہے کیونکہ غسلِ رحلین کی احادیث کے تحت حضرت  
مُلْكِ علی قاری المتوفی ۱۲۰۰ھ فرماتے ہیں:

اس حدیث رویل للاعقاب من النار، میں پاؤں دھونے کے وجہ پر دلیل ہے کہ ان کو بالاستیعاب دھونے۔ یہی حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام اور صاحبِ کرام کا عمل تھا۔... نیز فرماتے ہیں جس نے بھی رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا مختلف موقع اور مختلف مالتوں پر وضو کا طریقہ نقل کیا ہے وہ سب پاؤں دھونے پر متفق ہیں۔ (مرقاۃ ص ۱۶۷)۔ علامہ نے مسحِ رجلین کی کوئی روایت ذکر نہیں کی۔ حافظ ابن حجر نے بھی شیعہ وغیرہ کا قول نقل کر کے جہور کی طرف سے یہ حجوب دیا ہے؛ کہ احادیث صحیح کے بھی خلاف ہے اور آیت کی قرأتِ نسب کے بھی اور سمح سے مراوغہ ہے۔ کیونکہ عملِ مسح کو بھی شامل و تضمن ہے۔ (فتح الباری ص ۲۹، ۳۸)

ہماری اس تفصیلی بحث سے ان تمام عنوانات کا جواب ہو گیا ہے جناب شاق صاحب نے قائم کیے ہیں۔

حضرت ابن عباسؓ اور آپ کے شاگرد حضرت مکرمہؓ دھونے کے قائل ہیں۔ جناب رسول مقبول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے مسح کے بجائے پاؤں دھونے کا حکم دیا ہے ودھہذا امرِ رُشْد سے فدا کا حکم بتایا ہے۔ علامہ عینیؒ نے مسح والی روایت کا رد کیا ہے۔ مذہب اہل بیتؑ بھی پاؤں کو دھوننا تھا، مسح نہ تھا۔ یہ ان کی طرف غلط انبیت ہے۔ اصحابؓ رسول اور تابعین کا عمل پاؤں دھونا ہی ہے طبری کی ۲۳ روایات پھر پڑھ لیجئے۔

حافظ ابن حجر عسقلانیؓ کے اس حوالہ سے کہ حضرت علیؓ و ابن عباسؓ نے دھونے کی طرف بحث کریا تھا کامشاق صاحب نے نداق اٹایا ہے کہ کیا وہ پہلے غلط و حشو کرتے رہے؟ ہماری عرض یہ ہے کہ حضرت علیؓ تو روزِ اول سے پاؤں دھوتے تھے۔ مسح نہ کرتے تھے جیسے طبری کی جھرویات شاهد ہیں۔ البتہ حضرت ابن عباسؓ نے رجوع کیا تھا۔ تو مجتبید کا سابق فتویٰ و عمل سے رجوع ایسا ہی ہے جیسے کسی حکم کو منسوخ کر کے نئے حکم پر عمل کرایا جاتا ہے۔ تو یہ نہیں کہا جاسکتا کہ منسوخ و مردھون عزیز پسابق عمل و فتویٰ غلط تھا۔ مجتبید کا فتویٰ دلیل اور صورتِ مسئلہ کے تابع ہو جاتا ہے۔ اس کے پہلے عمل کو باطل نہیں کہا جاتا۔ جیسے تحویلِ قبلہ کے مسئلہ میں خدا نے بیت المقدس کی طرف پڑھی ہوئی نمازوں کی مقبولیت کا یوں اعلان فرمایا:

وَكَانَ اللَّهُ يُصْبِحُ إِيمَانَكُمْ  
اللَّهُ تَعَالَى تَحْمَلُ إِيمَانَكُمْ

لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ أَكْبَرُ وَلَا شَيْءٌ أَكْبَرُ مِنْهُ

يَا حَمِيتُ شَرَابٍ كَيْفَ بَعْدَ بَعْدِ نَبْرُونَ يَا يَاسِلَةَ وَلَا وَلَوْلَى كَيْفَ بَعْدَ بَعْدِ نَبْرُونَ

لَيْسَ عَلَى الظَّنِينَ أَمْنَى وَعَمِلُ الشَّفِيعِ  
إِيمَانُ وَأَعْمَالُ صَالِحٍ وَلَا مُسْلِمُونَ بِرَوْنَى لَنَاهُ

جَنَاحٌ فِيهِ مَا مَلَعْمُوا إِذَا مَا لَعَنُوا  
نَبْرُونَ جُودُهُ پَلَى كَعَبِيْنَ پَكَهُ

وَأَمْسَوْا وَعَمِلُ الشَّفِيعِ لَشَعَرَاتِ الْقَعْدَةِ  
مُوسَمُ نَيْكَ اعْمَالِ مِيزَقِيْنَ وَمُوسَمُ هِنَّ ادَرِ

أَمْسَوْا لَمَّا لَعَنُوا وَأَخْسَنُوا  
پَهْرُونَ مَقْتَنِيْنَ ادَرِيْنَ

(پ ۲۴)

**مَوْزُولُ پَرَسَحٌ** | شیعوں کو چونکہ اہل اسلام کے ہر مسقہ عمل سے بیرون ہے بلکہ قرآن

پاؤں دھونے سے نفرت کی اور سنگے پاؤں پر سع شروع کر دیا۔ مگر

ان کا ضمیر بھی اس غلط فحیصلہ پڑھنے نہیں۔ اس لیے سب سے پہلے پاؤں دھونتے ہیں۔ کوئی شیعہ

ہم نے دیکھایا اُنہیں کہ وہ پاؤں دھونے بغیر صرف مسح پر اکتفا کرتا ہو۔ اس کے بعد عالمت

تخفیف میں مزدوں پر سع کرنا سُستہ مشورہ نبوی ہے۔ ستر اسی صحابہ کرام نے حضور صلی اللہ تعالیٰ

علیہ وسلم کا یہ عمل نقل فرمایا ہے۔

غمزشور یا متواتر سے آیت میں تخصیص درست ہے (اصول الشاشی)، اس لیے اہل

مسح خین کے قائل ہوئے۔ جو روالی قرأت پر بھی عمل ہو گیا اور مند احمد والی حدیث کا بھی یہی طلب

ہے۔ حضرت علیؓ فرماتے ہیں کہ میں نے حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کو ظاہر پر سع کرتے دیکھا تھی تو ان

کرتا ہوں ورنہ میراگان یہ ہے کہ تلوں پر سع افضل ہوتا اور آپ کا یہ قول مشورہ ہے کہ دین اگر

صرف عقل کے تابع ہوتا تو مزدوں پر سع بخی طرف سے کیا جاتا۔

موزہ پہننا انسان کی ایک طبعی مزورت ہے۔ تھائی یا چوتھائی دنیا کے حصہ پر موسیٰ سلیمانی فہر

پڑی رہتی ہے۔ پاؤں کو سردی سے بچانا بھی لازمی ہے۔ شریعت کے احکام انسانی اور سہولت

پر بھی مبنی ہیں۔ اس لیے مزدوں پر سع کا حکم دے کر حباب رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے

انت کو یہ اکاذی فراہم کر دی کہ حالت موزہ میں سع کر لیں۔ جس کی خاص شرط ہیں۔ محسن جزاں یا

کئے پہلے موزہ پر سع درست نہیں۔ اب یہ کس قدر نیز یاد مانی القلوب ہے کہ گرد و غلبے سے

آٹے ہوئے نئے پاؤں پر تو سع کر لیں لیکن پاک و صاف دھنو کی حالت میں ہونے ہوئے موزوں

دھویا شر ادخل یہ دیدیہ فی الـنـاء، جمیعًا فاغذ بہما حفنةٌ مِنْ ماءٍ فضرب به  
بہما علی وجہہ۔ (الحدیث) پھر دونوں ہاتھ برجن میں ڈالے دونوں سے چکو بھرا اور نہ پڑالا۔

## باز و کہیوں سے انگلیوں تک دھونا

اپنا اللہ شخص مدہب جلتے کے لیے شیعہ نے یہ عجیٰ تکلف فرمایا ہے کہ بازوں کو ٹککار کہیوں سے انگلیوں کی سمت، کپڑے پر قیاس کر کے دھویا جائے۔ حالانکہ ہاتھ کا کہیوں سے مٹڑا اور انچا چاہوں ایک طبعی عمل ہے۔ دونوں ہاتھ دھونا صحیح ہے۔ قیاس مدہب شیعہ میں درست ہی نہیں تو پھر قرآن و سنت کے بغیر یہ بخلاف یہ پابندی کیوں لگائی جاتی ہے۔ ظاہر قرآن کے تحت ایدی یہ کم ای المرافق۔ ہاتھوں کو کہیوں تک دھونا، پر عمل کیا جاتے اور ماہ مستعمل کہیوں سے خود بخوبی نیچے گئے گا اور بازو دکو نہیں پسخے کا تواس میں کیا خرابی ہے؟ لیکن شیعہ تو طعن یا علیحدہ پابندی کے ہیضہ کے مرضیں ہیں۔ خدا ان کو صحت دے۔ فتح الباری والے یہ نہیں کر رہے کہ انگلیوں سے کہیوں تک دھونا مکروہ یا ناجائز ہے۔

## سر کا مسح اور پاؤں کا مسح

سر کا مسح نفس قطعی سے ثابت ہے مبرع و سکم کی بامصاجت کی ہے اگر تعیین کی ہو تو مطلق سر کا مسح کرنا چاہیئے۔ اب سنت کی طرف رجوع ہو گا۔ آپ نے اکثر و بشیر پورے سر کا مسح کیا ہے اللہ امسنوں پر سے سر کا مسح ہوا۔ ایک خبر شہور کے ذریعے ثابت ہے کہ ایک فغم آپ نے حرف ناصیہ پر اکتفا فرمایا۔ بیان اگالہ جواز تو ہم چوتھائی سر کے مسح کو فرض کئے ہیں اور سارے کو سنوں۔ حکم فرمائی و امسحوا پر دونوں صورتوں میں عمل ہو جاتا ہے اور باہم صحت و تعیین کا تعاضدا پورا ہو جاتا ہے۔ فرض قطعی کو اہتمام سے بجالانا چاہیئے۔ اس لیے مسح سر میں نیا پانی لینا افضل ہے گوئی سے ترہا تھوڑے یعنی مسح کافی ہے۔ نیا پانی لینے پر شیعہ کا اعتراض کرنا بھی دہی ہیسٹے کی بیماری ہے۔

اور یہ تو بڑے ظلم کی بات ہے کہ پاہوں کا دھونا ناجائز کر کر مسح واجب بتایا جائے اور پھر

پر نئے دھوکی حاجت میں مسح نہ کریں۔ مردی میں کھول کر ان پر صرف سمجھ کریں۔  
مدہب شیعہ کا ہر انفرادی عمل عقل و نقل کے خلاف ہوتا ہے۔ وحضرت جعفر صادقؑ سے عالت تخفیف میں موزوں پر ملح کا جوازاً و جبراً میں قرأت کا محل کتب شیعہ سے ہم ثابت کر چکے ہیں الفرض و ضمیم پاؤں کا دھونا فرض ہے اور موزوں پر منع درست ہے۔ راضی کا یہ کہنا بالکل جھوٹ ہے کہ "حقیقت یہ ہے ن تو پاؤں کو دھونا جائز ہے نہ ہی موزوں پر مسح کرنا جائز ہے" یہ کسی تاریخ شریعت منگ کا یہ اپنا مہب ہو تو ہو مکر کتاب پ النی، سنت نبویؐ، عمل صحابہ کرامؐ و تابعینؐ، مدہب اہل بیتؐ و اہل سنت کے بالکل مخالف ہے۔

## منہ دھونا

ضمیم منہ دھونا فرض قطعی ہے۔ تین دفع، یا بقول شیعہ دو دفع، دھونا مندون ہے۔ منہ کی سطح بینوی یا گول ہوتی ہے۔ ناک آنکھ کی وجہ سے سطح ہمارنہیں ہے۔ اللہ اذ دنوں ہاتھوں سے منہ پر پانی ڈالا اور ملا جائے تو منہ ترہو گا۔ ورنہ شیعہ کے بقول صرف یہ ہے ہاتھ سے دو یا تین فغم دھویا جائے تو اعضا ترہو نے کی بجائے خشک رہ جائیں گے۔ تجربہ شرط ہے۔ اگر تین سے زائد مرتبہ تکلف سے بار بار منہ دھویا جائے تو خلاف سنت ہو گا۔ اگر سنت کا عدد و محوظ رکھا جائے تو فرض ادا نہ ہوا۔ اس لیے اہل سنت حسپ صورت دونوں ہاتھوں سے چکو بھر کر آہستہ سے منہ پر پانی ڈالتے ہیں۔ پھر منہ کو تسلی سے ملتے ہیں تاکہ سنت و فرض دونوں بکمال ادا ہو جائیں۔ اگر شیعہ دونوں ہاتھ کر دھوئیں، بازو دھوئیں دونوں سے سر اور پاؤں کا مسح کریں۔ باہیں ہاتھ کا استعمال مکروہ نہ ہو مگر پھر دھوتے وقت کاہست بادم جواز کی نئی اُنج نکال لیں۔ یہ شریعت میں بے جا مداخلت اور ڈھکو سلے سازی ہے۔ صرف ایک ہاتھ سے منہ دھونے والی صدیقہ بھوئی صحیح نہیں ہے یا اتفاقی واقعہ ہے۔ آپ نے بیان ہاتھ استعمال کرنے کی ممانعت نہیں کی ہے۔ بلکہ دونوں ہاتھوں سے منہ کو دھویا ہے۔

ابوداؤ ذ شریفؓ پر ہے حضرت علیؑ، حضرت ابن عباسؓ کو فرماتے ہیں کہ یہیں تجھے رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا وشوکر کے نہتاوں؟ پھر دھوکے دران منہ دونوں ہاتھ سے

八

پاؤں نہ دھونے میں غیر مسلموں اُسے برابری کا دعوے کے بہترین شمارہ ہوئے  
اور ذریعہ نظرافت و طہارت کو بے قدر قرار دیتے ہوئے غیر مسلموں سے برابری کا دعویٰ کرتا ہے  
”کہ وہ بھی انہوں کو صرف ہاتھ مند دھوتے ہیں۔ پاؤں نہیں دھوتے“ تو ”دھونے“ ایک عالمی معاہدوں  
ہے ”حالانکہ عبادت کے ساتھ ہاتھ مند دھونے کے روایج کو تعلق نہیں ہے۔ عبادت کے  
لیے تو مستقل طہارت اور پاکریزگی کا نظام اللہ نے صرف مسلمانوں کو دیا ہے۔ یہ کسی بھی جان اور ریسمان  
حرکت ہے کہ اپنی اس خیریہ میانگی کو استعمال کرنے کے بجائے غیر مسلموں کی نقلی پر فریکیا جائے۔ وہ  
تو اتنا چیز نہیں کرتے۔ میر پرس جی نہیں کرتے۔ طہارت، ثواب بھی ان کے ہاں لازمی نہیں۔ کیا مسلمان  
یہ سب چیزیں حضور ہیں؟ جب نور ایمان و سُنّت سے کوئی محروم ہو تو کفار کا طلاقیہ سے اچھا نہیں  
اہل سُنّت اسی اذان و اقامت کے قائل ہیں جو شارع علیہ الصلوٰۃ  
والسلام نے خود سکھائی ہے جو اللہ اکیں سے شرف ہو کر لے اے اللہ  
**اذان و اقامت**

اللّٰهُ اللّٰهُ يَرْحَمُ هُوَ بِهِ - مسلم م ۱۴۶، ح ۱۴۴) صحیح کی اذان میں الصّلوة خَيْرٌ مِنَ النَّوْمِ "نماز نیند سے بہتر ہے" اور اقامت میں قد قامت الصّلوة "یہ شک نماز کفری ہو سکی ہے" خود حضور علیہ الصّلوة والسلام کی تعلیم ہے۔ دیکھئے حضرت ابو محمد زورہ کو تعلیم اذان کے وقت آپ نے یہ بھی فرمایا: قان کان صلواة الصبح فلت الصلوة خير من النوم رابعاً و اول منك، ح ۲۳) جب صحیح کی نماز کی اذان ہو تو کسے دو درشیب الصّلوة خیر من النوم "نماز نیند سے بہتر ہے" موڑن نے ایک مرتبہ حضرت عزیز کو الصّلوة خیر من النوم کہ کر جگایا۔ جیسے حضرت بلاں نے حضور کو یہ کہ کر جگایا تھا تو حضرت عمر بن زید نے بھوئی والی بات دہرا دی جیسے مطابق قرآن بات نہ سے نکل جاتی تھی۔ راضی کیا کہنا کہ حضرت عمر نے حتی علی خیر العمل سے روک دیا تھا مسلم، کنز العمال، نیل الا وطار، ایک جھوٹ ہے۔ صحیح مسلم وغیرہ میں ایسی کوئی روایت نہیں۔ البتہ قاضی شکافی، جو خود زیدی میں کے ہیں۔ الصّلوة خیر من النوم کی تصحیح نقل کرنے کے بعد "حتی علی خیر العمل" کی تربید اور صبر و اذان کی نفی کرتے ہیں۔ "حدیث رفع میں حتی علی خیر العمل کا ذکر

ہمارے ہاں اسی بقیرہ تری سے دونوں پاؤں کامسح ٹھنڈوں تک کیا جاتا ہے۔ ”(شاق) ہاتھوں کی بندی سے ٹرفا دیا جائے۔ کہنیوں سے انگلیوں تک جب ہاتھوں کو نچر ٹولیا تھا معمولی بقیرہ تری سے سرکامسح ادا ہو گیا اب ہاتھوں پر سوائے نمی یا ٹھنڈک کے ترپانی کی مقدار ہی نہیں تو یادوں کا فرض مسح کیسے ادا ہو گا۔ دراصل شیعہ مسائل ظلمت بعض ہا فوق بعض اور انہیں بزرگی کا مصدقہ ہیں۔

**کافوں اور گردان کامسح** | شیعوں کو اس پر بھی اعتراض ہے کہ یہ نہ ہی قرآن سے ثابت ہے نہ علی رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے۔ لہذا ایسی بات بوج کتاب و سنت میں موجود نہ ہو اس پر عمل نہ ضروری نہیں ہے؛ کیا آپ نے سابق و مفویں مخالف اہل سنت باتیں قرآن و حدیث سے ثابت کی یقین ہے؟ اگر صرف کتاب و سنت ہی جوست ہیں ہو تو سئی بنت رہبنتہ امامیہ اور اشاعتی عشرہ بن کرتیسا اصول و مذہب کیوں نکالا؟ کان سرکا حصہ ہیں، مرکز سماحت سریں ہے لہذا کافوں کامسح بھی قرآن کا لفظ نہ ہوا۔ گردن پر مسح ہمارے ہاں سنت سے ثابت ہے الگ الگ روایات گو ضعیف ہیں ملک محمد عد درجہ حن نہک پہنچتا ہے اور فضائل اعمال میں، عقیدہ و اصول میں نہیں، اتنا ثبوت عمل کے پیسے کافی ہے۔

گردن پر مسح طبی فقط نگاہ سے ہرگز مضر صحیت نہیں نہ آج تک یہ سُن کر کروڑوں میں سے کسی مسلمان کو گردن پر ردی مسح کی وجہ سے لگ گئی ہے۔ گلو بند کا استعمال مسح سے منع نہیں کرتا۔ لہذا مسح گردن سے جماعتی غسل کے لاحق ہوجانے کا مشائق خطرہ نہیں بدعت ہے۔ سردیوں میں پاؤں بچھٹ جانے کے امکان میں یہ طبی مشورہ ہے کہ موسم سرماں پاؤں کو لپیٹ کر سوؤں کم سردی پاؤں سے بچتی ہے یا یہ موقع ہے اکینونک وہ محض پاؤں دھونے کو نہیں کی وجہ نہیں بتاتے۔ پھر حسب طبع گرم پانی مل جاتا ہے۔ موزوں کے مسح کی یہی علت وہ فرور شریعت نے بتائی ہے۔ طبی راستے تو مسح مزدہ کی دلیل بن گئی۔ اپنی دلیل غصب ہو جانے پر اسے ماتم کرنا چاہیئے۔ اس کے بعد مسح موسم گرما زیادہ مدت ہوتا ہے۔ دنیا کے اکثر حصے گرم ہیں زیادہ لوگوں کے پاؤں گرمیوں میں جلتے ہیں۔ پاؤں دھونا گرمی دور کرنے کا مفت اور قدرتی ملاج ہے جو دنواں پر چ وقت نہاز کی برکت سے مصالح ہوتا ہے۔

نہیں ہے جو تاثر کرتے ہیں کسی علی الفلاح کے بیان کا مقام ہے۔ مددی لے جر  
بیں ایک قول امام شافعی کا بتایا ہے مگر یہ کتب شافعیہ کے خلاف قول ہے ہم یہ بات کی شافعی  
اذان پیش نہیں پاتے بل خلاف مافق کتب اہل البیت۔ بلکہ کتب اہل بیت ریس  
ذکر اذان کے بھی خلاف ہے۔ انصاریں ہے کہ فقہاء راجعہ کا اس میں کوئی اختلاف نہیں کہ  
حی علی خیں العمل اک افاظ اذان میں سے نہیں۔ امام عزالین نے اس روایت کا انکار کیا  
ہے، پھر تابعین سے چند غیر مصدق اشارات نقل کرنے کے بعد فرماتے ہیں:-

واجات الجمہور عن ادلة اثباته بان الاحاديث الواردۃ بذكر الفاظ  
الاذان في الصحيحين وغيرهما من دو این الحدیث لیں فی شئی منها  
سامید علی ثبوت ذلك (شیل الا وطار متن ۲ ص ۱۷) جمہور نے ان ثابت دلیل کا  
جواب یہ دیا ہے کہ صحیحین وغيرہ تمام کتب احادیث کے فاقر میں جس اذان کے الفاظ روایی میں  
کسی میں بھی ایسا جملہ نہیں ہے جو حی علی خیر العمل کے ثبوت پر دلالت کرے۔  
معمول ہوا کہ یہ قول اہل بیت سے منسوب کر کے شیعوں نے بنایا اور پاکیا ہے۔ حی علی  
خیر العمل شیعوں کی اضافی بدعت اور اذان میں تحریف ہے جیسے بدعتی مشرک شیعی شیعوں  
کی صلوٰۃ وسلم بدعت ہے اور اب سی کہلانے والے کچھ لوگوں نے بھی ان سے سکھلی ہے اور  
تجھی دہائی وغیرہ اب سب شیعوں کی اذان میں اشہدان علیا امیر المؤمنین۔  
... الخ کے اضافی ملکے خالص بدعت ہیں۔ یہ ایجاد کرنے والے فرقہ مفوضہ کے ملعون لوگ  
تھے جن کو شیعہ علماء نے کافر مشرک اولعنتی کہا ہے۔ شیعہ کی معتبر کتاب "من لا يحضره الفقيه" ج ۱ ص ۱۸۸  
باب الاذان سے ملاحظہ ہو۔ "و مرتبہ بطور تلقیہ صحیح کی تمازیں حی خلی خیر العمل کے  
بعد الصلوٰۃ خیر من النحو کہا جائے" اس کتاب کا مصنف (شیخ صدق) کہتا ہے  
یہی اذان (مثل اہل سنت) صحیح ہے اس میں کوئی کلمہ کم و بیش نہ کیا جائے مفوضہ پر اللہ کی  
اعنت ہو انہوں نے کچھ حدیثیں گھڑی ہیں اور اذان میں محمد و آل محمد خیر  
السریۃ دو مرتبہ رُبھایا ہے اور ان کی بعض روایات میں اشہدان محمد  
رسول اللہ کے بعد اشہدان علیا ولی اللہ دو مرتبہ ہوتا ہے۔ بعض نے اسکے بعد

اشہدان علیا حقاً متین ربھایا ہے کوئی شک نہیں کہ حضرت علی اللہ کے دوست  
ہیں اور امیر المؤمنین ہیں اور حضرت محمد اور آپ کی آل صلوٰۃ اللہ ملیم خیر البری ہیں لیکن یہ اصل  
اذان (بنوی) کے کلمات نہیں۔ میں نے یہ اس لیے ذکر کیا ہے تاکہ اس زیادتی کرنے سے وہ لوگ  
پچھا نے جائیں جو تقویض سے مستم میں اور پچھے سے ہم شیعوں میں گھس آئے ہیں؟"

**مفوضہ اور مشرک شیعی کا تعارف** [ابن بابو قمی الفیہہ لکھتے ہیں:-]

اعتقادنا في الغلبة والمفوضہ کے متعلق ہمارا عقیدہ یہ  
غالیوں اور فرقہ مفوضہ کے متعلق ہمارا عقیدہ یہ  
بالله جل اسمہ والہم شرم الیہود و  
ہے کہ وہ خدا کے منکر و کافر ہیں وہ یہودیوں،  
النصری والمجوس و اہل البدح واللہو  
عیسائیوں، اگل پرستوں، بدعتیوں اور خواہش  
المضلة۔ (اعقادیہ شیخ صدق شاہزادہ عزالین پہلوی) پرست تمام گراہ فقول سے زیادہ گزرے ہیں۔  
اجاز المعن بذریعی مترجم وحشی ان کے تعارف میں لکھتے ہیں:-

غالی وہ لوگ ہیں جو حضرت امیر المؤمنین علیہ السلام کو خدا جانتے ہیں۔ (یعنی آپ کو عالم الغیب  
نور من نور اللہ، مختارِ کل، ہر چیز موجود و عاضر ناظر، مشکل کشا، حاجت روا اور کار ساز مان کریا علی  
مد کے نفرے لکھتے ہیں اور آج تمام شیخی شیعوں کا یہی عقیدہ ہے۔ میر محمد)

فرقہ مفوضہ کا مذہب یہ ہے کہ خدا نے صرف جناب محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت  
علی بن ابی طالب کو پیدا کیا چھروہ بیکار ہو گیا اور اس نے تمام دُنیا کا انتقام انہی دونوں بزرگوں  
کے سپرد کر دیا ہے انہی دونوں بزرگواروں نے سارے عالم کو پیدا کیا ہے اور یہی دونوں مارتے  
ہیں اور یہی دونوں رزق دیتے ہیں۔ (اوہ مصائب وغیرہ مثالتے اور امداد کرتے ہیں۔) خدا کو کچھ  
بھی غرض و طلب نہیں بھے۔ (حاشیہ ص ۱۷۱)

ہمارے مخاطب مثاق را فضی اور شیخی العقیدہ تمام شیعوں کے یہی تفہیمی اور غالباً یہ عقائد  
ہیں۔ وہابی شیعہ علام محمد حسین ڈھکونے اپنی کتاب "عقائد الشیعہ" میں ان لوگوں کا رد کر کے موجودہ  
اکثر شیعوں کو کافر و مشرک بتایا ہے۔

تعجب ہے کہ یہ مشرک لوگ صلوٰۃ وسلم اور جعلی کلمات کے ذریعے اذان کے شمار اسلام

کو بدل دیں۔ اکابر علماً ان پختنیں کریں مگر شیعہ اس جملی اذان کو اپنالیں جس کا ثبوت ہدایہ نبوت یا  
ہدایہ ترقی کیا شیعہ کی کسی کتاب میں نہیں اور اصل نوی خلیف من السنون والا جلد نوی جو صحن  
صحابہ سنت کی کتابوں میں موجود ہے۔ سے اتنی پڑکھائیں کہ تمام مسلمانوں اور ان کے امام عمر فاروق  
رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو کرتے رہتے ہیں۔ جب ائمۃ السنن الشیعیین ہو گیا کہ اہل سنت کی اذان ہی سنت  
زوری اور شرعاً اسلام ہے۔ شیعہ کی روایتی اذان بدعت اور محرف شدہ ہے۔

### مشاق اپنے جال میں گرفتار

اہل مشاق نے یہاں جو اعزازات حضرت عربہ اور مسلمانوں پر کیے ان کی زدیں وہ خود آگئے تماشہ طاہر ہوں۔  
۱۔ جب دین مکمل ہے اور اس میں حضور کے بعد کسی کو روڈ و بدل کرنے کا اختیار نہیں ہے تو  
پھر ایک ائمۃ کے علم کو کس طرح قابل عمل سمجھا جاسکتا ہے جو بالکل ظاہری سنت کو تجدیل کرنے  
کا انکاب کر رہا ہے۔ (دفعہ دین ص ۲)

۲۔ جب آپ دین کو الہامی مانتے ہیں۔ مذہب کی بنیاد وحی قرار دیتے ہیں تو چہارس تحفہ  
کو جو ایک غیر معموم و غیر منصوص انسان کے حکم سے کی گئی آج تک کیوں تسلیم کیا جا رہا ہے۔ (ص ۲)

۳۔ تقاضا نے ایمان یعنی ہے کہ ائمۃ کی سنت کے خلاف کسی بھی بڑک کے عمل کو واجب  
الاطاعت نہ سمجھیں کیونکہ آخر حضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ائمۃ کو مکمل دین عطا فرمایا ہے لہذا

اس میں کسی بیشی کرنا یا الیسی کسی بیشی قبول کر لینا دراصل خدا رسولؐ کی مخالفت کرنا ہے۔ (ص ۲)

۴۔ لیکن جو شخص دین اسلام کا شارع سرکار رسالت مائب صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو ہی تسلیم  
کرتا ہے وہ یہ کس طرح کر سکتا ہے کہ حکم رسولؐ کے خلاف کسی غیر رسول کا حکم مانے خواہ اس  
کا مرتب کیسا ہی کیوں نہ ہو؟ لہذا شیعوں کی اذان مطابق سنت پیغمبر ہے اور غیر شیعوں کی اذان  
محرف و خلاف سنت رسولؐ ہے۔ (ص ۲)

قبصرہ : یہ کس قدر چوری اور سینہ زوری ہے کہ اذان کی سنت کو خود محرف و  
متغیر کر دیں۔ جعلی صلوٰۃ و سلام اور شہادت اولیٰ ایت امیر المؤمنین کے پیوند لگائیں مگر مطعون  
حضرت عمر فاروقؓ اور مسلمانوں کو کریں۔ دراصل شیعہ سرکار رسالت مائب کو شارع اور ختم  
النبیین معموم و منصوص پیغمبر نہیں مانتے تبھی تو وہ حضور کے ہم مثل اور ہم ربہ بارہ منصوب،

معصوم، ہادی، صاحب وحی و ائمۃ اور واجب الاطاعت خدا کے فرستادہ مانتے ہیں۔ ان کو  
یحللوں مالیشاوں ویسروں مالیشاوں (کافی) کا عہدہ دیتے ہیں۔ وجیہہ اہل اسلام  
کے ہاتھ خضراتِ انبیاء علیهم الصلوٰۃ والسلام کو بھی ملال نہیں ہے) کہ وہ حسب رضی حلال کو حرام  
اور حرام کو حلال کرتے رہتے ہیں۔ اگر شیعہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو مکمل دین دینے والا مانتے ہیں  
تو بارہ اماموں کا انکار کریں اور ان کے خلاف سنت اعمال و احکام کو واجب الاطاعت ہرگز نہ جانیں  
کیونکہ انہوں نے بقول شیعہ سدی عمر تغیرہ کر کے دین نبویؐ کو جھپٹا یا اور اپنی مصلحتوں سے خلاف شرع  
نبوی احکام دیتے رہے کہ ایمان کا یہی تقاضا ہے۔

جب مذہب کی بنیاد وحی الی ہے اور حضور کے بعد کسی کو روڈ و بدل کرنے کا اختیار نہیں  
ہے تو بارہ انسانوں کو اپنی عقیدت و فوشن گمانی سے معصوم و منصوب کہ کرنی کی تعلیم کو وہ شرعاً  
میں تعریف اور روڈ و بدل کر لانا اور امامیہ اثنا عشرہ مذہب کی بنیاد رکھو ہا کیسے درست ہے جس میں  
رسول اللہ کی سنت، سالیت قرآن، صحابہ کرام، ائمۃ المؤمنین، اہل بیت نبویؐ، بنات ظاہرۃ  
نظام اسلام، فتوحات اسلام، رسول اللہ کے تیار کردہ مثالی اسلامی معاشرہ ایک ایک چیز کا صاف  
انکار ہے بلکہ ختنی جیسے سفاک کرتے ہیں کہ جملہ انبیاء اور ہمارے پیغمبر مجھی عدل و انصاف کی حکمرانی  
کرنے کے تھے مگر وہ مکمل طور پر کامیاب نہ ہوتے۔ یہ کام صرف آنے والے قائم زمان امام جمی  
کریں گے۔ معاذ اللہ! (خلافہ تقریب نہیہ شعبان ۲۰۰۴ء مطبوع صاف ناز فہرست ایران ملتان) جو گروہ  
غالم النبیین پیغمبرؐ کو کامیاب نہیں کہتا ان کے دستِ ہدایت پر ۱۵۰۰ اکدمی بھی مومن و مسلمان نہیں  
مانتا، کیا وہ رسولؐ فہرست کا منکر دین کا محرف، قرآن کا مذبب اور فارج از ایمان و اسلام نہیں ہے؟  
جب ہم شیعوں کا کوئی عقیدہ و عمل بنظر فور جانچتے ہیں تو پتہ چلتا ہے  
**نماذ دست سنت** | کا اے عقل توہی ایک طرف نقل کی بھی تائید حاصل نہیں۔ چونکہ

ان میں صد اور ہشت دھرمی زیادہ ہے تو نیوں قدا کی شرعاً اسلامیہ سے منزوں کر اپنے  
ڈھکوں کے پیروکاریں کس قدر باغثت شرم ہے کہ رسولؐ کیم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے  
۲۳ برس ائمۃ کو نماز پڑھانی، ہر روز یہ عمل دوہرایا، ائمۃ نے حضورؐ کا ہاتھ باندھا رہا ویسراست  
کیا لیکن شیعوں نے اسلام و نماز کے ان عینی گواہوں کو روڈ کر کے، نماز میں بھی جھگڑا کر کر دیا کہ

آپ نے ہاتھ کھول کر نماز پڑھی ہوگی۔ ”کیونکہ ہاتھ کھولے رہنا انسانی فطرت ہے۔ اسلام فطری ملنا  
کو پامال نہیں کرتا۔“ (فردی دین ص۲۵)

ان عقل سے بے بہرہ و گوں کو یہ شور بھی نہیں کر عبادت اور عادات میں فرق ہوتا ہے۔  
عادت میں آزادی ہے عبادت میں خاص شکل اور وضع کی پابندی ہے۔ عبادت عبید کا فعل ہے  
عبد کا فرضی منصب عبیدیت پابندی اور تابعیت ہے۔ نماز جب سب سے اعلیٰ عبادت ہے  
تو اس کے لیے پابندیاں سب سے زیادہ ہیں۔ روزے میں کھانے پینے کی پابندی ہے۔  
یہاں حرکت و سکون پر بھی پابندی ہے۔ ارسال یہ میں آزادی اور عام عادت کی نشانی ہے، اور  
ہاتھ باندھنا، عبیدیت اور عبادت کی علمامت ہے۔ مالک کے سامنے دست لبتہ علام قابل  
درح ہے۔ والدین کے سامنے دست لبتہ ماضی سعادت ہے تو حکم الحاکمین کے دربار  
پر جلال میں ارسال ایک گونہ بے ادب ہے اور ہاتھ باندھنا اصل تعلیم اور کمال ادب ہے۔

وضع یہ میں پر یہ عقلي دلیل ہے بلکہ دلیل ائمہ کی طلب کے مطابق توثیق شدہ نو (۹)  
حادیث صحاح ستہ سے ہے ہم سنی کیوں ہیں؟ میں رقم نے پیش کر دی ہیں اور شیعوں سے  
صرف پانچ مانگی تھیں جو پانچ سال میں کوئی بختنی پیش نہ کر سکا۔ اب صرف ایک صحیح حدیث  
نبوی کا چیلنج ہے کہ اپنی صحاح ارجمند سے صرف ایک حدیث نبوی دکھادیں جس کے راوی  
جرح سے محفوظ ہوں کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ہاتھ کھول کر نماز پڑھی یا مسلمانوں  
کو اس کی تعلیم دی تھی۔ مشتاقِ دنیا تو گوا، عشوی محروم میں خون جسٹن کی تجارت کرنے والے  
لکھتی ”خطباً آں رسول“ بھی اشارِ اللہ عاجز ہوں گے۔ نماز دستِ بستہ کی سنتِ نبوی کو سب  
صحابہؓ و اہل سنت نے روایت کیا۔ شیعوں نے اسے نہ مانا، نہ خود روایت کیا۔ حضرت علیؓ نے  
فرمایا تھا یہی سنت رسول ہے۔ ”مشکوٰ، اسے بھی تسلیم نہ کیا، دروغ سے متهم راویوں نے ایک  
روایت جھوٹ صادق؟ کے ذمے نگادی کر انھوں نے اپنے نانا و دادا کے فلاٹ ہاتھ پھوڑ کر  
نماز پڑھی توثیق نے اسے اپنالیا۔ کیا جھوٹوں کی یہ کارروائی ان کو امتِ رسول سے خارج نہیں  
کر دیتی؟

نمازِ رسولؐ کی ابتداء شمار اور سورت فاتحہ سے ہوئی تھی۔ اختتامِ سلام پر حاجی سے شیعہ

محروم ہیں۔ اس وقت تعلیم کے طور پر بعد از سلام حاضرین مسجد سے اللہ اکیلین کی بلند آواز اٹھتی ہیں  
سے پتہ پلتا کہ نماز ختم ہو گئی ہے۔ صحیح بخاری، مسلم اور مشکوٰ میں یہی بات لکھی ہے۔ جس سے شیعہ  
اپنے انکارِ اسلام کا حوالہ دے رہے ہیں۔

**جبریل اللہ** [پر بحث] ہم سنی کیوں ہیں؟ میں ہوچکی ہے۔ اہل سنت میں سے  
شافع و حنبلہ کی دلیل یہی حضرت ابو ہریرہؓ والی حدیث ہے۔ (دفوی  
وغیرہ دیکھیں) جب کہ اخناف اور الکیمیہ حضرت انسؑ کی حدیث مشہور سے استدلال کرتے ہیں کہ  
میں نے حضور علیہ السلام، حضرت ابو بکرؓ، عمرؓ، عثمانؓ رضی اللہ عنہم کے پیچے نمازیں پڑھیں وہ سب  
الحمد لله سے قرات شروع کرتے تھے۔

شیعوں کو جبریل اللہ پر اپنی کتب سے دلیل لانی چاہیئے۔ اہل سنت کی احادیث  
میں نانگ اڑلنے کی حاجت نہیں۔ کتب شیعہ بھی اخفار بسم اللہ کی تصدیق کرتی ہیں۔ مثلاً  
الاستبصار میں پڑھتے ہے: امام جعفرؑ سے پوچھا گیا جو شخص امامت کرائے اور الحمد سے شرع  
کرے بسم اللہ نہ پڑھے (تو کیا نماز ہو جائے گی)، فرمایا لا دیضنہ ولا باس بذلک۔ کہ اس  
کی نمازیں کوئی نقصان نہیں نہ کوئی حرج ہے۔

دوسری حدیث میں ہے کہ جو شخص جبریل اللہ پر دستہ کرنے والوں کو نماز پڑھاتے تو کیا  
کرے فتال لا یجھن وہ بسم اللہ بلند آواز سے نہ پڑھے اور تیسرا روایت کے  
مطابق امام جعفرؑ نے خود بھی بسم اللہ نہ پڑھی۔

**آئین** [یہ دعا قبول فرمایا] یہ بدعت نہیں۔ سنتِ رسولؐ ہے۔ اہل سنت کی مندرجہ ذیل  
کتب دیکھئے۔ بخاری شریف میں پرباب فضل التائیین ہے۔ حضرت ابو ہریرہؓ فرماتے ہیں  
کہ جناب رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ جب تم میں سے کوئی شخص آئین  
کے تو فرشتے آسماؤ میں آئین کتے ہیں۔ اگر ایک کی آئین دوسرا سے موافق ہو جائے تو نمازی  
کے پلے (صغیرہ) گناہ معاف ہو جاتے ہیں۔ اسی طرح مسلم دیگر صحاح میں ہے۔ الاستبصار میں  
کی ایک روایت میں ہے۔ امام جعفرؑ نے فرمایا آئین کیا اپنی بات ہے۔ پست آواز سے کہا کہ۔

دعا رفاقت کے بعد آئین کہنا تو منقول عقول لکن، الحمد لله رب العلمین کیا فیر مقول و مقول ہے کیونکہ یہ کل شکر فاتح کفار کے مرتع پر قرآن نے کہا فقط دابر القویں الذین ظلموا والحمد لله رب العالیمین، طلب ہدایت کی دعا پر ہمیں کہا ہے۔ اسی طرح دعائے قوت و قریں ہو یادیگر عام نمازوں میں اکثر اہل سنت اس پر عمل کرتے ہیں اور کئی رفع یہیں بھی کرتے ہیں، کئی رفع یہیں منسون جانتے ہیں، کتب اہل سنت میں ان مسائل پر طویل ابجات ہیں۔ طفین کے دلائل اور ہر ایک کے دوسرے پر تبصرے موجود ہیں۔ اس رسالہ میں ان کی نقل غیر ضروری ہے۔ اگر کوئی سُنی ان روایات پر عمل نہ کرتا اور اتفاقاً غیرہ کا عمل ان کے مطابق ہوتا تو ان کا حوالہ شیعہ کو زیب بھی دیتا۔ اب جب روایات متعارض ہیں اہل سنت کا عمل بھی مختلف ہے۔ شیعہ کی کے خلاف ہیں، کسی کے موافق اور کمی دوں کے مخالف ہیں۔ شیعوں کا ان مسائل میں خواہ ملاہ فرقی بن کرسی نہ کسی اہل سنت کے خلاف ہیں بلکہ اعراض کرنا ایک غبارت و شرارت ہے جو کسی والش مند اور شریف آدمی کا شیوه ہے، شیعوں میں الگ جگہات ہے تو اپنی کتب سے صحیح اسانید کے ساتھ یہ مسائل ثابت کیا کریں۔ میکن ان کو پتہ ہے وہاں نیزروں اور کھاس شخصوں کے سوا کچھ بھی تو دینِ مُلّا فی سبیل اللہ فاد کے تحت اہل سنت کے ایک گروہ کے ساتھ ہو کر درمرے پر غصہ نکالتے ہیں۔

تجھیز تحریم کے وقت رفع یہیں نہ کرنے کا راضی نے اہل سنت کو طعنہ دیا ہے اور ایک صفحہ خصوصیات سے اپنے نامہ اعمال کی طرح سیاہ کر دیا ہے حالانکہ اس جعلی مؤلف کو اتنا بھی معلوم نہیں کہ تمام اہل سنت اور تمام شیعہ تحریم کے وقت ہاتھا ہاتھے ہیں۔ اس میں کسی کا اختلاف نہیں اس متفقہ بات کو اختلاف بنانے کی پیش کرنا اور سنن سازی کرنا بد دینی کے علاوہ جاہلزادہ کام ہے۔ امام فوڈی شرح مسلم ص ۱۴۸ پر لکھتے ہیں: اجتمع الامة على استحباب رفع اليدين عند تكبير اللحرام واختلافوا فيما سواها۔ تحریم کے وقت رفع یہیں کو تمام امت متحجب کہتی ہے اس کے سوامیں اختلاف ہے۔ نماز کے اندر رکوع میں آتے جاتے ہم رفع یہیں نہیں کرتے کہ وہ منسون ہو چکا۔ حضرت عبد اللہ بن عمرؓ اور حضرت عبد اللہ بن مسعود وغیرہ کی صحیح احادیث شاہد ہیں۔ دیکھئے صحیح ابو عوانہ صہنؓ، مصنف ابن الجیشؓ، ابن شیبہؓ، الطحاوی ص ۱۷۱، یا سناد صحیح ابی عمار بن عمرؓ و نسانی ص ۱۷۱۔ اترمذی ص ۱۷۳، ابو داؤد ص ۱۷۱، مسند احمد م ۱۷۱، ازان

محض۔ (اغادات مولانا محمد سرفراز خاں صدر) نیز اپ نے منع فرمادیا تھا۔  
 مالی اراسکم رافعی ایدیکم کا نہ کیا بات ہے کہ میں ایسے ہاتھا ہاتھاتے دیکھتا  
 اذناب خیل شمس اسکنو اف ہوں جیسے بد کے ہوئے گھوڑے دیں ملاتے  
 (الصفة۔ مسلم ص ۱۷۱، ابو داؤد ص ۱۷۳، نسانی ص ۱۷۳) ہیں۔ نمازوں میں ساکن رہو۔ دہائی نہ بلادی  
 یہ عام الفاظ ہر قسم کے رفع یہیں کی نفع کرتے ہیں خوساً جس روایت میں عند السلام کی قدر ہے  
 اس سے شیعوں والاتین مرتبہ رفع یہیں منسون ہو گی۔ تو ہمارے نزک نے پر صریح فرمان نبوی صلی اللہ  
 علیہ وسلم کی دلیل موجود ہے۔  
 عقل کا تعاصی بھی یہ ہے کہ نمازوں میں محل سکون اور ضرورع چاہیے۔ رفع یہیں نہ کرنا اس کے  
 موافق ہے اور قرآن کا بھی حکم ہے:  
 ۱۔ ۲۷۵۰ اللہ کے سامنے انتہائی عاجزی اور کوئی کھڑے رہو۔  
 ۲۔ ۲۷۵۱ اہل سنت و جماعت اور احباب کا موقوف یہ ہے کہ ہر خدا  
**دو نمازوں جمع کر کے پڑھنا** اپنے وقت پر پڑھی جائے کیونکہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:  
 ۱۔ ۲۷۵۲ حَلَّتْ حَلَّتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ بے شک نمازوں پر اپنے وقت میں  
 کثبًا مُؤْقُوْنًا۔ دالنا فرض ہے۔  
 ۲۔ ۲۷۵۳ پارچ نمازوں الگ الگ اوقات میں فرض ہیں، متعدد آیات کو جمع کرنے سے پارچ نمازوں  
 کا ثبوت فراہم ہوتا ہے:

۱۔ فَتَبَّخِنَ اللَّهُو حِينَ تَمْسُقُكُو وَ حِينَ تَصْبِحُونَ وَ حِينَ تَظْهِرُونَ وَ حِينَ تَغْرِيْنَ (روم ع ۱۷) تم ظہر کرتے ہو۔  
 جب صبح کرتے ہو اور اسی کی تعریف انسانوں ان  
 فی الشَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ وَقَبْشَيَا وَ زمین میں ہے اور عشا کے وقت بھی اور جب  
 حِينَ تُظْهِرُونَ (روم ع ۱۷) تم ظہر کرتے ہو۔  
 یاں چار نمازوں کا صراحتہ ذکر ہے۔ صحیح، شام (مغرب)، عشا اور ظہر مرف عصر کی صرات  
 نہیں۔

۲۔ فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طلوع شمس سے پہلے (صحیح) اور غروب شمس

**طَلُوعُ الشَّمْسِ وَقَبْلُ الْفُرُودِ** - سے پہلے (عصر) خداک تعریف اور پاک بیان کریں۔

دسویہ ق ۲۷۴، ۱۶۰  
۳۔ عصر کی صراحت بالاتفاق مفسرین سئی و شیعہ اس آیت میں بھی ہے: **خَفْظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالْعَصَلَوَاتِ** نمازوں کی پابندی کردھوڑا درمیانی (عصر کی) **الْوُسْطَلِيٰ** - (بقو ۴ ۳۰)

صحیح اور نظر کی نمازیں دن کی میں اور غرب و شارلات کی میں۔ درمیانی عصر ہے جو شخص قلعی سے ثابت ہے۔ ہمارے ہاں جن روایات میں حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کا مرض، ہمارش اور سفر کی وجہ سے کبھی جمع کرنا مذکور ہے تو وہ صرف جمع صوری اور جسم فعلی ہے نہ کہ جمع حقیقی اور وقتی کیونکہ بخاری ۲۷۶ اور مسلم ۲۷۶ پر ہے کہ آپ نے عرفات کے سوا کبھی نماز بلا وقت نہیں پڑھی تو سنت اور عام قانون وہی قرآنی حکم ہے کہ ہر نماز اپنے وقت میں پڑھی جائے۔ تم مسلمان اپنے اپنے وقت پڑھنا افضل کرنے ہے۔ شیعہ کے متسلق مشائق لکھتا ہے: اور اکثر شیعہ لوگ جمع بین الصلوٰۃ کے عامل ہیں۔ حالانکو ان کے مذہب میں الگ پڑھنا افضل ہی ہے۔ (فردوس دین مکا ۳)۔ جب بالاتفاق اپنے اپنے وقت میں پڑھنی افضل ہے تو قرآنی حکم اور ۹۹ بزر حضور کی سنت اور عمل بھی ہے تو حنفیہ نے اسے قانون کلی قرار دے کر کوئی جرم نہیں کیا کہ شید لوگ ان کو کاشتنے کے لیے زنجیر تراہیں ایک فیسیدہ موہوم۔ غلاف قرآن ہونے کی وجہ سے واجب استادیل۔ سنت کی خاطفت کا عویٰ کرنا اور دو دلکشمی نمازوں کا معمول بنالینا۔ ایک دھوکہ اور ڈارٹ ہے۔ اتباع سنت ہرگز نہیں ہے سنت کے نام سے بھی شیعہ بد کرنے ہیں اس پر عمل کیسے؟ اصل میں تن آسانی اور شارٹ کٹ نام کا اسلام مطلوب ہے۔ کسی نہ کسی بناۓ اس کے لیے یہ جعل استدللی کوششیں اور کارروائیاں کرتے رہتے ہیں۔

شیعہ مذہب کا بھی رنگ نہ لاتا ہے۔ نماز کی پابندی کا خاص اہمیت خاک کی طبکر پرستی ۵ نہیں ہے۔ امام باڑے کے آباء اور مسجدیں اُجباڑ اور مغلیل ہم نے خود دیکھی ہیں جس نے کبھی پڑھی تو دو دو جمع کریں۔ شرک چونکہ اس مذہب کے عقیدہ، عمل اور گھٹی میں ہے۔ اس نے نماز جیسے اذنبل الاعمال کو بھی اس سگندگی سے ملوث کر دیا۔ عاکِ کریلا

کی ایک تعظیماً طبکر بنا کی ہے اس پر سجدہ ہی نہیں کرتے بجالت سجدہ آنکھیں درخسار اس پر ملتے، پھر اسے اٹھا کر بار بار پڑھتے اور تسبیح کے ساتھ جیب میں ڈال لیتے ہیں۔ خداکی عبادت تو فاصل افعال ہیں، خداکی تعلیم اور اپنی پستی و عاجزی نمازی کے بدن سے ظاہر ہونی پاہیزے۔

مگر حضرت امام حسنؑ کی نسبت تعلیم سے اس فرضی مٹی کی بنی ہوئی طبکر کی اس قدر تعلیم اور بوس و چاٹ اور عبادت کی پیشانی صرف اس پر ٹیک کر تکین ولذت پانچھا اور ہی باور کرتا ہے اور وہ ”وال میں کالا کالا“ بکسر ساری وال ہی کالی ہے اور یہ شرک ہی ہے۔

مشترکین۔ اپنے معظم بزرگوں، سرکاروں، دیباوں کی شکل پر یادگاری بُت بنا کر ان کی بھی تعلیم و عبادت کرتے ہیں۔ اور اسے خدا کے تقرب کا ذریعہ بانٹتے ہیں اور کہتے ہیں کہ: **مَا نَعْبُدُ هُنَّا إِلَّا يُقْرَبُ إِلَيْنَا إِنَّ اللَّهَ** ہم تو ان کی عبادت صرف اس یہے ربطور **ذُلْفَرٌ** ..... ای ..... ات ..... دیں گے ..... یقیناً اللہ جھوٹے اور بڑے **كَفَارٌ** - (سورہ زمر پ ۲۳) مٹکر کو ہدایت نہیں دیتا۔ مافوق الاسابق توں شرک کی بڑھتے۔

شیعہ دعویٰ اسلام کی درج سے بُت بناٹے کی جگہ اس تو نہ کر سکے ..... گو خاص خاص گھریں میں او خصوصاً ایران میں عام گھروں میں اہل بیت کے نام کی تصاویر اور بُت بننے ہوئے ملتے ہیں۔ لیکن حضرت علی و حبیبؑ کی نسبت تعلیم سے کریلا و بخف کی یادگار طبکیاں بنالی ہیں۔ تعریفی علم تابوت، ضریح، شیخہ ذوالجناح جیسی عقیدت سے خود بناہی ہوئی بخیال خویش معلم چیزوں نے بتوں کی جگہ لے لی ہے۔ آج شیعی معاشرہ بلہ بالغہ سوفیسید وہ تمام تعظیمی امور ان چیزوں کے ساتھ بجا لاتا ہے۔ جو مشرکین جتوں کے ساتھ بجا لاتے تھے اور خدا اور رسولؐ نے اسی کو شرک الکبر کا خاتما۔ بظاہر سجدہ کی جگہ نہ تھی لیکن شیطان نے اپنی تسویل اور کارتانی سے شیعوں کا یہ سلسلہ مل کر دیا کہ فاک کریلا و بخف کے نام سے طبکر کو ”مسجدہ گاہ“ بنالو۔ تقرب علی و حبیبؑ درضی اللہ تعالیٰ عنہما کے اس تعظیمی فعل و عبادت کو میں خدا تک پہنچا دوں گا۔ رحمل بھی راضی ہو جائے گا میں بھی خوش ہو جاؤں گا۔ یعنی رند کے رند رہتے ہیں، جنت بھی ہاتھ سے نہ گئی

ایک شاعر نے کیا غوب کہا ہے۔ ۷

ابوداؤد کی یہ روایت اسی کی موئید ہے کہ ایک دفعہ آپ نماز پڑھ رہے تھے کہ چہبے نے جراغ کی بتی اس پر لادالی اور یہ کچھ جل گئی۔ (عاشریہ ابو داؤد ص ۹۶) الاستبصراء میں بھی خمرا کا معنی پٹھانی کیا گیا ہے۔ ۳۲۵

**نماز تراویح** مسلمانوں کی خوش قسمتی ہے کہ ان کو اللہ تعالیٰ نے افضل تین ماہ رمضان نزول فرضیوں کے برابر تراویح کے لیے عنایت فرمایا جس میں نفل فرض کے برابر اور فرض۔ اور عبادت کے لیے اسی کی شب قدر میں جو ایک فرضیوں کے برابر ثواب رکھتا ہے۔ خدا نے قرآن کریم اسی ماہ اور اسی کی شب قدر میں جو ایک بزرگیت کی عبادت سے بھی افضل ہے اتنا رہتے۔ محان کا استقبال ہوتا ہے اور خوب خدمت ضیافت کی جاتی ہے اسی لیے حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نزول قرآن کے اس مہینے میں تلاوت قرآن زیادہ کرتے۔ حضرت جبریل علیہ السلام سے حافظوں کی طرح دور کرتے، تکمیل قرآن کے غیری سال کے رمضان میں آپ نے دو مرتبہ دور فرمایا اور رات کو قیام رمضان کی نماز اور اس میں قرآن سنانے کا اہتمام فرمایا جس کا نام صحابہؓ میں تراویح اس لیے مشور ہوا کہ ہر چار رکعت کے بعد مجایہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم پنچھے جعل کر گئی دور کرتے اور آرام کرتے تھے۔ میں رکعتوں میں ایسے پانچ ترویج ہوئے کہی جی کہ نام معرض وجود میں آنے کے بعد رکھا جاتا ہے۔ پنچھے جعلتے اور آرام کرنے کی مناسبت سے اس کا غرفی نام تراویح مشور ہوا۔ ورزاصل نام قیام شرم رمضان ہے بخوبی و حنون نے یہ عبادت جاری کر کے جویز فرمایا۔

من قام رمضان ایمانا و احتسابا غفرله جس نے ریان اور طلب ثواب کے لیے قیام مالقد مر من ذنبہ۔ (بخاری و مسلم) رمضان کی قیام کے پیغمباہ معاف ہو جائیں۔ آپ نے یہ نماز باجاعت صرف تین دن پڑھائی اور ایک قرآن شریف ختم کیا تبھی تو تمام علم ایک ختم قرآن کو سنت بھی کرتے اور اس پر عالم میں۔ خلتے پڑھی ختم ہوئے کا الہمہ ہو جاتا تھا۔ پنچھے حضرات صحابہ کرام نے اس نماز کے لیے غیر معمولی جوش و فردوس کا مظاہرہ کیا اور مسجد بھر جاتی تھی۔ آپ نے عمداً خود پڑھائی جھوڑ دی مبارک حکم آجائے تو یہ فرض ہو جائے تو امت پرشفت کے لیے آپ نے اسے سنت رہنے دیا اور فرمایا: لوگو! یہ نماز اپنے گھروں اور مسجدوں میں) پڑھا کرو۔ (مشکوٰۃ) عبد صدیقی اور شروع عبد ناردنی میں یہی الفرادی جنیت

دل کے آئینے میں ہے تصویر یار جب ذرا گردن جھکائی دیکھ لی شیخہ دوست کہا کرتے ہیں کہ رعنی یہیں اس یہے جاری ہوا کہ قوم کی بغل میں بت تھے وہ گرا دیتے گئے اور یہ بالکل بے اصل بات ہے۔ لیکن شیعوں کا یہ "اما میرہ بت"۔ ملکیہ یا سجدہ گاہ ہے یا جیب میں برس گاہ ہے کسی لمحے اپنے بچاری سے جد انہیں ہوپاتا۔ شیعوں سے جب اسی بات ہو تو ظاہر ہے حصہ مانند اذان میں کہتے ہیں "هم بشر فاکی میں خاک پر سجدہ زیادہ افضل ہے" اگر یہی بات ہے تو ہم نے کبھی تھیں منہ نہیں کیا کہ سادہ بیک زمین پر سجدہ نہ کرو۔ پھر فاک کر بلکی کیا خصوصیت ہے کھاس والی وجہ اور فرش بھی تو مٹی کی بنشیں ہیں۔ ان پر نماز و سجدہ کرو۔ مختلف گھاسوں کی چٹائیاں اور سوقی جائے نمازیں اور دیوان بھی مٹی کی پیداوار سے بنائی گئی ہیں ان پر نماز پڑھو۔ لیکن شیعوں کا عام مٹی اور اس کی ان پیداواری اشیا پر سجدہ کرنے سے اعراض کرنا اور صرف حضرت علی و حسینؑ کی جیبن نماز کی طرف منسوب خالی مٹی کو ہی سجدہ گاہ بنالیت اور منکورہ بالاتمام تعظیم امور بیالنادرا صل اسی مٹی کی معظم طبیعت کی پرستش ہے..... ہمارا دعویٰ ہے کہ فقہ شیعہ جعفریہ میں ایسی طبیعت سجدہ گاہ بنالیتے کی کوئی تعلیم اور منہب کا مسئلہ نہیں ہے۔ الاستبصراء سے چند اباب ملاحظہ فرائیں۔ اونچی چکر پر سجدے کا بیان، ماروٹی اور کپڑے پر سجدے کا بیان، کتابت شدہ کاغذ پر سجدے کا بیان ہے۔ برق پر اور کسی ایسی چیز پر سجدے سے روکا گیا ہے جس پر باقی بدن نہ ہو تو مٹی والی ٹھیک پر سجدہ منع ہوا۔ لیکن طبیعت پر سجدہ کا کہیں مکم نہیں ہے۔ پونک موجودہ شیعہ جعفری نہیں بلکہ مختاری، تفویضی اور غالی ہیں اور یہ لوگ اعلانیہ انہر کو خدا، فالت، مالک، رازق، مشکل کشا اور فرید اور مانتے تھے۔ طبیعت کی پرستش بھی انہوں نے چالوکی تھی۔ اس یہ سب شیعہ اپنے انہر کو جھٹکا کر انہی تقلید میں شرک پر شرک کرتے جا رہے ہیں۔ (معاذ اللہ تعالیٰ)

بخاری شریف میں خرو سے مراد چنانی ہے۔ شیعوں کی نکیہ نہیں۔ ظاہر فتنی کا حوالہ غلط ہے یونکر امام لغت ابو عبیدہ قاسم بن سلام کہتے ہیں کہ کچھور کی شاخوں سے بنی ہوئی چنانی ہے۔ جھری کہتے ہیں یہ دھملی ہے جو جھور کے پتوں اور دھاگلوں سے بناتا ہے۔ صاحب مشارق کہتے ہیں یہ چھوٹی سی چنانی کی طرح ایک جائے نماز و سجدہ ہے اور نہایہ میں بھی ہی کھا ہے۔

رسی اور لوگ الگ جماعتوں کے ساتھ مسجدوں اور گھوول میں پڑھتے تھے۔  
علم من اللہ فاروق عظم نے اصل بڑی جماعت تراویح کی سنت بھی فیکھی اور فرضیت  
کے انذیشے سے عارضی حکم کے تحت جھوٹی جماعتوں عین ہلاخٹکیں۔ اب وہی بند ہو چکی تھی۔ لہذا  
وہی سابق مسجد میں بڑی جماعت کرانے کا حکم دے دیا اور دو قاری مقر فرمادیے جو دس دن  
رکعیت مسلمانوں کو پڑھا دیتے تھے۔ (موطا امام مالک)۔ تم حضرات صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم  
کا اس پراتفاق داجماع رہا کسی نے کبھی بعد میں بھی اس کی خلاف ورزی نہیں۔ حضرت علی المرتضی  
رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو دعائیں دیں۔ اللہ عز وجلہ کی قبر و شن فرمائے  
جس نے ہماری ساید روشن کیں۔ (تاریخ الممالک للبیوطی ص ۱۰۱) اپنی جو تھی خلافت میں خود مختار  
تھے لیکن بیس تراویح خود ہی پڑھائیں اور مخالفت نہیں کی سب لوگ بیس ہی پڑھتے رہتے۔  
(ترمذی، مجلس المؤمنین، نیل الاول طار ص ۲۷۵) اور تمام شرق و غرب کا عالم اسلام تماہنوز۔  
اس پر عامل ہے اور ایک صدی سے پہلیگے چند غیر مقلدوں کے سوا۔ ۰۰ رکعت  
تراویح کی پڑھتا پلا آ رہا ہے۔

یہ دوست کی پیداوار فرقہ شیعہ کو چونکہ سنت رسول، عمل صحابہ، فران مرفقہ شیعہ ہر جیز سے  
علانیہ بیر و دشمنی ہے اس لیے انھوں نے تراویح کو بھی تختہ اعراض بنایا۔ لقول مختار، "شیعہ  
اس سجنمانی و روش سے محروم رہتے ہیں" آپ تلاوت قرآن اور قیام رمضان کی اس عظیم  
عبادت سے محروم رہیں "انگریز کی اتباع میں بے شک ترک اسلام" کر دیں۔ آپ کو رمضان اور  
غیر رمضان میں تبرے، امام، سینہ کوبی، حیناڑوں سے منصر و ہم آغوشی، اسیزِ محروم میں دولت  
کے ڈھیر، آوارہ گردی، موسیقاری، امر شیر خوانی اور مسلمانوں کے خلاف جاسوسی جیسے فاسقی  
ڈاکروں کے سکھائے ہوئے اعمال مبارک ہوں۔ بہیں قرآن کی تلاوت، سماعات، نماز تراویح  
قرآن کا حفظ ادا ناظرہ اور قرأت سے پڑھنا پھر اس پر عمل مبارک ہو ہم تو اس خدائی تعمیم پر غوش  
ہیں۔ یقول حضرت علی المرتضی رضی اللہ تعالیٰ عنہ ۷

رضیتیا قسمۃ الجبار فینا لنا علم و للجهال مال  
اں کام پر مہین ملاؤں کے سردار مولانا حضرت رسول پاک صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم علی الہ وسلم

حضرت صدیق اکبر، حضرت عمر فاروق، حضرت عثمان غنی اور حضرت علی المرتضی رضی اللہ تعالیٰ عنہم نے  
نکاڈیا ہے۔ اسے ہم کبھی نہیں ہبھوڑ سکتے۔ اس تقریب سے وہمِ اسلام و قرآن مشتاق دُنیا کی  
ٹڑاڑ غافلی کا جواب ہو گیا جو اس تے تین صفحے پر کی ہے:  
بخاری شریف کی روایت میں حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے آٹھ رکعت نماز  
تسبیح کا ذکر فرمایا۔ غیر رمضان کا النظاہس کا ترتیب ہے لیکن مشتاق دُنیا نے باب قیام رمضان کی  
صراحة چھوڑ کر غیر مقلدوں کی طرح روایت عائشہؓ سے تراویح کا انکار نکال دیا۔ حضرت عمر بن حنفیہ ایک  
جماعت سنت نبوی کو ہی جاری فرمایا اور اس سے چند سال پہلے جو چھوٹی چھوٹی جماعتوں ہوتی  
تھیں یا انفراد اسلام پڑھتے تھے اس کی بہت اسے لغوی بدعت اور نبی چیز فرمایا۔ ورنہ  
درالصلی یہ وہی مسنون نماز ہے جو جناب رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے غالو فرمائی  
تھی۔ کچھ موڑفین کا اسے ادبیات عمری میں شمار کرنا بھی اسے دوبارہ جاری کرنے کی وجہ سے  
ہے۔ یہ درالصلی آغاز تو حضور نے فرمایا تھا۔ ہر ہی یہ بات کہ سجدہ تلاوت نمازیں کرنا پڑتا ہے  
تو اس میں کیا حرج ہے؟ آخرو جہش الرطماناز کی میں وہی سجدہ تلاوت کی ہیں لیکن شیعہ سجدہ تلاوت  
بے وضو رکھتے ہیں اس لیے اعتراض ہے۔ سجدہ نماز کی جنس سے ہے تو نمازیں کرنا دوست  
ہوں۔ ترتیب نمازیں کوئی غلط نہیں آتا۔ خود حضور علیہ القسلوہ والسلام نمازیں آیت سجدہ پڑھ کر  
سجدہ کرتے تھے جیسے عجم سے دن صبح کی نمازیں آپ سورة السد سجدہ تلاوت فرماتے  
اور سجدہ کرتے تھے۔ (دکتب احادیث)

آپ کے بقول تراویح کی نماز کی مسقت اور اسلامی تزوییات کے تقاضوں کے خلاف ہے  
تو روزے کا بھی انکار کر دیجئے۔ طویل ایام میں سترہ اخبارہ گھنٹے بھوکا پیاسار کہ کراسلامی شریعت نے  
تو آپ کے خیال انسانی اقدار و تقاضوں کی حفاظت نہیں کی ہے۔

بحمد اللہ ہم تو افطار کے بعد کہا پی کرتا ہو دم ہوتے اور گھنٹوں یہ عبادت چستی سے بجالاتے  
ہیں۔ آپ تھکے ہارے ہی وہی اور فلم بینی سے دل بلالتے ہیں۔ مبارک ہو۔

**تکمیلۃ جنہ زادہ** شیعیا کی الاستبصار ص ۵۳ باب عدد التکمیلات علی الاموات  
میں ہے امام باقرؑ سے پوچھی گیا کیا ان کی تعداد معین ہے فرمائیں

رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے گیارہ، نو، سات، بیانخ، چھ اور پانچ تبحیرین جنازہ پر کی ہیں۔ کتب اہل سنت میں ہے کہ نمازِ جنازہ کی تبحیرات کبھی آپ نے چھ کمیں کبھی پانچ اور کبھی چار۔ لیکن اکثر دفعہ اور رغہ میں آپ نے چار پر ہی اتفاقاً فرمایا، زائد نہیں کیا۔ بعض حضرات صحابہ کرام کو افریقی چار تبحیرات مقرر سنت ہوتے کا علم نہ تھا۔ انہوں نے زائد کیا۔ حضرت عمرؓ تو سنت رسولؐ کے محافظ اور ناسخ تحریق چار مقرر ہونے کا اعلان فرمادیا۔ حضرت علیؓ وغیرہ سب حضرات صحابہ نے تائید کی۔ کسی نے چار سے زائد کیا۔ شیعہ کو چونکہ حضرت عمرؓ سے اور مسلمانوں کے الفاق سے سخت بیر ہے۔ اس لیے آپ نے ولی الامر کی حیثیت سے جس اخلاف کا ناترکیا اور مسلمانوں کو منافق و مخدک کیا۔ شیعوں نے بعد اسی عمل پر عرب کو کوسا اور پھر اختلافات اور جنگلے پے سیداً کر دیئے۔ اولیات کی بحث کارانی ہے جنہیں دشمنان دین مطاعن بنانکر پیش کرتے ہیں۔ الاستبصار کی بالاروایت کے متعلق طوی کتھیں ۵ سے زائد تبحیریں بالاجماع متروک ہیں۔ ہم کہتے ہیں چار سے زائد بالاجماع متروک ہیں۔ شیعہ کا یہ کہنا کہم تبحیریں منافق یا همت زدہ پر آپ پڑھتے تھے ایک لا یعنی بات اور سنت بنوی پر اعتماد ہے سچی بات ہے کہ مومنوں پر آپ نے ۳ تبحیریں دامی سنت بنادیں اور منافقین پر جنازہ سے آپ کو منع کر دیا گی۔ ولا تصل علی احد منهن ممات ابدا ولا تقطع علی قبده۔ تو یہ رہی یہ بحث بازی کر منافق کی حضرت جنازہ کے بعد ایک تبحیر کیوں گھٹ گئی دراصل خدا اور رسولؐ پر طعن ہے۔ وہ حکیم کی دوائی کی طرح احکام شرع میں تصرف کرنے کے بجائے زیادہ رقم کرنے والا عادل حاکم تسلیم کرتے ہیں اور تجھے سب رکم کرنے والوں سے مسجد و احتفاظ کوئی محدود زندیق ہی کر سکتا ہے، مومن نہیں کر سکتا۔ چار تبحیرات کی دامی سنت بننے میں راز یہ ہے کہ تبحیرات نماز کی رکعتوں کے قائم مقام یا مشابہ ہیں۔ کوئی نماز پانچ رکعت کی نہیں ہے بلکہ اکثر چار رکعتوں کی ہیں تو چار تبحیرات سے نماز جنازہ تلقیامت مشروع رہے گی۔

محمد مبین کھنوی کی دیلیۃ النجات کے حوالہ سے ”وَوْلُ قُدْمَ“ کے بعد ستوں دین نماز میں تن و تبدل کا ذکر کیا ہے۔

پھر حضرت انسؓ سے بھی ایسی روایت نقل کی ہے۔ گزارش یہ ہے کہ محمد مبین نے خود مسترد عالم میں نہ کتاب و سیلۃ النجات بحث ہے۔ انہوں نے راضی مدہب کی تائید میں بھی ہے۔ رسولؐ

خداء کے بعد کا زبان طویل ترین ہو سکتا ہے۔ صحابہؓ پرظن غیر ضروری ہے۔ حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ یہ صویں سبق مقام رہے۔ ۸۴۵ یا ۸۵۶ میں وفات پائی ان کے زمانے میں تابعین اور تبع تابعین کی کثرت تھی۔ صحابہؓ غالباً غالباً تھے۔ حضرت انسؓ کے مقابل صحابی نہیں بلکہ غیر صحابی ہیں۔ عہد غیر سے مردار کان فرانش، واجبات و سنن وغیرہ کے احکام میں تبدیل ہرگز نہیں بلکہ نماز میں خصوص خشوع اور اخلاص و سکون کی کمی ہے اور کاملین اسے تغیر سے تغیر کرتے ہیں۔ یہی بات محدثین نے اس حدیث کی شرح میں کہی ہے۔ دیکھئے فتح الباری و عینی۔

تغیر نماز کے سلسلے میں مذکورین حدیث اور بلاغ القرآن کا ذکر ہم سے کوئی تعلق نہیں رکھتا وہ آپ ہی کے آزاد فرش بھائی ہیں۔ آپ نے پہلی اور دوسری صدی میں جمیت حدیث نبوی کا انکا کیا، تمام تلامذہ تبوت کو فیل کر کر تکبیث ثبوت کو بند کر دیا۔ اہل سنت۔ مبنی حدیث بنی ہوتے سے پوری چڑھی ہے۔ ہاں سنت کے مقابل مکمل امامت اختراع کیا اور کذا بول کی وضع کردہ دیا۔ کواموں سے منسوب کر کے امامیہ اجھریہ، اسماعیلیہ، اشاعریہ وغیرہ گروہوں میں بٹ گئے۔ اگر اسی آزادی اور سنت سے تبرا اور صحابہؓ ذمی کی کوکھ سے فرق نام نہاد اہل قرآن مذکور حدیث فتنگیہ جنم یا تو شیعوں کو اپنے ان بیٹوں پر مبارک ہو۔ لہذا فرع دین سفتک کی اس بحث کو ہم اپنے تبصرے سے فارسج سمجھتے ہیں البتہ اپنے چار اقتباسات پر آپ فور فرمائیں:

**۱۔ ایسا کے نسبتہ و راتا کے شعیعیں۔** ”چونکہ تم تجھے نماز، توجیہ و ارشیعہ مسجد و احتفاظ کوئی احتقاد کرتے ہیں اور تجھے سب رکم کرنے والوں سے زیادہ رقم کرنے والا عادل حاکم تسلیم کرتے ہیں لہذا تیری ہی مدد و مانگتے ہیں خواہ تو خود بہراست کریا اپنے کسی مقرر کردہ کے ذریعے اعانت فرماء؟ ملکا۔“

جب قرآنی تسلیم ہی ہے دن میں چالیس مرتبہ نمازی خدا سے یہی وعدہ کرتا ہے کہ درج اللہ تعالیٰ سے مدد و مانگتا ہے۔ تو اب نماز سے باہر حضرت علیؓ و آئمہؓ سے مدد و مانگ کر شکر نہ کریں تر اللہ تعالیٰ سے معاہدہ کوئی وہ خدا خود مدد کرے گا، مصائب ٹالے گا، تھیں یہ پیوںد لکا دینا درست نہیں! ”خواہ کسی مقرر کردہ کے ذریعے اعانت فرماء؟ خدا فی افتیات کسی کو حاصل نہیں ہیں۔“ ۲۔ اور نہ ہی تجوہ سے کوئی پیدا ہو اکثریتی ذات ان احادیث سے منزہ ہے اور ایسا بیٹھا

بے مثال ہے کہ کوئی تیراہمسنیں ہے تیری کوئی نظر نہیں ہے تو نے اپنے جیسا کسی کو ہونے ہی نہیں دیا۔ وَمَا يَكُن لِّهِ كَفُوا أَحَدٌ<sup>(۲۵)</sup>

جب سورۃ اخلاص کے ترجمہ میں آپ خدا کو صد و سی اور تجربی سے پاک بے مثال و بے نظر اور بے مثل و بے ہمسانیتے ہیں تو خدارا اس باطل شرک کی عقیدہ سے تو بہ کریں کہ بارہ امام خدا کے نور سے پیدا ہوئے ہیں۔ خدامی کا بندوبست ان کے ہاتھ میں ہے وہ جو چاہیں سوکر سکتے ہیں جلال و حرام اور مشیت میں خود منمار ہیں وہ فریاد رس و شکل کثیں ہیں ان سے استمداد ہیں خدا سے مدعا لکھنا ہے کیونکہ فرقہ مفوضہ نے یہ عقائد شیعیت میں داخل کر کے مشرک اور ملعون "ہونے کی سند حاصل کی ہے۔

۳۔ "چونکہ ہمیں یقین ہے کہ تو نے ہمارے معروضات گئے اللہ یا ہماری غوش قسمتی ہے کہ تیرے جیسے احکم الحاکمین نے ہماری شغلانی کی جگہ دنیا کے عام امنشک اپنی فریاد پہچانے کے لیے کہی کہی پا پڑے بیلنے پڑتے ہیں" (اص ۲۷)

آپ کی اس تشریح کا تفاصیل ہے کہ اپنے بنادلی عقیدہ "اَنَّمِّلَكَ رَبُّ الْعَالَمِينَ" کے ذریعہ خدامی جناب میں توسل کرنا اور ان کو بطور تقرب خدامی حقوق دینا، پر نظر ثانی کریں اور بغیر کسی دسیلیکے پا پڑے بیلنے کے خلاف سے فریاد کریں کہ وہ معروضات بلا دسیل مبتدا ہے۔

۴۔ فلاخ کا ضامن کلمہ۔ اَشْهَدُ اَنَّ لَّا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَلَّا شَرِيكَ لَهُ وَأَشْهَدُ اَنَّ مُحَمَّدًا اَعْبُدُهُ وَأَرْسَوْلُهُ تَوْحِيدُكَ تَوْحِيدَكَ مُحَمَّدَ شَرِيكَ کی بیماری نے ترجیہ نہ کرنے دیا جویہ ہے۔ میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سو اکوئی معبودو اور خدامی صفات و حقوق والانہیں ہی یکتا ہے اس کا کوئی بھی شرک کار و شرکیت صفت نہیں اور میں گواہی دیتا ہوں کہ حضرت محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اللہ تعالیٰ کے بندے اور اس کے رسول میں" ۶

بلکہ یہ لکھ کر تقویمی شرک کا عقیدہ کا صاف اعلان کرو یا "تو نے اپنے محبوب کی محنت کا صلمہ بھی باقی نہیں رکھ لے ہے اور اتنا خوش ہوا ہے کہ کپڑی خدامی کا بندوبست اسے سونپ دیا ہے۔ م۶

۵۔ اعقاد یہ شیخ صدقہ مکمل کے خالے سے بتا پکے ہیں کہ کائنات کو حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے پرد کردینے کا عقیدہ فرقہ مفوضہ کا ہے جو انکر اور مجھقین شیعوں کے ہاں کافر مشرک اور بیود و نصاری سے بھی بدتر ہیں۔ خدارا اس مشرک کا ز عقیدہ

سے تو بہ کریں یہیں اس تالیف کا حق الحنت مل جائے گا کیونکہ عبد ملک مالک کی ملکیت کا مالک یا شریک نہیں بن سکتا۔ خدا فرماتا ہے "خدا نے تمہارے لیے مثال بیان کی ہے کیا تمہارے ملکوں خلام نہیں ہمارے دیئے ہوئے رزق میں شریک ہیں؟ کشم اور وہ خلام تصرف میں برابر ہو جاؤ" (الآلۃ۔ روم ۴، ۲۱، پ ۲۱)

روزہ کی بحث میں راضی قلم کا پھر اہل سنت پر طعن کرتا ہے: وقت افطار

مذہب اہل سنت نے محض رواضش شیعوں (اپناراضی ہونا تسلیم ہے) کی ضد اور مخالفت میں اس قرآنی حکم کی بھی پروانیں کی اور برابرا پہنچے روزے رات کے بجائے دن ہی میں افطار کرتے پلے اکر ہے ہیں۔ اگر خدا کا حکم وقت مغرب کو ساعت افطار قرار دینا ہوتا تو ایت میں اللہ تعالیٰ الی المغرب فرماتا نہ کر الی اللیل" (ذرورع دین مک)<sup>۶</sup>

راثم "ہم سُنّی یکوں ہیں؟" میں فروع کافی سے حضرت جعفر صادقؑ کی احادیث کے خالے سے بتاچکا ہے کہ وقت افطار اور وقت نماز مغرب ایک ہی ہے جو سوراخ ڈوبنے اور مشرق سے سیاہی پڑھنی شروع ہو جانے پر ہو جاتا ہے اور مذہب اہل سنت اور فرمان صادقؑ میں کوئی اختلاف نہیں۔ شیعوں نے اسے صرف اپنی جھوٹی شہرت کے لیے بات کا بتنگڑا اور بدل کا سحر کر بنا رکھا ہے کیونکہ خدا نے مگر ہر لوگ کی ایک عادت یہ بھی بتائی ہے: بَلْ هُنَّ قَوْمٌ خَصِيمُونَ۔ یہ مشرک قریشی جھگڑا لاؤ قوم ہے۔ (پ ۲۷، ۱۲۴)

ان حق کے منکروں کو اتنا علوم نہیں کہ مغرب رات کا حصہ ہے۔ جب غروب آفتاب سے مغرب شروع ہوئی رات شروع ہو گئی اس لیے اتمموا الصیام الی اللیل۔ رات آنے تک روزہ مکمل کرو کا تفاوضا ہے کہ مغرب کا دقت ہوئے پر روزہ کھول دو۔ اب تاخیر کرنا قابل حکم میں تاخیر ہے جس کا مکروہ ہونا واضح بات ہے۔

اگر شیعوں کا خیال ہے کہ وقت مغرب ختم ہونے اور مکمل رات چھا جانے پر روزہ کھول جائے تو یلغت و شرع کے خلاف ہونے کے علاوہ عمل شیعہ کے بھی خلاف ہے کیونکہ وہ تصرف دس۔ بارہ منٹ لیٹ کر کے وقت مغرب میں ہی روزہ کھول ڈالتے ہیں۔ حالانکہ ان کو شفق بسرخ یا شفق ابیض غائب ہو چکنے کے بعد (پون گنٹھ یا سو اگنٹھ غروب آفتاب کے بعد)

روزہ کھونا چاہیئے، واضح تربات ہے کہ فجریک سحری کھانا درست ہے۔ فجر شروع ہو گئی قاب پلے منتہ میں بھی کھانا روانہ رہا۔ حالانکہ ابھی غرب اندر ہے۔ اسی طرح رات وقت صوم سے فارغ ہے۔ جب غروب آفتاب سے رات شروع ہو گئی قاب روزہ کھونا روا ہو گی۔ کور و شنی گھنٹہ بعد مکمل ختم ہو گی۔ ”رسی یہ بات کہ حضرت عمرؓ و حضرت عثمانؓ نماز مغرب کے بعد روزہ افطار کرتے تھے کیونکہ وہ حضرت عمل رسولؓ کو میانتے اور سنت رسولؓ کو سمجھتے تھے“ ۲۷ قوادر شیعہ حضرت عمرؓ و حضرت عثمانؓ کو واقعی عالم اور سنت رسولؓ کا پابند جانتے ہیں تو براہ کرم ان کی خلافت اور فضائل کو بھی تیم کر کے ان کے خلاف دشمنی اور محاذاہ اڑائی بند کر دیں ورنہ یہ پُرفیری بات ہو گی۔

جب نماز اور افطار کا وقت مغرب ایک ہی ہے تو جو کام بھی پہلے کیا جائے درست ہے۔ تاخیر میں ثواب کا عقیدہ جانتا بدعت اور منوع ہے۔ ۲۸ تمہور حضرت صحابہؓ و امّت کے عمل کے مطابق افطار سے پیاس بھاکر تسلیؓ سے نماز مغرب پڑھتے ہیں جب کہ آپ پہلے دس بارہ منتہ تو بلا و بھر انداز کرتے ہیں پھر جلدی بنتیسلی و کون کے نماز فتاکر روزہ کھولتے ہیں۔ اضاف سے تبلیغ کہ شریعت کا بہترین تقاضا ہم تے پُرا کیا یا آپ لوگوں نے کیا؟

بحث روزہ میں راضی قلم کارنے چند سخن برحقیقت جملے ایسے تحریر کیے ہیں سے اہل سنت والجماعت اور اکابرین حضرت صحابہؓ کی شان نمایاں ہوتی ہے۔ ”عبادت کی اصل روح احسان عبودیت ہے اور یہی ادراک روحاں ارتقا کر لaiں دا تھج کرتا ہے انسان کو اپنے افعال و اعمال کا محاسبہ کرنے کی تعلیم دیتا ہے..... جس قدر بندے کو اپنی حاجت مندی کا بارگاہ الہی میں زیادہ اقرار ہو گا اتنی ہی اس کی نکاح آرزو اس کی بانبڑی اور درست توصل اس کی طرف بڑھے گا۔ (ص ۵۳)..... اور جس قدر خدا کی محبت و عظمت نکاحوں میں زیادہ ہو گی اتنا اپنے افعال کی قیابیں کا اندازہ زیادہ ہو گا۔ پس یہی تفوی ہے“ ۲۸ (ص ۵۴)۔

حضرت ابو بکرؓ حضرت عمرؓ حضرت عثمانؓ اور عاصم حضرت صحابہؓ کرام سے اپنی عاجزی اکسری اور غرف خدا کے ایسے واقعات بکثرت منقول ہیں جن کو شیعہ مطاعن بنانکر اچھا لئے ہیں۔ حالانکہ ایسی باقی سے حضرت سجادؓ کا صحیحہ کامل بجا رہا ہے۔ اسی طرح اہل سنت کسی کی عیسیٰ جوئی او غثہت نہیں کرتے بلکہ برابر اپنی کوتاہیوں پر نظر کرنے اور اصلاحِ عمل کی فکر میں لیکے رہتے ہیں۔ جب کہ شیعہ ان کی اس

صفحتِ تقویٰ کو کمزوری پر چل کر کے ان سے مجادلے اور مباحثے کرتے ہیں۔  
الحمد لله رب العالمین کے اقراری فارمولائے مطابق اہل سنت متعتی اور خدا کے نیک بندے ہیں اور شیعہ اسی بنیاد تقویٰ کے قاتل ہیں۔

**جواب آن غرض** **نسل** [بحث روزہ میں راضی قلم کارنے بلاد جمیون عقوبر کی طرح اسلام ہی ضامن نجات ہے] اہل سنت پر غوغاش فرع کر دیا یہی سالم ہدیہ اللہ کی خدمت میں واپس کیا جاتا ہے“ جس (شیعہ) مذہب کا ہرگز کن اور ہر قیدیہ کتاب و سنت کے خلاف ہو کیونکہ وہ امامی اثناء عشری ہونے کی وجہ کتاب و سنت کی خروت اور جست کو تسلیم ہی نہیں کرتا۔ اس سے بحث کی امیدیں بلند ہنعاً یعنی میتوں کے عقیدہ کفارہ کو زندہ رکنا ہے یہ ایسا موضوع مسئلہ ہے کہ جسے تمہی عقل قبول کرتی ہے اور نہ ہی نقل اس کی تائید کرتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ آئے دن اس کے افراد کیوں نہ بن رہے ہیں اور ادب سو شلزم اپنانے کے دعوے کر رہے ہیں کوئی شخی العقیدہ بن کر کفو و شک کے سیلا ب میں بہرہا ہے کوئی بھائی بن کر ختم بتوت کا مذکور ہو چکا ہے۔ کوئی تمیز یہودیوں کا ایجنب بن کر عالم اسلام کو تباہ کرنے کے عزم رکھتا ہے۔ مذکور خدمت کر زیر زین ہو رہا ہے۔ یہ وہ لوگ ہیں جو اسلام کے پورے ترکیب کو ناقابل قول کر رہے ہیں۔ پوری تاریخ اسلام کو تکمیل کا عدم قرار دیتے ہیں اور تمام حضرات محدثین و فقہاء و مفسرین کی مسامی جیلیم کو دست برداشتہ اور تمام اسلامی سننی فتویات کو نماز اسلام اور و بال دین سمجھتے ہیں۔ مذہب شیعہ کی یہ روشن حضرت رسولؓ اور اسلام سے یہودیانہ استقام کی مکمل کارروائی ہے۔ کسی مذہب کے غیر امامی ہونے کی اوقیان دلیل اس کا محض و پیک دار ہونا ہے جب شیعوں نے قرآن کو محض اور ساقط الاعتبار کا جو صحیح تھا اسے امام محمدؓ پارہ سوال سے غار میں چھپا کر لے گیا اور اس مال مسروق کا ابھی تک خینی حکومت کو بھی سرانگ نہ مل سکا۔ جب جناب رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی تمام عمر کی مکانی سوال کو حضرات صحابہؓ کرامؓ کو اس مذہب نے مرتد قرار دیا۔ جب رسولؓ خدا کی سنت کو نقل دوں اور محبت تا قیامت تسلیم ہی کیا جب آپؓ کی حضرت ازوائج اور حضرت بنات ظاہر استک کر لے ایمان اور نقی نسب کی گالی دی جب رسولؓ اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ہم مرتبہ جو بارہ امام بن کر آگئے اور انھوں نے تخلیل و تحریم مذہب

پاک پوری شریعت محمدیہ کا صفا یا کردیا۔ جب فقہ جفریہ کے نام سے ایک ایسا اخلاق سوز اور اسلام کش نظام امامت دیا جس نے قرآن و سنت، نعمتِ نبوت، ایمان، صحابہ، وقار اسلام، فتوحاتِ صحابہ اور اور شرف امتحن محدث مقام اہل بیتؑ اور نظام شریعت کی ایک ایک کڑی کو نیست و نابود کر کے رکھ دیا تو کیا اب صرف وہی شخص یا کوہہ مومن او عذتی ہے جو ننگ ملٹک ماتی ہو، ہتر کی عیاشی کا مرتب یا قائل ہو کلہ توحید و رسالت پڑھنے والے تمام مسلمانوں کا دشمن ہوا در ان کو بے ایمان مانتا ہو اپنے خالی بارہ اماموں کو خدا اور رسول کا شرکیہ جانتا ہو، ملت محمدیہ کے بجائے ملت جفریہ کہنا نہ پر فخر کرے فاست و موسیقار ذاکر دل کا پکانا بعد از ہو گو شریعت محمدیہ کا تارک ہو، تمام معاصی کا مرثک ہو۔ کیونکہ اس کا عقیدہ یہ ہے کہ حب دار علیؑ بختا ہوا اور تمام گناہوں سے پاک ہے، اہل سنت کی نیکیاں اس کے نصیب ہیں اور شیعوں کے تمام گناہ اہل سنت پر بوجھ ہیں۔ معاذ اللہ۔ اس کو وہ مسئلہ طینت کہتے ہیں کہ خدا نے جو پاک مٹی شیعوں کے لیے بنائی تھی اس سے نیک سُنی بن گئے اور جو پیدا مٹی اہل سنت کے لیے بنائی تھی اس سے بُرے شیعین گئے۔ (اصول کافی ۲۷۷) الغرض مذہب پر شیعہ اسلام کا مکمل تواریخ عین ضد ہے۔ اس میں خدا کو جاہل، غیر مدد بر اور صاحب بد رہا۔ ماننا پڑتا ہے، ہادی اعظم معلم اسائیت اپنے مشن تبلیغ و تعلیم میں بالکل ناکام ہیں۔ نہ یہ رسول اللہ سے متواتر مبلغ ہے اور نہ تقریباً مسائل بد بدل کر بیان کرنے والے آئندہ نے اس کی صحیح تعلیم دی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اس میں اب بیسیوں فرقے ہیں۔ ہر ایک امام کی حدیث پڑھ کر دوسرے کو کافر کرتا ہے جسنو علیہ الصلوٰۃ والسلام کی معلمانہ اور بیغمبر نہ کلی اطاعت اس مذہب میں ہے، ہی نہیں۔ یہ اطاعت کلی اور مذہب کی پیشوائی صرف بارہ اماموں کو دیتا ہے اور لطف یہ ہے کہ بربلا اعلان کرتا ہے کہ "صرف قرآن اور امام کی پیروی واجب ہے"۔ قرآن امام کے بغیر جست ہے، نہ ہدایت دے سکتا ہے اور اب امام و قرآن غالباً ہو پکے ہیں سب دنیاگراہی اور کفر پر مرہ ہی ہے اور آئندہ عالم لدنی ہیں۔ پیدائشی مومن مسلمان ہیں وہ علم و ہدایت کی کسی بات میں روئی گئی کے بھی محتاج و شکار نہیں، براہ راست خدا کا اور اس کا علم اس کا چہرہ، اس کے اعضاء اور اس کی خدائی کو چلانے والے ہیں۔ معاذ اللہ تعالیٰ۔ یہ تمام باتیں اصول کافی کتاب الحجۃ سے ہم "تحفہ امامیہ" میں نقل کر پکے ہیں جس کا جویں چاہیے وہ یہ کفریہ مذہب کتاب الحجۃ سے پڑھ دیجئے

الحمد لله رب العالمين سچا دین اسلام اور اس کی صحیح و مکمل تعبیر نہ ہے اہل سنت ہی ایسا ہے جو قرآن و سنت سے براہ راست ثابت ہے۔ یہ متوڑا و تاقیامت ظاہر ہے اس میں کفوہ شرک کا شرک نہیں اپنے مانسے والوں اور نیکو کاروں کے لیے جنت کا ضامن ہے۔ اور بروں کو دوزخ کا پیغام دیتا ہے۔ عقل و نقل اور عدل و انصاف کے عالمی پیاروں کے عین مطابق ہے۔ دعا کیجیے اللہ سب مسلمانوں کو اسی پرزندہ رکھئے۔ اسی پروفات دے کر جنت میں بیٹھائے۔ آئین زکوٰۃ ہر صاحب نصاب مسلمان پر فرض ہے۔ فرضیت کا منکر کافر ہے۔ تارک فاسق ہے زکوٰۃ اس کا ایسا ماں ایک گھر حرام ہو جاتا ہے۔ مذہب اہل سنت ہی نے اس فرضیہ کا تخطیکیا اور وہ ہر قسم کے مال سے زکوٰۃ نکالنے کے قائل ہیں۔ خلیفہ اُول حضرت ابو یحییٰ صدیقؓ نے مانعین زکوٰۃ سے جہاد کر کر اسلام کی اس بنیاد کو پیچایا اور فرمایا "اللہ کی قسم! اجتناز اور زکوٰۃ میں فرق کرے گا اس سے لڑوں گا۔ اگر اونٹ کی رسمیت ہی نہ دین گے جو رسول اللہ تعالیٰ علیہ و ہم کو زکوٰۃ میں دیتے تھے۔ فدا کی قسم اس پر یہی ان سے جہاد کوں گا۔" رجباری و مسلم چنانچہ سب کو براہ راست پر لاکھڑا کیا۔ اہل سنت اس آیت کی یہ کہ تختہ ہر قسم کے مال کی زکوٰۃ نکالتے ہیں۔

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آتَمْتُمَا الْفِقْوَامِنْ طَبِيعَتِ اے ایمان والو اپنی پاکیزہ کمائی میں سے راوی مَاصَكَسْبَتُمُ وَمِمَّا أَنْخَنَّتُمُ الْكُنْجُ قدیمیں خرچ کرو اور جو کچھ ہم نے زین سے مَنْ الْأَرْضِ۔ (بقرہ، پت، ع ۳۷) تھمارے لیے نکالا ہے (اس سے بھی خرچ کو کمائی میں ملزمت کی تنخواہ، مزدھوی، مال و راثت و همہ، تجارتی کار و بار (زٹ سونے چاندی کے زیورات اور زائد اضروریات سامان) سبھی شامل ہیں۔ جب نصاب کے برابر یہی مال کی بچت پرسال گز جائے۔ چالیسوں حصہ زکوٰۃ میں دینا فرض ہے۔ اسی طرح اونٹ کا کئے گھوڑے، ابکریاں وغیرہ بھی قابل زکوٰۃ ہیں۔ زین کی ہر پیداوار۔ گھاس اور سوختی کڑی کے علاوہ۔ پر بارافی زین سے دسوں حصہ اور نہری و چاہی زین سے بیسوں حصہ عنشہ و زکوٰۃ نکالنا فرض ہے۔ مشتاق صاحب لکھتے ہیں: "چونکہ لوگ اس فرضیہ کو اہمیت نہیں دیتے، زکوٰۃ میں

جیلے ہانے کر کے خود بُرد کرتے ہیں۔ لہذا اسلام کا مقصد زکوٰۃ خاطر خواہ تاریخ برآمد نہیں کر سکا ہے۔ ”(فروع دین ص ۳۲)

”حضور کے نماز مبارک میں زکوٰۃ کا نظام اجتماعی تھا جو کارندوں کے ذریعے جمع کی جاتی تھی پھر معینہ مصارف پر اسے صرف کر دیا جاتا تھا۔“ (ص ۵)

**شیعہ اور زکوٰۃ کی چوری** شیعہ نے کیا جن مانعین زکوٰۃ سے حضرت صدیق اکبر فرنے جہاد کیا تھا۔ صدیق دشمن میں یہ فلیخہ اول سے ناراض اور صردوں اور زکوٰۃ کے منکروں کی طرف داری کرتے ہیں۔ معاذ اللہ تعالیٰ۔ (دیکھئے مصادب النواصب سو شتری) پاکستان میں صدر ضیار الحق نے اجتماعی زکوٰۃ لینے کا آگرڈی نہس جاری کیا لیکن شیعوں نے زبردست مخالفت کر کے اپنے آپ کو زکوٰۃ میتھی کر لیا اور ویسے بھی برائے نام زکوٰۃ کے قائل میں کیونکہ مسلمانی کے لیے یہ لیل مزدوری ہے درمذ در مذ ذیل وجہ سے فرشتہ زکوٰۃ میں تعمیر کرتے ہیں:-

۱۔ سونے چاندی کے ٹکڑے اور زیورات پر زکوٰۃ نہیں مانتے۔ حالانکہ دولت کا سب بڑا سرمایہ یہی چیزیں میں۔

۲۔ نوٹوں پر زکوٰۃ کے قائل نہیں۔ حالانکہ یہی سونے چاندی کا بدل ہے اور بینک دولت پاکستان اس کی ادائیگی کی ضمانت دیتا ہے۔ جب سونے چاندی کے دینار و دلار ہم راجح تھے شیعہ زکوٰۃ نکالتے تھے اب جب اس کی چیگک کاغذی زر نے لے لی ہے اور ڈینا کے بزر کاروبار اسی زر ضمانت اور نوٹوں پر مل رہے ہیں۔ دس بیس روپے کے تنازعہ پر ادنی قتل ہو جاتا ہے۔ ہمارے شیعہ بھائی نوٹوں پر زکوٰۃ نہیں مانتے۔ کس قدر سرمایہ داری کی پرستش اور خدا کو فریب دیتے کی بات ہے مشائق صاحب بھی دبی زبان میں اقرار کرتے ہیں۔

”بعض علماء کے نزدیک نوٹوں پر زکوٰۃ نہیں ہے اور زیورات بھی زکوٰۃ میتھی ہیں۔ یہ علماء کے اختلاف ہیں..... اپنی رائے یہ ہے کہ زیورات اس میں میتھی ہیں کہ دہ ملک نہیں ہیں۔ دلبوتر سکّہ و کرنسی استعمال نہیں ہو رہے۔) اور نوٹ کاغذ ہیں“ (دھکی)

۳۔ مال تجارت، مال دراثت وہ بہیں شیعہ زکوٰۃ کے قائل نہیں۔ البتہ عمر میں ایک مرتبہ دلبوتر استحباب وغیرہ خس نکالنے کے قائل ہیں لیکن اگر کوئی دیندار شیعہ خس عبی نکالے تو وہ آنحضرت سال کی زکوٰۃ بنی باقی سب عمر سے چھٹی مل گئی۔

۴۔ زمینی پیداواری اجناس میں صرف گندم (۲۲ من مقدار) جو، خرمے، مویں پر تین ہوڑ صارع وزن ہونے پر عشر یا بیسویں حصہ کے قائل ہیں تھیں کثیر اجناس چنا، مکھی، چاول، گن، جوار باجرہ وغیرہ پڑی آمدن والی خصلوں پر عشر کے قائل نہیں۔

۵۔ چاندروں میں صرف اونٹ، گائے، بھیڑ بکری پر زکوٰۃ مانتے ہیں۔ گھوڑے، بخر وغیرہ پر زکوٰۃ کے قائل نہیں خواہ لکھنی بڑی تعداد اور مقدار میں ہوں۔

حاصل یہ نکلا کہ شیعہ کے نزدیک زکوٰۃ صرف چار خصلوں اور تین قسم کے پالتو جانوروں پر ہے باقی نقدی، زیورات، کرنی نوٹ، سامانِ تجارت کسی عبی چیز پر زکوٰۃ نہیں۔ بتلاتیے مشاق کے اس قول، ”زکوٰۃ میں جیلے ہلانے کر کے خود بُرد کرتے ہیں“ کا مصدق غوشہ ہوئے یا نہیں؟ محمد اللہ تعالیٰ مکمل اسلام اور محافظہ زکوٰۃ، مرنی یا تامی دساکین مذهب صرف اہل السنّت

والمجاعت ہی ہے۔ لسم اللہ خپیہ پڑھتے پر ہمیں نماز کا چور کا محتاج تھا لیکن خود شیعہ تو زکوٰۃ چوڑا بات ہوتے۔ اب نام نہاد فقہ جعفریہ کا فارم پُر کر کے زکوٰۃ سے جان چھڑا لیتے ہیں۔ (معاذ اللہ تعالیٰ) خمس کے مسئلہ کو بھی مشاق نے شیعہ مذهب کی صداقت پر دلیل بنایا ہے کہ اس کی ارکانِ اسلام کی طرح پابندی صرف شیعہ مذهب میں ہی کی جاتی ہے مذهب شیعہ میں واضح حکم قرآن کو نظر انداز کیا گیا ہے۔ (ص ۲)

ہماری گزارش یہ ہے کہ حسب سابلیں یہ بھی شیعہ مؤلف کی نفاطی اور پاپک دستی ہے تو خس دیگر ارکان کی طرح ہے کہ اس کا نکانا باقاعدہ ہر مسلمان پر فرض ہو کیونکہ قرآن میں ایسی کوئی تعلیم نہیں اور نہ اہل سنّت نے ضمنی مالی مسئلہ کی جیتیت سے اس کی مشروعت کا انکار کیا ہے۔

خس کے متعلق پت کی پہلی آبیت کا ترجیح مشاق نے یہ کیا ہے؟ اور جان لو جو کچھ تحدیں غنیمت سے حاصل ہو اس میں کا پانچواں حصہ (ہے) خدا کے لیے

کی حکمت خدا نے یہ بیان فرمائی۔

کے لا بیکُونْ دُولَةً مِنْ الْأَعْدَى كَمَلُكُمْ  
 وَمَا أَنْتُمْ كُمُّ الرَّسُولُ فَخَدُودُهُ وَمَانِهِ لَكُمْ  
 عَنْهُ فَانْتَهُوا۔ (حشر ۱، پ ۲۸)

تاکہ یہ مال تمہارے مال داروں میں ہی گوش نہ  
 کرتا رہے اور جو کچھ یعنی رسول اللہ صلی اللہ علیہ  
 وسلم دیں لے لو اور جن سے روک دیں نہ لو۔  
 تو صرف غیر غنی افراد میں تقسیم اور کمی بیشی میں حاکم کی صواب بدید اسی آیت سے معلوم ہوئی۔  
 اصول کافی ۳۴۵ میں امام جعفر صادقؑ کا فرمان ہے: عطیات جن پر مسلمانوں نے لشکر کشی  
 نہیں کی۔ اموالِ صلح، بہجڑیں، پست وادیاں، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے بعد غلیظہ  
 کے قبضہ و تصرف میں ہوتی ہیں جیسے چاہے ان کو (حق داروں پر) خرچ کرے۔  
 فهو الرَّسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَهُوَ لِلْعَامِ مِنْ بَعْدِهِ يَضْعُفُ حَتَّى يُشَاءَ  
 كَتَبَ الْمُرَاجُعُ اور الفاروق کے عالم سے مشائق نے حضرت علیؑ کا جعل نقل کیا ہے وہ  
 ہماری تائید کرتا ہے۔

حضرت علیؑ نے اگرچہ مصلحتہ بتوہاشم کو خدا میں سے حشر نہیں دیا لیکن رائے ان کی بھی ہی  
تھی کہ بتوہاشم واقعی حق دار ہیں یہ حضرت عزتؑ نے سادات و بتوہاشم کی ماں خس و عطا یا سے  
خوب کفالت کی۔ حضرت عباسؓ وعلیؓ کو ان ماں کا مستولی بنایا۔ خود بھی سلسل تعمیم کیا۔ حسینؑ کے  
اہل بدر کی طرح پانچ ہزار سالانہ وظائف مقرر کیے۔ (کتاب المزارج)  
مشتق رافضی کا یہ لکھنا انتہائی محورٹ اور بکواس ہے

”جس طرح دیگر احکام کو روشن نہ صورت کے باوجود قیاس اجتہاد کی نذر کیا گیا۔ اسی طرح رسولؐ کی اولاد کا یہ حق بھی پامال کیا گیا۔ غالباً اس غصیبیت کی وجہ اقتدار کا استحکام تھا کہ اہل بیت کو مالی نمائی سے لاغر کھا جائے اور اس پالیسی کے نفاذ سے حکومت کو متعدد سیاسی فائدہ عامل ہوئے جن کا بیان خارج از معمون ہے؟“ (ص ۸)

در اصل مذہب شیعہ رضا یاری کا حامل ہے پاکستان کے سردار دار ارب پتی ۲۲ ٹانوں کی اکثریت مذہب شیعہ رکھتی ہے۔ یہ لوگ اہل بیت کو بھی جائیگا دار اور خس و فدک وغیرہ کا مستقل مالک اسی جذبے سے سمجھتے ہیں اور ان کی تشریف سے اپنا مقصد بھی صرف دولت حاصل ہے بن جیسا درج درمیں ملے۔

ہے اور رسولؐ اور رسولؐ کے قرابت داروں اور نئیوں اور سکینوں اور پرنسپیلوں کیلئے ہے۔ (۴۷) یہ آئیت سورۃ النفال کی ہے جہاد کے احکام بیان ہوا ہے میں کہ جنگ کے بعد جمال غنیمت حاصل ہواں کے چار حصے فوجیوں کا حصہ ہے اور پانچواں حصہ پانچ حصے کے حقداروں میں تقسیم کیا جائے۔ اللہ تعالیٰ کا نام بطور تبرک ہے یعنی پانچوں اقسام میں خدا کے حکم کے مطابق باہنا کو یاددا کا حصہ نکالنا ہے حضور علیہ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ کا حصہ آپ کی زندگی سے خاص تھا۔ آپ کے انتقال کے بعد خود بخود ختم ہو گیا۔ رشتہ داروں کا حصہ عمدہ بتوت کے بعد عمدہ صحابہؓ میں بھی حضور علیہ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ کے رشتہ داروں کو مطابرہ اور اب بھی جہاد کے مال غنیمت سے ان کو پانچ حصہ مل سکتا ہے۔ اہل سُنْتِ اس کے منکر نہیں ہیں۔ فرق هرف یہ ہے کہ اہل شیعوں نے رکۂ کوتور ذاتی کمالی سے ماضی قرآنی کے خلاف۔ خارج کر دیا اور خلاف قرآن عام احوال سے خمس کے بطور استحباب قائل ہو گئے حالانکہ یہ شریعت میں یہ تصرف اور ناجائز مداخلت ہے کیونکہ خمس صرف مال غنیمت و جہاد سے نکالا جاتا ہے یا ان معدنیات اور دلخیلوں سے جو شہلات زمینوں سے حکومت کو مل جائیں۔ دوسری یہ کمال غنیمت یا معدنی خزانوں کے خمس کے حصہ اپار گروہ ہیں۔ سادات، یتامی، مسکین، مسافرین۔ شیعوں نے صرف سادات کو

تو دلوں میں درجہ بی میں، حادثہ میں تسلیم کے ساتھ میں اسی طرح کوئی  
حالانکہ سادات کو بھی غربت اور احتیاج کی صورت ہیں ملے گا کیونکہ زکوٰۃ ان پر حرام کی گئی  
ہے اگر وہ مال دار ہوں تو وہ تمیس نہ پائیں گے۔ جیسے صحیح احادیث آگے کتاب میں اسی مسئلہ  
کے ضمن میں آپ پڑھیں گے۔ کہ حضرت عفرش نے تمیس سادات کو دینا چاہا۔ حضرت علیؓ نے فرمایا  
ہم مال دار ہیں تھیں حاجت نہیں تھیں اور ممالکیں کو دے دیں۔ (ابوداؤد)  
اہل بیتؑ کے مقام عالیٰ کا لفاظ خاصی ہے اور اسلام کا معباشی نزدیں اصول یعنی جاہت ہائے  
کہ طلبِ حاجت کی شکل میں تو قرابت داران رسولؐ کو مال خمس میں اولیت حاصل ہے لیکن ان  
کے استغفار کی شکل میں یہ مسلمانی فراز کا حصہ ہے۔ حاکم اپنی صوابید سے دیگر مصارف پر خرچ  
کرے گا جیسے مال زکوٰۃ کو وہ آٹھ مصارف میں تقسیم کرنے کا مجاز ہے خواہ سب اصناف میں بلکہ  
تقسیم کرے یا حسب ضرورت کسی ایک کو مخصوص کرے یادوں سے زیادہ دے۔ مال نے کی تقسیم

کرنا ہے۔ انہوں نے اس کے لیے اہل بیتؐ کے مقام دکردار کو جھی داؤ پر لگا دیا ہے۔ مسئلہ فدک کے تنازم اور رثہ کشی کو جھی دیکھا جائے تو شیعہ مذہب کے باطل و سرماہی وار ہونے اور مقام اہل بیتؐ کے قاتل ہونے میں کوئی شبہ نہیں رہتا۔ صحابہ و شمنی میں تو یہ لوگ کیونٹ بن جاتے ہیں اور کہتے ہیں:-

”اسلام کا بنیادی معاشی اصول یہ ہے کہ ضرورت سے فاضل رقم پر فداء اسلام کا کوئی حق نہیں بلکہ اس کی حیثیت این کی سی ہے“ (ص ۸۷)۔ (حالانکہ اسی فاضل رقم پر قوڑ کوڈا، حج اور صدقات کی عباداتیں قائم ہیں۔ اگر فداء اسلام کا اس پر کوئی حق ملکیت نہیں تو پھر یہ عبادات بھی اس پر فرض نہیں۔)

لیکن جب حضرت علیؓ اور خلفاء رسولؐ قرآنی اصول اور سنت رسولؐ کی روشنی میں حصہ لاید مستقین میں کی بیشی کے ساتھ بانٹتے ہیں تو یہ ان کے غلاف آسمان سر اٹھا لیتے ہیں کہ حضرت علیؓ نے اہل بیتؐ کا حق غصب کر لیا۔ ان کو جس میں کی بیشی کرنا درست نہ تھا۔ بنوہاشم سب خس کو اپنا ذاتی حق سمجھتے تھے وغیرہ۔

ذی القربانی کی تشریح میں بنی اسرائیل کی آیت وات ذی القس بی حصہ، در منثور و فیروز کے حوالے سے یہ لکھا ہے: ”کہ جب یہ آیت نازل ہوئی تو رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فاطمہ کو بلا یا اور فدک عطا فرمایا“ (ص ۵۷)

حالانکہ یہ روایت محسن جعلی ہے۔ سورت بنی اسرائیل اور سورۃ روم دونوں میکی ہیں فدک کا اس وقت تعمیر بھی نہ تھا وہ تو، ہم میں مدینہ میں آیا تھا۔ مگر میں تو حضرت فاطمہ صیفی الرسن تھیں نہ علی المتفقی قربت داران میں شامل ہوتے تھے نہ حسینؑ تھے۔ پھر چوروف ریشم پیغمبرؐ اپنی لخت جگل کو بیٹُ المال سے خادم نہیں دیتے بلکہ اسے عام فقار کا حق قرار دیتے ہیں (کتب سیرت) وہ ایک بہت بڑی جائیداد اپنی بیٹی کو کیسے ہبہ کر دیتے ہیں۔ بلکہ بچپن میں قبل از حضول یہ پروگرام بناتے ہیں؟ دراصل یہ سرماہی دار اور زر پرست شیعوں کا زاہد ترین رسول ہیں پر زبردست حملہ ہے۔ معاذ اللہ تعالیٰ۔

زر پرست مشاق آخر میں یہ بڑھ مارتا ہے:

”اس کے برعکس شیعہ مذہب خس کی ادائیگی متواتر کرنے کی تعلیم دے رہا ہے۔ خدا کے مقر کردنے والیں وہ کمی کرنا صلح نہیں سمجھتا ہے اور اولاً و رسولؐ کے حقوق کی پاسداری کر رہا ہے لیں یہ مذہب یقیناً بہتر ہے“ (ص ۸۶)

ذاتی اغراض کے لیے خدا کے قانون زکوٰۃ میں ترمیم کر کے جو منہ خس شیعوں نے تراشا ہے اس کی جگہ تم دکھا پکے پھر خس کا مال سادات نکل پہنچتا ہے سب کو معلوم ہے کہ قبیل تو مونیٰ موٹی فیسوں کی شکل میں بڑے بڑے مرثیہ خوان مراشیوں، گلکاروں، فوج خانوں اور ڈاکروں، مجتهدوں کی بیعت چڑھ جاتی ہیں اور غیرہ سادات تو اہل سنت کے گھروں اور کھلیانوں سے بھیک مانگ کر گزارہ کرتے ہیں۔ تجربہ و مثالہ سب سے بڑی دلیل ہے۔ رہی ”ادلا و رسولؐ“ کے حقوق کی پاسداری یہ خوش نہاد فریب لیل ہے ورنہ دوست بن کر شیعوں نے جواہل بیتؐ پر قلم ڈھانے اور ۱۳۰ میتوں کی انتظار میں ۱۲۰ سال سے امام زمانہ حضرت مسیح دیٰ آج بھی غار میں غائب ہیں۔ کے معلوم نہیں ہے؟ مذہب شیعہ اس دنیوی حکماز سے یقیناً بہتر ہے کہ دھوکہ سے اہل بیتؐ رسولؐ کو بلا کرذبح کر دیجہر مظالم کی عمارت استوار کر کے خوب دولت کماد، عیاشی کرو، جب سیاسی پاور مصالح ہو جائے تو انقلاب ایران کی طرح مسلمانوں کو خوب مارو اور مروا۔ (معاذ اللہ)

**حج** | اسلام کا پانچال عظیم رکن حج ہے جو عبادت مالی اور بدلتی کا مجموعہ ہے تھا۔ اس صاحب نج استطاعت تدرست آزاد اسلام مرد و عورت پر فرض ہے جو پر امن راستے سے حج کے سفری اخراجات آمد و رفت، اگر پیاو اخراجات کے علاوہ۔ رکھتا ہو جس پر حج فرض ہو اور وہ عمداً نہ کرے تو قاسق ہے۔ حدیث شریف میں سخت وعید آئی ہے کہ ایسا شخص یہودی ہو کر مسے یا اسرائیل ہو کر۔ مجھے اس کی پرواہ نہیں۔ (صحیح)

حج کا اجتماع ایک عالمگیر مسلمانوں کی کافرنس ہوتی ہے جس میں وہ خدا نے واحد کی دلائی عبادت سے چہاں رو ہانی فائدہ حاصل کرتے ہیں وہاں باہمی اخوت ارادواری سمجھتے انس اور ہمدردی کے وافر مذہبات کا اعلام پاتے ہیں۔ اسی طرح تجدیق، معاشی اور مادی ذرائع کو جی ترقی ملتی ہے اور ان کی مسلم قومیت، اتحاد، تہذیم اور شان و شوکت کا بھی انہمار ہوتا ہے میلان

عفات اگر محشر کا نور پیش کرتا ہے اور عاشقانہ اداوں، مجد و بارہ چالوں اور ایک ہی قسم کے لیاں احرام میں ہر شخص کو اپنی فکر رہتی ہے اور میدان آفتاب میں کامیابی کے لیے یہاں سے بھر پور جذبہ حاصل کرتا ہے اور گناہوں سے تائب ہو کر اعلیٰ مقیموں کا کروار اپنا لیتا ہے۔ وہیں اسے میدان جہاد کی بھی تربیت دی جاتی ہے۔ کیون وہ اپنے مرکز کے گرد طواف کی پریڈ کر رہا ہے۔ مرکز کعبہ کے پاروں طرف وسیع و عریض حصیلی ہوئی دنیا کو اپنا میدان دعوت سمجھتا ہے رمل کی سنت سے کفار کو مروعہ کر رہا ہے۔ مقام ابراہیم پر نفل طپھ کراپتے قائد و جنرل سے بدلیات لے رہا ہے۔ صفا و مروہ کی سی او مشقوں میں جوش جہاد کو انجام رہا ہے، شیطانوں کو نکریاں مار کر نشانہ بازی کی مشق کر رہا ہے۔ اپنے ہاتھوں سے پیارے ہاؤروں کو ذبح کر کے مال جان کی قربانی کی رسیل کر رہا ہے اور قتل و شہادت کے غفت کو علدار دور کر رہا ہے۔ باریک یعنی سے دیکھا جائے تو گویا یہ ساری باتیں سول اور فوجی، دفاعی اور اقدامی جہاد کی ٹینگ ہیں۔

**شیعہ اور قصیر حج** مذہب شیعہ اسلام کے دعیدار کی حیثیت سے اکچھ فرمیتیت حج کا زبانی قائل ہے مگر اس کی بڑگی گھٹانے عام کو دور کرنے یا پھر سیاسی اور گروہی مقصود حاصل کرنے میں کوئی دقيقہ فوگراشت نہیں کرتا۔

۱۔ بزرگان دین کے مزارات پر کے بنانا خلیلیت میں منع میں۔ کافی باب تطہیین القبر و تحریم من ۲ کی احادیث پیشی علی کہ غفاری سمجھتے ہیں۔ شیخ امامہ کے ہاں یہ مشورہ مسئلہ ہے کہ قبر حنائی کرنا مکروہ ہے اور یہی ہمارے علماء کا فتویٰ ہے۔

ان کے اردو و طواف کرنا اور ان کے نام کی منت ماننا یا ان سے استدا و کرنا بھی شرک درام ہے۔ مگر نہ ہب شیعہ قبور ائمہ کو کبھی سے افضل کتنا اور ان کی زیارت کو حج سے و گنازیادہ بتاتا ہے۔

**ابو عبد اللہ دام حفظ صاحب** فرماتے ہیں جو موسیٰ حضرت حسین علیہ السلام کی قبر کی زیارت کر کے عید کے دن کے سوا جب کہ آپ کا حق پیچانا ہو تو اللہ اس کے نام اعمال میں بیس حج، بیس قبل عمرے اور بیس دہ فاض حج سمجھے گا جو اس لے بھی سلیمان عامل کے ساقہ کیے ہوں۔

(فروری کافی من ۲۸)۔ ایک اور دوایتیں حج سے ۹ گنازیادہ ثواب کا ذکر ہے۔ تاخنی نورا اللہ شوستری یہ ستر سمجھتا ہے:-

کبھی بگدر و فتنہ اور میکند طواف رکب الجمیع این تر وون این این  
کبھ تو امام حسین کے روشنے کا طواف کر رہا ہے۔ اے حاجیو تم کہر بھٹکے جا رہے ہو۔ معاذ اللہ  
(میلس المؤمنین ص ۵۸ ج ۶)

ملا باقر علی محلی زنا و تحریر کے مقابلے میں حج و عمرہ کی یوں توہین کرتا ہے:  
”جب ہر دعورت (متند والی) کا بوس لیتا ہے خدا نے تعالیٰ انھیں ہبہ پر ٹوپ حج و عمرہ  
بختا ہے“ (رسالہ متہ ص ۱۵)

حضرت سید عالمؑ نے فرمایا جس نے زین مومن سے متخر کیا گیا اس نے ستر مرتبہ خانہ کعبہ  
کا حج کیا“ (رسالہ متہ ص ۱۶ از ملا باقر علی محلی)

یہی وجہ ہے کہ شیعہ حج کو بہت کم جانتے ہیں۔ ہر سال اندر وہن ملک و بیرون ملک سے  
لاکھ بھر پاکستانی مسلمان حج سے مشرف ہوتے ہیں لیکن پشاں اور اعداء و شما کر لیجئے شیعہ ایک فیصد  
بھی نہیں نکلیں گے۔ جب کہ زدہ ری والے حج کے لیے ہزاروں افراد تناسب حج سے دس گنا  
سے بھی زائد شیعہ کر بلہ، بخفی، کاظمین، تہران وغیرہ جاتے ہیں۔

محمد شیعہ مولانا محمد حسین ڈھکو سمجھتے ہیں :

عقباتِ عالیہ کی زیارات کو اگر سو جاتیں گے تو حج کے لیے دس بھی نہیں۔

۲۔ پہنچ سالوں سے ایرانی مجاہد کی کثرت ہوئی ہے مگر ان کے پیش نظر حج کی سعادت نہیں  
بلکہ خیانتی کے بُت کی جگہ جگہ نمائش ”اللہ اکبر، خمینی رہبر“ کے نئے نئے کام کا اعلان، عربوں سے نفت  
دلانے کے لیے سیاسی جلوس اور ایرانی قوم کا مظلوم مظاہرہ دکھانا اور اسرائیل کی نمائندگی کرتے ہوئے  
حرمین شریفین پر ناپاک قبضے کے عوام کا انتہا ہوتا ہے۔ ہر سال حرمین شریفین میں گڑاڑ اور الحاد پھیلتے  
ہیں۔ تصادم اور لاٹھی چارچ اور آنسوگیں شیلز کی نوبت آتی ہے۔ دنیا بھر کے مسلمانوں کو کوئے  
ہیں اور اس ملعون کارروائی سے مسلمانوں میں غم و خشکی کا تردود رجھاتی ہے اور خیانتی پرتوں پر یعنی طعن  
کی بارش برستی ہے اس الحاد اور شرارت پسندی کی سزا نہ ختم ہونے والی تباہ کن جنگ کی سوت  
میں انکوں ہی ہے لیکن اسلام شفیعی اور توہین حرمین کی امشتوم حکمت بے باز نہیں آتی۔ ۱۲۱۴ حج میں سلطان  
ہو کر حرم شریف پر چلنا و قبضہ کرنے کے خوفی قسام میں تین سو ایرانی مدارہ رکنے خدا کا فرمان سچا ہے:-

وَمَنْ شِرِّدَ فِيهِ بِالْحَاجَةِ ظُلْمٌ نُذِيقُهُ  
مِنْ عَذَابِ الْأَيْمَمِ۔ (حج، ۲۴، پ، ۱۷) گاہم سے دروناک عذاب چھائیں گے۔  
حج کے مسائل میں بھی اپنی فطرت کے مطابق اختلاف کرتے ہیں جن کی تفصیل یہاں غیر  
ضروری ہے۔ قرآن و سنت کی دلیل سے نہیں محس بناوٹ روایات، ڈھکوسلوں اور اختلاف  
برائے اختلاف حق اہل سنت سے برخلاف کرنے میں ہے؛ جیسے اصول سے اہل اسلام  
سے جداگانہ اس مذهب کا شمار ہے۔

بچھو کو ڈنگ مارے بغیر ہیں نہیں آتا درہ زہرا سے خود کھاتا رہتا ہے۔ حج کی بحث میں  
مشاق نے بڑی تکمیل کاری دکھائی۔ مناسک کی تفصیل اور فلسفہ بیان کیے اور تان ان باتوں پر  
آئوڑی "اہل سینت نجات کا مسئلہ سید ہیں" ۹۲

"شیطان کے تین روپ پیں اور تینوں صورتوں سے تبرک رہتا ہے۔ لحاظ نسبت محترم ہے  
پس راویت میں غیر خدا کی چیز خواہ وہ شیئر ہی کیوں نہ ہو کا احترام اس لیے ضروری ہے کہ نسبت محترم  
ہے۔ جب ہم شعائر اللہ کی تعلیم کرتے ہیں تو یہ تعلیم حاصل ہوتی ہے کہ خاصاً خدا کی نشانیوں کا  
احترام کرنا شرک نہیں بلکہ عین وظیب ہے۔ حسین یاد گاریہن کیونکہ ابتداء حج ہے اور انہتایا دکربلا  
ہے" ۹۳

پھر قائم اسلام کی سبکی کرتے ہوئے بیان ہمک ہکھلتے ہیں  
اور کائنات کے نام و افات میں سے صرف اور صرف ایک ہی واقعہ ایسا ہے جسے جو لانا دراصل اسلام  
حقیقی اسلام کی پوری تعلیم حملہ دکھائی دیتی ہے اور یہ واقعہ کربلا ہے جسے جو لانا دراصل اسلام  
کو جھوٹ جانا ہے" ۹۴

"ماول گھٹا چھوٹے آنکھ" کا مصدقہ ان باتوں کو مناسک اور ان کی مکتوں سے کیا  
تعلق ہے بہ شیعیت اور شرک کا سوڈا ہے جو دماغ پر ایسا چھایا ہے کہ بیل کو خواب میں چھپڑے  
نظر آ رہے ہیں" ۹۵

الل بیت کعبہ وہ تمام صحابہ کرام ہی ہیں جنہوں نے بتوں کو ہٹا کر خانہ کعبہ شریف میں  
سبک پہلے باجماعت نماز پڑھی۔ ان کے بعد حضرت عمر فاروقؓ تھے یا وہ دس ہزار قدوسی صحابہؓ

ہیں جنہوں نے مکہ شریف کو فتح کر کے کعبہ کو بتوں سے پاک کیا۔ ان کعبہ والوں سے تو شیعہ کا بچہ بچہ  
نفرت کرتا ہے شیعوں کو کعبہ کے اہل بیت سے کیا تعلق ہے؟

حضرت علی المرتضیؑ نے قیدیاً کعبہ والے ہیں کہ خدا کی توجیہ کا درس دیا ہے اور اصحاب و شیعہ پرستی  
سے تبرکیا ہے۔ مگر شیعوں کو علیؑ کے عمل و کوادر سے کیا واسطہ؟ وہ تو خمینی جیسے ظالموں  
کی تصادی اور خیالی شیعیات کی باقرار خود عین خدا جسی تعلیم کرتے اور پوچھتے ہیں۔ کبھی محدث  
علیؑ کی پیدائش۔ ایک شیعہ کا مشہور کردہ قصہ ہے۔

جسکے متعدد ہم یہاں کچھ نہیں کہتے، عقل و دین بھی اس سے انکاری میں کیونکہ کعبہ شریف  
مقامِ عبادت تھا۔ زیارت و پیغمبر کا سلطنت اور بر تحدود مذکورہ علمدار طیوری کیس کے لیے کوئی فاقہ وہاں  
اکتے پھر وہ تین جو سائٹ ہیتوں کا مرکز اور صنم خانہ بنانہ ہوا تھا۔ اس محل میں فوجوں دنپکے کی خصیلت  
تلکاش کرتا جائے شیرلانے کے مترادف ہے۔

تبرک شیطان سے ہو رہا ہے یا اس کے سکھلاتے ہوئے اعمال سے جو کفر و شرک اور  
نافرمانی ہیں شیعوں نے آج تک تبرکانہ شیطان سے کیا نہ اس کے اعمال کفر و شرک اور معاصی سے  
بلکہ ان کے تو بدستور تولا کیا ہے ہاں حقیقتہ تبرک، قرآن کریم، سنت بھروسی، توحید اللہ، تمام صحابہ  
کرام اور تمام ملت اسلامیہ مخدیہ سے ہے۔ شعائر اللہ معظمہ میں۔ اس لحاظ سے کہ اللہ والوں نے  
ان کو استعمال کر کے اللہ کی بے مثال عبادت کی ہے نہ اس لحاظ سے کہ ان کی شکلیں وہیں  
بننا کر چونا، چاٹتیا یا پوچنا شروع کرو۔ مسلمان حاجی سنت ہاجری میں صفار وہ کی پہاڑیوں پر پڑھتا  
اور پتھروں کو سنت ہاجری میں پاؤں سے روشننا اور اللہ سے والہا دعا یں قدم لگاتا ہے لیکن  
ان کو بوسہ کاہ نہیں بناتا ہے تو شیعوں کی خیالی تعظیمی شیعیں، خود بخود شرک اور بت پرستی کا مظہر  
ثابت ہوتی ہیں۔

سیدنا حضرت امام حسینؑ کا مقام اور شرف شہادت اپنی جگہ بجا ہے۔ لیکن اسے کعبہ سے  
مرپوٹ کرنا یا ذبح عظیم کا مصدقہ بتانا ایک زیادتی اور شیعی و جملہ ہے آپ تو عین حج کے موقع پر جب  
کعبہ شریف میں سب سماںوں کا جماعت تھا اور وہ مرکز اتحاد بنا ہوا تھا، کفیلوں کی پُر فریب نعمت  
جیسی کعبہ شریف جھوٹ کر جل دیتے اور حضرت اسٹیبلؓ نے تو اسے تعمیر کیا اور آخر درم بک آباد رکھا تھا۔

کعبہ و سعیل سے نسبت تب بجا تھی کہ آپ مسلمانوں کی خواہش کے مطابق یہاں کعبہ میں رہ کر دعویٰ خلافت کرتے اور حضرت عبد اللہ بن زبیرؓ کی طرح جام شہادت نوش فراہتے۔ آپ شہید کر لیا اور انتشار یاد کر لیا ہیں، ابتداء کعبہ نہیں۔ علامہ اقبالؒ کی طرف منسوب شعر پر مبالغہ اقبالؒ تاویل ہے۔

مشائق صاحبہ لکھتے ہیں: "ایسے عاشقان خدا کی یاد کوہ سال تازہ کرنا زندہ قوموں کی نشان ہے اگر اصل نشانی دستیاب نہ ہو سکے تو نقی نشانیاں بیش کرنا بھی ضروری ہے" ۹۲

انہی نقلی نشانیوں سے توبت بننے اور صفر پرستی وجود میں آئی۔ اب قرآن و سنت سے دلیل لانے کے بجائے قیاس و مذکور سلسلہ سے نقلی نشانیوں کو ضروری کہا جا بہا ہے تاکہ تفسیر نہیں، دلیل، علم، ضریح وغیرہ بناؤٹی یا دگاروں اور نشانیوں کی تفہیم و پرستش کی جائے۔ مدہب پیشیدگرگر کی طرح کیا کیا رنگ بدلتا ہے؟ بحرِ حج میں یادش بخیر، حضرت عوف پر طعن کیا ہے کہ متوجه اور متقدہ الناس کو آپ نے بندکر دیا تھا۔ مقتول الناس سے شیعہ کی محرومی اور اس غم میں نوسرو بچا کی فریاد تو کچھ سمجھ آتی ہے یہ کین تھن حج کی بندش کا دعویٰ اتنا ہم محسن ہے۔ زاد المعاد کی روایت و قفت انتظامی امر سے تعلق رکھتی ہے کیونکہ اہل سنت کے تمام مکاتب فخر کے نزدیک حج کی تین قسمیں ہیں، حج، تفتح، حج قرآن، حج افزاد اور نیوں درست میں۔ شاہیفہ کے ہاں حج تفتح افضل ہے جس میں پہلے عمرہ کے احرام ہموڑا جاتا ہے۔ پھر حج کا الگ احرام باندھا جاتا ہے۔ حنفیہ کے ہاں حج قرآن افضل ہے کہ حج و عمرہ کی معنویت سے ایک ہی احرام باندھا جاتا ہے حج کے پھر کھولا جاتا ہے اور مفرد حج کرنے میں حاجی مختار ہے عمرہ پھر کبھی اگر کرے یا پہلے اسے موقع نہ ملے اور پھر سیدھا میدان عرفات پہنچ کر حج کے ایکان بھالائے تو بھی اسے حج مفرد کا جائے گا۔ اگرچہ اس سفر میں عمرو بھی کرے۔

مشکوہ شریف باب الاحرام والتلبیہ کی دو حدیثیں ملاحظہ فرمائیں:

۱۔ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا ذہناتی ہیں۔ جمیع الوداع کے سال ہم رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ساتھ حج کرنے نکلے۔ ہم میں سے کچھ حضرات نے عمرے کا احرام باندھا اور کچھ نے حج و عمرہ دونوں کا باندھا اور کچھ نے صرف حج کا باندھا۔ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے بھی صرف حج کا احرام باندھا تھا۔ جنہوں نے عمرہ کا احرام باندھا تھا تو عمرہ

کر کے علاوی ہو گئے۔ احرام کھول دیا، اور جنہوں نے حج کا یاج و عمرہ دونوں کا دعیوٰ روت قران، احرام باندھا تھا وہ قربانی کے دن رقربانی کرنے پر علاوی ہو گئے۔

۲۔ حضرت ابن عثیرؓ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جمیع الاداع میں حج تفتح کیا تھا۔ پہلے عمرہ کا احرام باندھا، پھر حج کا باندھا۔ ان احادیث سے معلوم ہوا کہ حج تفتح و قران درست ہے۔ حضرت عمرؓ بھی اسے درست سمجھتے تھے۔ ملاحظہ ہو: ناسی شریف ص ۳۷ پر ہے بنو قفل کا لیکھ شخیں جس کا نام صہبی بن مجد تھا، عیسائیت سے مسلمان ہوا۔ پہلی دفعہ حج اور عمرہ کرنے آیا تو حج اور عمرہ کا اکٹھا تلبیہ کیا اور اسی طرح سب اعمال میں تلبیہ کتا رہا۔ دو شخصوں نے اس پر اعتراض کیا وہ کہتا ہے:

لیقیت عمر بن الخطاب فذکرت میں حضرت عمرؓ سے ملا اور یہ بات ذکر کی تو آپ ذلک لہ فقاں حدیث لسنۃ نے فرمایا تجھے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت کی بنیت کی بنیت صلی اللہ علیہ وسلم۔ ہدایت فضیب ہٹوئی۔

معلوم ہوا کہ حضرت عمرؓ اصولاً تفتح اور قران کو سنت رسول اور جائز کہتے تھے۔ مگر یہ ناپسند کرتے تھے کہ کوئی شخص عمرے کا احرام کھوئے، جام کرے پھر حج کا احرام باندھے اور بالوں سے پانی پیک رہا ہو۔ عارضی مخالفت کی یہی وجہ نسائی ص ۱۵ پر آپ کی زبان سے منقول ہے اور امام فدویؒ نے وجہیہ بتائی ہے کہ دمفرد حج کو احتفل ہانتے تھے تو ادوبیت مواصل کرنے کے لیے قران و تفتح سے روکا تھا ورنہ ناجائزہ جانتے تھے کیونکہ ان تینوں کے بلا کراہت جواز پر اجماع ہو چکا ہے۔ (نووی شرح مسلم ص ۳۹۳)

مؤلف لے "طواف نماہ" چھوڑنے کا الزام بھی اہل سنت کو دیا ہے: "مدہب سئیہ کے زدیک طواف نماہ و نماز طواف نماہ ضروری نہیں لیکن الگ کوئی ادا کرے تو خطا کا جھنہ نہیں لیکن مدہب پیشی کے زدیک اخھیں ترک کر دینا اور توں کو حرام قرار دیتا ہے۔ لہذا حظوظ ماقبل مکتم کے تحت یہ ارکان بحالانہ ہر صورت میں بہتر ہے" ص ۹۹

ہمیں معلوم نہیں کہ طواف نماہ سے مؤلف کی کیا مراد ہے۔ ہمارے ہاں حج کا لازم دوم طواف زیارت جو، ار، ۱۱، ۱۲، ذی الحجه میں کرنا لازمی ہے۔ طواف نماہ بھی کہلاتا ہے

اور بھر جس قاعده دونفل طواف کے پڑھے جاتے ہیں اس طواف سے پہلے ہی وی حرام ہوتی ہے اور طواف کے بعد علاں ہو جاتی ہے اگر یہ مراد ہے تو اس کے ہم قائل ہیں اور اگر اس کے علاوہ ہو تو کنیت سے کوئی مستقل اور طواف نہ ہے اور وورکعت دونفل طواف ہیں تو قرآن دست سے اور کتب فتنین سے اس کا ثبوت پہنچئے تھا۔ ایک چیز خود ہی گھر لینا دوسرا کون کرنے پر لازم تھا اور حضط ماقدم کے لیے ان جعلی ارکان کے ادا کرنے کو بہتر بنا اشريعۃ میں کھل مداخلت اور تحریف فی الدین ہے۔

اس بحث میں چند اقتباسات ہمیں اچھے نظر آئے ہم بلا تبصرہ ان کو نقل کرتے ہیں اور شیعوں سے گزارش کرتے ہیں کہ وہ ان کی روشنی میں اپنی اصلاح، عامۃ المسلمين کی عجلائی اور ان سے اخلاص کا دامن کبھی نہ چھوڑیں۔

۱۔ پس حسناۃ دنیا اور حنایت آخرت دونوں اہم ہیں بچھ آتش عذاب کا تذکرہ ہے تاکہ تم افزا کو یہ بات معلوم رہے کہ اس کے تمام اعمال کا محاسبہ ہو گا اور عمل کے مطابق جزا اور ملے گی جب پریتاں کا خوف رہے گا تو یقیناً تم اور خیانت سے پاک ہوں گے۔ من ۲۔ دنیوں اسلام یہ ہے کہ کسی بھی فرد کاری بر ایمن بھی صائع نہ ہو۔ چنانچہ اسلام عجلائی میں اٹھائے گئے ہر قدم کی حفاظت کرتا ہے اور اسے آئندہ نسلوں کے لیے نقش راہ قرار دیتا ہے۔ ص ۹ دکاش السایقون اللادلوں سلمان صحابہ کے اعمال کو بھی شیعہ یہ مقام دیتے۔

۳۔ ولائل و آثار علوی سے موجود موجوادات اور فالق کائنات کے وجود کو معلوم کرنا، اسے واجب بالذات اور جامع جیسے صفات کمالیہ و جمالیہ سیم کرنا اور تمام بُری صفات سے منزہ سمجھنا وغیرہ۔ چنانچہ ارشادِ خدا ہے کہ اٹھتے، بیٹھتے، لیٹتے اللہ کا ذکر کرو اور اسی طرح کہا گیا ہے کہ کعبہ کی ہر طرف توجہ کرو کیونکہ مشرق و مغرب اللہ ہی کے ہیں اور ہر طرف اللہ موجود ہے۔ ص ۱۱۴۔ اسلام نے عبادت کا یہ عجیب و غریب طریقہ اس لیے مقرر فرمایا ہے کہ مسلمان اس کے ذریعہ روحانی و باطنی تکریر نہیں، اطعفِ تقویٰ اور قوتِ اتحاد حاصل کرے۔ تھسب و تھنگ نظری اور نفرتِ دو جام بارلوں میں سکھائی جاتی ہیں۔ م) کاخا تم کرے اپنے اندر انکساری، ایشارا اور مدد و مدد کے جذبات پیدا کرے، ہر صاحبِ ایمان میں یقینِ حکم پیدا ہو کر وہ صرف ایک ہی مالک

حقیقی کا بندہ فرمانبردار ہے۔ اقتدار اعلیٰ اسی بادشاہ حقیقی کے لیے ہے اور اس کے قانون کی پابندی ہر طرح واجب ہے۔ سارے مسلمانوں کے معاشری، اسیاسی، ملی، فکری اور تمام مادی دروغانی مسئلہ ایک ہی ہیں اور سب کو مل کر اتحاد و تفاق سے اخیں احکام غالب کی روشنی میں حل کرنا ہے۔ م ۶۷

## جہاد

فروع دین میں حج کے بعد حصیٰ فرع مولف نے جہاد ذکر کی ہے۔ جہاد کی اہمیت یا ترفیب کے بھجے گاہیں اسلام کے خلاف خوب نہ رکھا گلا ہے جب کہ شیعہ کے کسی امام نے اپنے دفترِ امامت میں یا کسی شیعہ حاکم نے کافروں سے جہاد نہیں کیا۔ ان کا فتویٰ یہ ہے کہ امام غائب ہے اور جہاد مطلع ہے۔ ائمہ اور اہلِ سنت کے گماہیں اور فاتحین اسلام کو بہت بڑا جانتے ہیں۔ اہلِ ملت کے ہاں یہ اعلیٰ واجبات اسلام میں سے ہے جو مردوں پر فرض علی الکفایہ ہے، اور ہنگامی خاص حالات میں عورتوں پر بھی فرض ہو جاتا ہے۔

**فضیلتِ جہاد** میں بشرط ایمان و اخلاص اتنا بڑا درج پائے گا جس کا مقابلہ نہیں ہو سکتا۔ عبدہ بن سلیمان کی روایت میں ہے حنور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا جو مومن اپنی جان مال کے ساتھ اللہ کی راہ میں جہاد کرے اور دشمن سے مقابلے میں مارا جائے تو یہ وہ شہید ہے جو امتحان سے پاس ہو کر عرش کے نیچے اللہ کے خیے میں ہو گا۔ صرف بتوت کی وجہے انبیاء رَعَیْہمُ اللہُمَّ اس سے اعلیٰ ہوں گے۔ (مشکوٰۃ ص ۳۵۵)

بروایتِ سعد بن ابی و قاصم حنور علیہ الصلوٰۃ والسلام کا فرمان ہے ایک دن اللہ کی راہ میں جہاد کا کمپ لگانا دنیا اور اس کی سب نعمتوں سے بہتر ہے۔

بروایتِ انس آنحضرت کا فرمان ہے: "اللہ کی راہ میں ایک صحیح کی کوچح یا شام کی کوچح دنیا اور اس کی سب چیزوں سے بہتر ہے۔" نیز فرمایا ہے: جس بندے کے اللہ کی راہ میں قدم عنبار آکو دھو جانیں ان کو اگل تھجھوئے گی۔" حنور علیہ الصلوٰۃ والسلام کا فرمان ہے اگر مجھے یہ خدا شر نہ ہوتا کہ مومن میرے سوا پچھے نہیں رہ سکتے اور میں سب کی سواریوں کا

بندوبست نہیں کر سکتا تو انہد کی قسم میں انہد کی راہ میں جہاد کرنے والی کسی ملٹن سے پچھے رہتا۔ مجھ یہ پسند ہے کہ یہیں انہد کی راہ میں شہید ہو جاؤں پھر زندہ کیا جاؤں پھر شہید کیا جاؤں پھر زندہ کیا جاؤں پھر شہید کیا جاؤں پھر زندہ کیا جاؤں پھر شہید کیا جاؤں۔ (ملکوۃ ص۲۹)

نیز فرمایا: "انہد کی راہ میں جہاد کرنے والا، روزے دار قائم الیل اور عابد کی طرح ہے۔ جو روزے اور نماز سے رُکتا ہیں تا آنکہ یہ مجاہد فی سبیل اللہ والپس لوٹ آئے"

جہاد اسلام کی چونی ہے، ایمان کی لذت ہے، کافروں پر رعب اور ملک و قوم کی خلافت ہے۔ دین کی عزت ہے، خدا کا قرب ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرامؐ کا نیک پیشہ ہے، جنت میں جلنے کا لگٹ ہے، دوزخ سے براءة نامہ ہے، دُنیا و دین کے تمام مصائب کی پناہ گاہ ہے۔

اگر جہاد نہ ہو، زمین کا نظام برپا نہ ہو جائے، اشرار کی حکومت قائم ہو جائے، کسی کی جان مال اور عزت دین حفظ نہ رہے۔ کفار و فیضانیوں اور نیکوں کاروں کا بینا دو بھر کر دیں۔

**اہل سنت اور فرضیہ جہاد** فتوحات کی کثرت، صحابہ کرامؐ اور ان کے ماننے والے مسلمان اہل السنّت والجماعت ہی کے مقدار میں آئی۔ ان کی فاتح تواریخ نے جہاں بڑے بڑے اشمار اور ان کی محبوس و مشرک عکیلوں کو مٹایا، ان کے پاک نفوذ ملکیوں نے ملک توحید و رسالت کا پیغام دُنیا کے کوئے کوئے میں پہنچایا اور اللہ کا وعدہ پورا ہوا کہ رہبیظہ رَبِّ الْدِّینِ مُکْلِمٌ، "اللہ اس نبیٰ والے دین کو تمام ادیان پر غائب کرے گا" (فتح)

"انہد مولیٰں، صالحین کو زمین میں ایسا اقتدار دے گا کہ ان کے دین کو مستحکم و پایسدار کر دے گا۔ خوف کو من سے بدل دے گا۔ وہ صرف خدا کی عیادت کریں گے۔ اس کے ساتھ کسی کو شریک رکریں گے۔" (دُور)

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کافرمان پچاہو کر رہا۔ اس دین کی دعوت تمام جہون پری والوں اور کوٹھیوں والوں تک پہنچے گی۔ شرق و غرب میں اس دین کی حکمرانی ہوگی۔ (المحدث) سونے سے لدی ہوئی عورت اگر تباہ سفر کرے گی تو اسے کوئی نہ صانع نہ پہنچا سکے گا۔ (المحدث)

## شیعہ کی جہاد و منفی

امہاس نے غیر مسلموں کا جاوس اور ایجنس بن کر، فرضیہ جہاد مجہدین ان کی فتوحات اور اشاعتِ اسلام پر جو جعل کیے اس کا وہی المزد مقاومت کے غلیظ اقتدار ہے جو اس نے ہزار مخالفوں کا رد ساختہ کر دیا ہے۔

۱۔ "لیکن تم اگر تھیار استعمال کر کے ان کو جسے مسلمان کرو گے تو اسلام ملک سے نیچے ڈالے گا محسن زبان مسلمان ہونے کا اظہار ہو گا اور ایسے لوگ خواہ کتنے ہی گروہ درگروہ تمہارے دین میں آجایں گے وہ دل کے کھوٹے ہی رہیں گے..... چنانچہ دیکھا گیا کہ جو لوگ فتح ملک کے بعد فوج در فوج لایج دوف وہر اس کے باعث مسلمان ہوئے وفاتِ رسولؐ کے بعد اسی طرح گروہ در گروہ خارج ہو گئے" ص۲۴

حالانکہ فتح کو خود حضورؐ کا کارنامہ تھا اور گروہ در گروہ مسلمان ہونے کی پیشین گوئی خود قرآن نے کی تھی۔ دھرتی، مخادر و شہر اسلام کو سیرت نبوی اور صداقتِ قرآن پر بھی اعتراض ہے کہ سب فتح ملک و الوں کو معاذ اللہ انتداد کے خالے کر رہا ہے۔

۲۔ سورت انفال میں ہے کہ "اے رسولؐ ان کا ذوق سے کرو کہ اگر وہ اپنے افال سے باز آجائیں تو جو ہو چکا معاوض کر دیا جائے گا لیکن اگر وہ اپنی حرکات کو جاری رکھیں گے تو پسکے لوگوں کی طرح جو طرفہ جاری ہو چکا ہے وہی بتا جائے گا۔" یعنی معلوم ہوا کہ اسلام آخغری گھری تک یہ موقع دیتا ہے کہ نوبت قاتل و معدال تک نہ آئے۔ آپ حضرات پیر راقِ قرآن پر چھبائیے کی میگر یہ حکم نظریوں آئے گا کہ تم لوگ غیر مسلمان اقوام کے مالک پر چھپا ہی کرو جب کرو وہ کوئی برج محاصرت بیان نہ کریں" ص۲۵۔

قرآن سے اعراض اور تحریک کی تکنی دلیری ہے حالانکہ اسی سے مقلوب آیت میں ہے:

**وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونُوْنَ فَيَسْتَأْتِي** اور ان سے جنگ لڑتے رہو تا آنکہ شرک وَيَكُونُوْنَ الْدِّيْنُ لِلّهِ۔ (پ ۸)

ذہبے اور صرف اللہ کا دین جاری ہو جائے۔ وجہ محاصرت وہی شرک ہے خدا سے جہاد کے ذریعے مٹا کر صرف دین اسلام دیکھنا چاہتے ہیں۔ شیعہ تفسیر مجتبی البیان ص ۵۳۲ پر ہے یہ خطاب بنی صلی اللہ علیہ وسلم کو ہے اور مومنین

کو حکم ہے کہ وہ کافروں سے جہاد کریں تاکہ فتنہ شرک نہ رہتے پائے۔ (ابن عباس)  
۳۔ "یہ فتوحات مبنی پر بھائی لوگ خوشی سے پھوٹے نہیں سلتے۔ ظاہراً آنکھوں کو خیرہ  
کرتی ہیں لیکن اگر بظر علیق دیکھا جائے تو یہ کارنے سے باعث رنج ہیں..... تاریخ شاہ ہے  
کہ ایسی شاندار فتوحات ہمیشہ قوموں کی بربادی کا پہلا زینہ ثابت ہوئی ہے۔ ظاہراً تو فتوحات  
طاقت و عروج کی نشانی دلکھاتی دیتی ہیں لیکن دراصل یہ ایک دیکھ ہے جو کسی قوم کی جڑیں  
لگتا ہے۔ اس کی مثال سل کے مریض کی سی ہے" ص ۱۰۶

۴۔ "سُنِّی مسلمان جن فتوحات کو جہاد سے تعبیر کرتے ہیں جب ان کو یہ جنگیں اسلامی شریعت  
او قرآن مجید کے خلاف علوم ہوتی ہیں تو پھر حسب عادت احکام قرآن کو اپنے قیاس کے تابع  
کرنے کی کوشش کرتے ہیں چنانچہ جہاد سے متعلق منقول بالا دونوں آیات \_\_\_\_\_ کے معنی  
ان کا مذہب یہ ہے کہ جب مسلمان کمزور تھے تو آیت لَوَّا اَكْنَاهَ فِي الدُّنْيَا نازل  
ہوئی اور جب مسلمان طاقت ذر ہو گئے تو پھر یہ آیت جہاد اَفْشُلُونَهُمْ حَيْثُ  
لَقَفْتُمُوهُمْ نازل ہوئی" ص ۱۹

حالانکہ یہ تعارف مرضی شرک ذہن کی پیداوار ہے ورنہ لَا اَكْنَاهَ فِي الدُّنْيَا  
بھی مدعاً آیت ہے جب جہاد کا حکم آچکا تھا اس میں جزء اور کلی قسم کا تاقیامت حکم بیان  
ہو رہا ہے کسی کو جہر ہے مسلمان نہ بنایا جائے۔

اور آیت واقتلوهم فاص مشرکین عرب سے متعلق ہے۔ واقعی کمزوری کے  
دفن میں جنگ کی اجازت نہیں ارشاد تھا فَاعْفُوا وَاشْفَحُوا حَتَّى يَأْتِيَ اللَّهُ  
بِالْمُسْرِكِ (بقرہ) تم معاف کرو اور درگزر کر دیاں تک کہ اللہ اپنا حکم (جہاد) نازل فرمائے  
دے۔ "پھر قوست اور جمیعت حاصل ہونے پر جہاد کی آیات نازل ہو گئیں اب درج ذیل  
عبارت میں شیعوں نے حضرت عمر پر طعن نہیں کیا بلکہ خدا رسول پر کیا ہے۔

۵۔ غالباً جیسی ذہنیت ان (سنی) حضرات کی اپنی ہے دیسا ہی یہ رسول اللہ اور  
خداؤند عظیم کو سمجھتے ہیں کہ معاذ اللہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم بھی ایسے طلب پرست تھے کہ جب  
کمزور تھے تب تو زمی کا سبق دیا اور جب اس زمی کے نتیجے میں مامل قوت ہوئے....

معاذ اللہ اب سختی کا حکم دے دیا کہ غیر مسلم جہاں ہو ختم کرو ایسی باتیں کس قدر افسوس ناک  
ہیں" "فروع دین ص ۸۸

۶۔ لہذا جب ہم اس حصار جہاں پر عراق و شام پر مسلمانوں کی شکر کشی کو جانچتے ہیں تو یہ جیلیں  
جہاد تو در کار خلاف اسلام لا ایساں ثابت ہوتی ہیں" ص ۱۰۹

۷۔ اس لیے ماننا پڑتا ہے کہ اسلام کو اس بات کی قطبی ضرورت ہی نہیں ہے بلطفت  
کی حدود کو فرج کشی اور جاریت سے وسعت دی جائے اگر اسلام کا ایسا حکم قرآن میں موجود  
ہوتا تو ضروری تھا اس کی وضاحت اور قاعدے سے امت کو آگاہ کرو جائیا اور ایسا خلاف عقل  
حکم اسلام کبھی نہ دیتا" ص ۱۱۲ - دائنہ ایسی گیارہ آیات ملاحظہ کریں۔ مہر محمد  
۸۔ "پس چونکہ ایسا حکم نہ قرآن میں ہے اور نہیں سوت سے ثابت ہے کہ دوسری اقوام پر  
ان کی مخاصمت و مخالفت اسلام کے بغیر حملہ کر کے دنیا کے امن و ہمیں کو غارت کیا جائے۔ لہذا  
ایسی تمام فتوحات منشار دین و امن و سلامتی کے خلاف ہیں کیونکہ ایسی چاریت عدل و انصاف  
کے اصولوں کے منافق ہے"

۹۔ "پس حضور اکرمؐ کی پیشیں گئی کے طبق مسلمانوں میں عرص مال پیدا ہو گئی اور اسی کے تحت  
فتوات ہوتیں کیونکہ جن محاکم پروفیشنل کی گئی ان کی طرف سے کوئی مخالفت دین یا مخاصمت  
اسلام پیدا نہ ہوئی تھی۔ مخفی ان کی کمزوری و دیکھ کر ان کو مغلوب کرنے کی کوشش کی گئی" ص ۱۹

یہاں حضور علیہ السلام کی پیشیں گئی کو غلط استعمال کیا گیا ہے جو یہ ہے "جس چیز  
سے میں ڈرتا ہوں وہ یہ ہے کہ تمہارے امپر دنیا وی دولت و وجہت کے دروازے کھل پئیں  
گے" فتوحات ہوتیں مسلمان دولت مند ہو گئے اور پہلی سی سادگی اور جذبہ نہ رہا۔ گوا فتوحات سے  
دولت مندی اور اس کا اثر لازمی بتلایا گیا۔ یہ نہیں کہ مسلمان پہلے دولت کے عرص بنے پھر  
اسی لاثم اور نیت سے جہاد کر کے فتوحات یافتیں اور بلا ویرم مخاصمت ان کی کمزوری کو نشانہ  
بنایا یہ دشمن اسلام را فضی کا حصہ کرائم پر ناپاک بہتان اور حدیث کی منوی تحریف ہے۔

۱۰۔ "جب کہ جن فتوحات پر ناکری کیا جاتا ہے ان کا عالم یہ تھا کہ مسلمان تو جگہ جگہ پھیلے مگر اسلام  
اپنے دشمن میں بے وطن ہو گیا اور یہ نہایت قابل غوربات ہے" ص ۱۲

۱۱۔ تاریخ شاہد ہے کہ ان فتوحات کے بعد مسلمانوں کی حالت بدتر ہو گئی۔ حرص و ہوش نے ان کو اس قدر انداز کر دیا کہ فاتحِ اعظم کے جانشین کو جا لیں دن محسور رکھ کر مدینہ رسول میں موت کے لحاظ تاریخی..... اور نوبت یہاں تک پہنچ گئی کہ خلافاً وہ رسول کو دشید کر دیا گیا، لفڑی دن بدن داخلی و خارجی اعتبار سے نہیں دین رہا اور نہیں دُنیا۔ اسیں ایک خواب سہانا تھا جو ٹوٹ گیا۔ "فروع دین ص ۱۲۶

"لو آپ اپنے دام میں صیادا گیا۔" کے مصادق رافضی نے یہاں تسلیم کر دیا کہ حضرت عثمانؓ کے قاتلوں، بلادیوں کا جذبہ دشمنی و عنادی کی تھا کہ مسلمانوں اور ان کے خلفاء نے ہمارے عالک کفر کو کبیوں فتح کر لیا اور ہمارے مجوسی آباد کو کبیوں تنتیخ کیا۔ ابن سبار یہودی کی یہ پارٹی منافق اور درپرده کافر ہی تھی آج اس کی حمایت کرنے والے شیعہ بھائی اسی قماش کی میں مشاق کو یہ تسلیم ہے کہ خلافاً وہ رسولؐ کو نینتوی کے مقام پر بے درودی سے شید کرنے والے یہی لوگ ہیں اگر جبکہ بد رکے عناد میں مسلمانوں کے لیے نفعان وہ جنگ احمد ہو سکتی ہے اور بد کی صداقت مزید نکھرتی ہے۔ اسی طرح فتوحاتِ اسلام کے عناد میں منافقوں کے ہاتھ سے حضرت عثمانؓ، طلحہؓ، زبیرؓ، علیؓ و حسنینؓ کی خباونی کی ہو سکتی ہیں لیکن قاتل خود نئگے بے ایمان ثابت ہوتے ہیں اور فتوحات کی صداقت دو بالا ہوتی ہے۔ رافضی اسلام کو ٹوٹنے والا خواب سنا کاکہ کروش نہ ہوا سلام زندہ ہے ازندہ رہے گا، رافضی خود ماتم کر کے مرتاز ہے گا۔

۱۲۔ ان فتوحات کی بدولت جو اسلام پھیلا اس کی حالت ناگفته ہے ہے۔ دین میں ترقی بازی ہوئی۔ اتحاد، تنیزم اور حقیقی حکم سب رخصت ہوتے گئے۔ کبھی ملوکت اور کبھی غلامی مقدر ٹھہری۔ ..... لہذا جس عمل کا نتیجہ ہی یہ ہواں پر فخر کرنا ہے وقوف کی جنت میں رہنے کے سوا کچھ نہیں ہے۔ ۱۳۔ ترقی بازی فتوحات کی وجہ سے نہیں۔ یہود کی منافقانہ سازشوں سے ہوئی اور سب سے پہلے ترقی کی گمراہی کا علم بردار شیعہ گروہ ہے۔ حکومت و خلافت علی المرتضیؑ کی ہوا حالت ملوکت کو جنم دیں ایک محترم ہے جس کا حل شیعوں اور سایوں کی سازشیں ہیں۔ اگر یہ فتنہ باز اور منافق نہ ہوتے تو حضرت معاویہؓ کی ملوکت عاذل رقائم نہ ہو سکتی۔ خلفاء صہابہؓ کے مفتور مالک میں مسلمانوں کی غلامی کبھی غصیب نہ ہوئی یہ بعد کی فتوحات تھیں اور مسلمانوں کی اپنی بد عملی اور اختلافات کا اس میں

دخل ہے۔ فاتحین ذمہ دار نہیں ہیں۔ عمل بذر کا نتیجہ شیعوں کا وجود ہے۔ ایسے وجود پر فخر و اتنی جنت المحققان میں بنے والی بات ہے۔

۱۳۔ "پس چونکہ دین میں ناجائز فتوحات ارضی کا کوئی کارنا مہر ہی نہیں ہے بلکہ عدل والفضل کے خلاف فساد فی الارض ہے۔ (معاذ اللہ) اس لیے اس کو خوبی سمجھنا اور کسی فضیلت کا معیار خیال کرنا شریعتِ محمدیہ کے خلاف ہے" فروع دین ص ۱۲۹

۱۴۔ "ہمارا چیلنج ہے کہ آج جو لوگ دعوتِ اسلام کو اس طرح پیش کرنے کے حاملی ہیں۔

"کہ اسلام قبول کرو، جزیرہ اور یا لڑائی کرو" کا حکم اگر زبانِ رسولؐ سے کسی مرفرع حدیث سے پیش کریں جس کے راوی ثقہ ہوں تو ہم ان کی حمایت کرنے کو تیار ہیں کیونکہ حنوف نے اپنی حیاتِ طبیہ میں کبھی ایسا سکھا شاہی حکم نازل نہیں فرمایا ہے۔ اسی صفحہ پر جزیرہ کو عفتہ دھیں" کہا ہے۔ ص ۱۲۲

یہ راضی قرآن و حدیث کا منکر ہو کر اب خالص کافروں کے کمپ سے مسلمانوں پر تو پہنچ رہا ہے جب کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

قَاتَلُوا اللَّهَ يَنْ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ مسلمانو! ان لوگوں سے لڑتے رہو جا اللہ اور

وَلَا يَأْتِيُونَ الْآخِرَةَ وَلَا يُحِسِّنُونَ یومِ آنکہ پر ایمان نہیں لاتے۔ اللہ اور اس

مَاحَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا کے رسول کے حرام کروہا مور کو حرام نہیں جانتے

اوہ دین حقِ اسلام کی پیروی نہیں کرتے اور یَدِيَنْتَقُونَ دِيَنَ الْحَقِّ مِنْ

الَّذِينَ أَدْوَتُوا لِكِتَابَ حَتَّى وہ اہل کتاب (یہودی، عیسائی) ہیں۔ (اس

وَقْتِ يَكْرَبُ الْأَوَّلُ) کروہ اپنے ہاتھ سے تم کو يُعْطُوُ الْجِنَّةَ عَنْ يَدِ

وَهُنَّ مُصْفَرُونَ۔ (پل، ۴، ۱۰، توبہ) جزیرہ دین اور ذات قبول کریں۔

پتہ چلا کر خدا کا یہ حکم ہے کہ مسلمان اہل کتاب کو مسلمان کریں ورنہ جزیرہ یہ لیں اور آخڑی صورت جنگ کی ہے۔

حنوف علیہ الشکرہ و اسلام اپنے جریلوں اور سپہ سالاروں کو ہدایات دیتے تھے کہ مشرکین کو تین باتوں کی دعوت دو وہ جو بھی مان لیں اسے قبول کرو۔ پہلے اسلام کی

وہ مان لیں تو ان کی مال و عجائب کی حفاظت کرو اور دارالحجرت میں منتقل کرو زندہ مسلمان بذریعہ کی طرح زندگی گزاریں گے مال غیرمت اور فی سے حصہ نہ پائیں گے۔ اما یہ کم مسلمانوں کے ساتھ مل کر کافروں سے جہاد کریں۔ اگر اسلام سے انکار کریں تو ان پر جزیرہ اور ٹیکس لکھاؤ، مان لیں تو ان کی جان و مال کی حفاظت کرو۔ فان ابوا فاستعن بالله و قاتلہم۔ اگر وہ جزوہ دینے سے بھی انکار کریں تو پھر اللہ سے مدد مانگو اور ان سے جنگ لڑو۔ الحدیث مشکوہ مصہد یہ حدیث شریف مسلم شریف کی صحیح ہے راوی سب ثقہ ہیں۔ حدیث صحیح فرمی گئی مگر راقعیت کیوں مانے؟ وہ تو حکم بنوی کو سکھا شاہی اور قرآنی حکم جزیرہ کو خنڈہ میکس کر جراحت کرو اسکے اور بدین کافر ہو گیا۔ (معاذ اللہ)

۱۵- غیر مسلموں کی طرف داری میں راضی قلم کار رق طازہ ہے:

"آج زمان مجور ہو گیا ہے کہ اس فطری اصول کو تسلیم کرے کہ ہر قوم کو اپنے ملک میں بننے کا حق ہے۔ اس کا اپنا طرز حکومت ہونا چاہیے کیونکہ ہر قوم کی تہذیب، معاشرت، معیشت، زبان، رسم و رواج، فرارک، پریشان علیحدہ ہوتے ہیں"۔ ۳۲

۱۶- بہ حال ایک ایسا مذہب جو دنیا کو حرم و عمل کی تعلیم دینے کے لیے طوع ہوا۔ اس کا نظر یہ اس قدر وحیا نہیں ہو سکتا کہ محن، حدود و مذکالت کی وسعت اور دولت و قوت کی خاطر کرو رہا ہیں کو خلام بنا کر ان کے نامے عصب کر لے۔ ۳۳

کب تک بتواسطہ نقل کروں کیلیج منہ کو آتا ہے کیونکہ اسلام پر یہ حملے ملکرین قد اکی یہ کھل و کالت اور نہ کافر حضرت عہد اور فاتحین خلفاء اسلام کی دشمنی کے نشانہ شیکر تھی ہستے ہیں ورنہ اگر فرار اہوش میں آئیں تو قرآن و حدیث کا یاں استثمار و انکار کریں۔ زمینی متوحہ اور انسنی و سنتوں کی پیشی گئی اور گویا فتحیں کو ترقیب خود خدا نہ دی ہے۔ ان آیات پر غور فرمائیں:-

فتوحاتِ ارضی اور قرآن حکیم

۱- وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ أَمْتَنَّوْا مِنْكُمُ وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ لِيَسْتَأْتِعْنَهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا أَسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَمْ يَمْلِكُنْ هُمْ وَيُنَاهِمُ الَّذِي

از رضی تھے۔ (فراء، ۷) کرے گا جو خدا نے ان کے لیے پنڈ کیا ہے۔ زمین میں یہ غلاف و اقتدار اور وہیں کا استحکام و راج فتوحاتِ ارضی اور اپنی مسلم ہمتوں کے قیام کے بغیر مکن ہی نہیں تھا۔ دلالاتِ الحسن سے گویا خدا نے فتوحات کی تعلیم دی۔

۲- الَّذِينَ إِنْ مَكَثُوا هُمْ فِي الْأَرْضِ  
أَقَامُوا شَكْلَةً وَأَتَوْالَّثُ كَلْوَةً  
وَأَمْرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَا وَاعْنَى  
الْمُنْكَرَ كَمَنْ (دپ، ۱۲۶، ۱۲۷)

اپنی صنی کی اسلامی حکومت کے بغیر نفاہ دین ممکن نہیں۔ خود مختار حکومت نفع کے بغیر ماضی نہیں ہو سکتی۔

۳- وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي الرِّوْءِ مِنْ بَعْدِ  
الْدُّجُونِ أَنَّ الْأَرْضَ يَسِّرْهَا  
عِبَادَى الْمُسْلِمُونَ۔ (نبی، ۷)

"الارض" سے مراد فتح بیت المقدس ہے۔ یہ حضرت عہد کے حق میں میشین گئی ہے۔ عجلے والے کامن کا لا جن لوگوں کے لئے اللہ کی راہ میں فلم سنتے کے بعد ملے جن لوگوں کے لئے اللہ میں بعدهما فلم ملے والی بقیہ نہیں فی المُعْلَمَةِ  
وَلَأَجْرُوا لِلآخرَةِ أَكْبَرُ۔ (احمد، ۶۴، پ ۲۷)

مهاجرین، مظلومین کو دنیا میں بہترین مکھانہ دینے کا وعدہ ہے اور وہ ان کی خلاف فتوحات ہیں۔ کسی شاونے کیا خوب کہا:

وَنَیَّا مِنْ تَحْكَمَنَ وَدَهِیْ تو یَسِّرَ آزادِ مِنْشَ اَنَّا لَوْكَ  
ایکات بِالاَکِ تَشْرِیع وَتَفْسِیرِ ہم "تَحْفَ اِمَامِ" میں مسئلہ خلافت میں کر پکے ہیں۔ بہاں اجمالی  
حوالہ کافی ہے۔

۵- أَوْلَمْ يَسِّرْ دَا ئَانَا لَيْ الْأَرْضَ  
نَنْفَعْهَا مِنْ آطْرَا فِنَهَا وَاللَّهُ  
کیا اخنوں لے دیکھا نہیں کہ ہم سر زمین کفر کر اس کے کاروں سے گھٹاتے آ رہے ہیں۔

**يَعْكِمُ لَا مَعْقِبَ لِحَكْمِهِ**  
(در دفع پ ۱۳)

۴- أَفَلَا يَرَوْنَ أَنَّا نَأْتَى إِلَيْهِمْ  
نَصْصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَا أَفَهُمْ  
الغَلَبُونَ - (الأنبياء، پ، ۱)

خدا نے تم کو یہود بنی قرظیر کی زمینوں اور شہر اور بالوں کا وارث بنا دیا اور اس زمین کا بھی جس پر تم نے ابھی قدم نہیں رکھا ہے اور اللہ نَطْوُهَا وَكَانَ اللَّهُ عَلَى  
كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرًا۔ (امرابع ۳)

۵- وَأَخْرَى لَهُ تَقْدِيرُهُ وَاعْيَهَا رَقْدَ  
آخَاطَ اللَّهُ بِهَا وَكَانَ اللَّهُ عَلَى  
كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرًا۔ (فتح، ۲۳)

۶- هُوَ الَّذِي أَخْرَجَ الْأَذْيَئَ كُفَّارَهَا  
مِنْ آهَلِ الْكِتَابِ مِنْ  
دِيَارِهِمْ لِأَوْلَى الْحَسْنَى مَا حَنَّتْهُ  
أَنْ يَحْسُنُ جُوَادَ ظَنْتُمْ آنَهُمْ  
مَا لَعْتُهُمْ حُصُونُهُمْ مِنْ أَنَّ اللَّهَ فَاتَّاهُمْ  
اللَّهُ مِنْ حَيْثُ شُئْ لَمْ يَحْسِبُوا  
وَقَدْ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّغْبَ

مُحَاجَّةً أَوْ مُوْسِنَ سَبِيلَهُمْ وَأَيْدِيَ الْمُؤْمِنِينَ  
يُعْرِلُونَ بِسُوءِ قُوَّمٍ بِأَيْدِيهِمْ وَأَيْدِيَ الْمُؤْمِنِينَ  
فَأَعْنَتُهُمْ وَأَيْدِيَ الْأَبْصَارِ۔ (سورہ حشر، ۱) پس لے دانشہ بہ عبرت پڑھو۔

یہ یہود بنی نصیر کی جلد و طبی اور ان کی زمین پر قبضے کا ذکر ہے۔ ضرورتاً اجلانا، اجر و اانا اور فضلولوں کا درختوں کا کافنا بھی درست ہے۔ اس سورہ میں فدک و خیبر کی زمینیں کوٹ کر

ملنے وغیرہ سب بالوں کی تصریح ہے۔

حضرت موسیٰ نے قوم سے کہا اللہ سے مدد مانگو اور ایمان و جہاد پر پہنچ رہا تو زمین اللہ کی ہے وہ اپنے بندوں میں سے جن کو چاہیے وارث بناتا ہے۔ (یہ ذرائع کے عنقریب اللہ حکماً و شمیں کو ہلاک کر دے گا اور تم کو زمین میں خلافت دے گا۔

ہم یقیناً اپنے پیغمبروں کی اور ایمان والوں کی دنیا میں مدد کرتے ہیں اور اس دن بھی کریم گے جب گواہ کھڑے ہوں گے۔

نصرت اہل ایمان ہلاقوں کی فتح، قتل کفار اور اسلامی حکومت قائم ہو جانے سے بھی ہوتی ہے۔

**سیروت نبویٰ اور جہاد** ایک دن اسلامی جہاد اور فتوحات کا آئینہ دار ہے جسے خلفاء راشدین نے اپنا نصب العین اور ماٹوں کا عظیم الشان فتوحات حاصل کیں اور شیخوں جل رہے ہیں۔ شیعہ کی فروع کافی ج ۵ میں اتمام کتاب الجہاد پر ہے: امام باقرؑ ذمیتی ہیں اللہ تعالیٰ نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو پابند تکواروں کے ساتھ بھجا۔ تین کھلی اور سے نیام ہیں۔ اس وقت تک نیام میں نوجائیں گی جب تک جنگ مکمل نہ ہو۔ جنگ تب مکمل ہو گی کہ سورج مغرب سے طلوع ہو۔ جب سورج مغرب سے طلوع ہو گا۔ تب تک سب لوگوں کا ایمان معتبر ہو گا اور اس دن کسی کو تازہ ایمان نفع نہ دے گا۔ چوتھی تلوار بند ہے۔ پانچوں نیام میں ہے پھر امام نے کھلی تین تلواروں کی تفسیر فرمائی۔ سیف علی مشریق کی العرب، والسيف الشانی علی اهل الذمہ، والسيف الثالث علی مشرکی العجم یعنی الترك والدیلم والخرس۔ تیل تلوار مشرکین عرب پر ہے (جو حسنور نے خود میلانی) دوسری اہل ذمہ پر ہے اور

۱- قَالَ مُوسَى يَقُولُ مِنْهُ اسْتَعِنُو

بِاللَّهِ وَأَصْسِرُ وَإِنَّ الْأَذْضَرَ

بِاللَّهِ يُقْرِبُهُ مَنْ يَشَاءُ مِنْ

عِبَادِهِ ... إِنَّمَا ... عَنِي

رَبُّكُمْ أَنْ يُهْدِكَ عَدُوكُمْ

وَيَسْتَحْلِفُكُمْ فِي

اللَّهُ أَرْضِي۔ (سورہ اعراف، پ، ع ۵)

۱۱- إِنَّا لَنَنْصُصُ رُسُلُنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا

فِي الْعِيَوَةِ الدُّنْيَا وَلَيَوْمَ يَقُولُهُ

الْأَمْشَهَادِ۔ (ب ۲۷، مومن ۴)

نصرت اہل ایمان ہلاقوں کی فتح، قتل کفار اور اسلامی حکومت قائم ہو جانے سے بھی ہوتی ہے۔

یہ قرآنی آیات کا توزیر تھا۔ سیرت نبویٰ کا ایک

ایک دن اسلامی جہاد اور فتوحات کا آئینہ دار ہے

جسے خلفاء راشدین نے اپنا نصب العین اور ماٹوں کا عظیم الشان فتوحات حاصل کیں اور

شیخوں جل رہے ہیں۔ شیعہ کی فروع کافی ج ۵ میں اتمام کتاب الجہاد پر ہے: امام باقرؑ

ذمیتی ہیں اللہ تعالیٰ نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو پابند تکواروں کے ساتھ بھجا۔ تین کھلی اور سے نیام ہیں۔ اس وقت تک نیام میں نوجائیں گی جب تک جنگ مکمل نہ ہو۔ جنگ تب مکمل ہو گی کہ سورج

مغرب سے طلوع ہو۔ جب سورج مغرب سے طلوع ہو گا۔ تب تک سب لوگوں کا ایمان معتبر

ہو گا اور اس دن کسی کو تازہ ایمان نفع نہ دے گا۔ چوتھی تلوار بند ہے۔ پانچوں نیام میں ہے پھر

امام نے کھلی تین تلواروں کی تفسیر فرمائی سیف علی مشریق کی العرب، والسيف الشانی علی اهل الذمہ، والسيف الثالث علی مشرکی العجم یعنی الترك والدیلم

والخرس۔ تیل تلوار مشرکین عرب پر ہے (جو حسنور نے خود میلانی) دوسری اہل ذمہ پر ہے اور

واعماۃ باسانید کثیرۃ... الخ۔ یہ حدیث متواتر ہے اسے سنی و شیعہ علمائے بہت سی محدثوں سے روایت کیا ہے۔  
بلکہ فتوحات کا یہ دروازہ خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مسلمانوں کو دکھایا۔ قصر کو ڈھنکی اکیز

خطاکھا:

ادعوک بدعایۃ الاسلام اسلام تسلم  
یہ تجھے اسلام کی دعوت دیتا ہوں مسلمان ہو جا  
تو پونچ جائے گا اور مسلمان ہو جائے اللہ دوہرا  
د یوْتَكَ اللَّهُ أَبْرَكَ مِرْتَنْ فَات  
تولیت فان علیک اشتلم  
الیَرَیْسِینَ - (بخاری ص ۲۵)  
بعض روایات میں ہے کہ میرے قدم تیری حکومت تک شپشیں گے۔ (بریت بن شام)  
کسری ایران کو یہی یہی دعوت دی جب اس نے خط پھاڑ دیا تو اپنی بد دعایم کو یا سے  
فتح کر دیا۔

ان یمنز قواکل مسخرق۔ (بخاری ص ۲۶) کہ ایرانی پوری طرح تکہ بوجی ہو جائیں۔  
چنانچہ حضرت عمرؓ اور آپؐ کے جیلے سپاہیوں نے ان پہلوانوں کی تکہ بوجی کر دکھائی۔  
کس کا طاغی اور ظالم ایران پھر عالم اسلام سے لٹڑ رہا ہے۔ کاش کوئی عمرؓ اور اس کا سعیں  
ای وقارص جیسا جرنیل ہوتا جو عمرؓ کے مفتوضہ ملک کو عمرؓ کے دشمنوں سے چھین کر عمرؓ کے ملنے  
والوں کے حوالے کرتا۔ بقیتی سے پاکستان کو وزاؤں سے دین و شمن مکران میں ہر روز عراق کی مدد لازم تھی۔  
سیرت بنوی کے بعد فرمان مرضویؓ یعنی حضرت عمرؓ کی فتوحاتِ اسلامی کی گواہی فرمائی ہے۔  
ایران کی لڑائی میں حضرت عمرؓ نے خود جانا چاہا تو حضرت علی المرضیؑ نے ارشاد فرمایا:

میش فتوحات کی کامیابی یا ناکامی فرج کی کمی یا زیادتی سے والبت نہیں ہے بلکہ یہ اللہ  
کا دین ہے جسے خدا نے غالب کر دیا ہے اور اسی کا لشکر ہے جو اس نے تیار کر کے عبیلا دیا ہے  
یہاں تک کہ وہ (دور درنک) پہنچا ہے جہاں پہنچا تھا اور گئیا پر طلوع ہو گیا ہے جہاں چکنا  
تعالاً ہم تو اللہ کے وعدے پر (لڑ رہے) ہیں۔ اللہ اپنا وعدہ پورا کر رہا ہے اور اپنے لشکر کی  
امداد کر رہا ہے آپ امر خلافت کے قیم و سر برآمدے رہیں جیسے لڑی موتیوں کو سنبھالے اور ٹلے

تیسرا تکوں ڈیلیسوں اور بربی اقوام پر ہے۔ دیہ دونوں خلفاء راشدینؓ حضرت معاویہ اور بعد کے  
خلفاء اسلام نے چلائی ہیں، معلوم ہوا کہ خلفاء راشدینؓ اور فتحیں اسلام صاحبہ وغیرہ محمدی تھے محمدی  
تلواریں چلکر فتوحات سے تائید اسلام اور اتباع رسولؓ کی۔ شیعوں کا اس پ्रاعتراض خود کافر ہونے  
کی دلیل ہے۔

عبد بن بدر کی جنگ پر غور کیجئے! جنگ پر اگرچہ دفاعی اور اپاہنک تھی لیکن اس سے  
پہلے اور بعد چھوٹے ہپوئے سرایا سب اقدامی اور فتحانہ انداز کے تھے غزوہ احمد اور خندق بھی فائی  
تھیں لیکن اس عرصے میں لا تعداد سرایا غالص اقدامی اور قابضانہ تھے مسلمانوں نے ان سے خوب  
فائدہ اٹھا کر اپنی جہادی طاقت اور پوزیشن کو مشکم کیا تھی کہ اور ہزار قدیسوں نے اپاہنک مکشریف  
فتح کر لیا پھر جنگِ حنین اور ہوازن بھی اقدامی تھیں۔ مسلمانوں نے پیش قدمی کر کے مخالفانہ اٹھنے  
والی طاقتوں کو ہیش کے لیے فاموش کر دیا اور سارا عرب اسلام کے زیر نگین اگلی مسلمانوں نے  
اوہاںؓ کی قیصر عرب پر حملہ کرنا چاہتا ہے جحضور علیہ السلام و السلام نے ۰۰، ہزار کا لشکر جرار  
انہتائی گرفی، غربت اور نامناسب حالات، کے باوجود قیصر روم کی سرحدوں پر لاجمع کیا اور وہ  
مروع ہو گئے۔ اگر جنگ ہوتی تو یہ دشمن کے ملک میں اقدامی ہی کھلتا تی۔

یہودیوں نے پے در پے سازشیں اور غداریاں کیں جن کی وجہ سے ان کو ڈیخ یا  
جلادوں ہونا پڑا۔ آخری وصیت آپؐ نے انسی کے متعلق فرمائی۔  
آخر جو المشرکین (ای اليهود والنصاری) یہودیوں اور عیسائیوں کو جزیرہ عرب سے  
من جزیرۃ العرب۔ (بخاری ص ۲۹، ہشکھہ هفتم) نکال دو۔

حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اسی فرمان کی تعییل میں خطہ عرب کو ان سازشیوں تقدیر  
باڑوں سے پاک کیا۔ عبد ثوبت میں میں اسی پالیسی کے تحت فتح ہوا۔ قیصر و کسری کی فتوحات  
کی آپؐ نے بار بار پیشیں گوئی فرمائی۔ خندق کے موقع پر چنان ٹوٹنے اور چنگاریوں میں قیصر و  
کسری کے محلات نظر آتے اور حضورؐ کے ہاتھ آنے اور مسلمانوں کی فتوحات بننے کا ذکر کرتے  
شیعہ میں بھی متواتر ہے۔ دیکھئے حیات القلوب از باقر مجلیؓ ص ۲۹۵، روضہ کافی ص ۲۶۷، ص ۲۶۸  
محشی علی اکبر الغفاری کتبتہ میں خبر المصحرق من المحتوات قد رواه الخامسة

رکھتی ہے اور جب لڑائی ڈوٹ جائے تو سب موئی بھر جاتے ہیں ... اخ (دنج البداعۃ قم اول ملکہ) اس سے پتہ چلا کہ حضرت علیؓ نے گوپہ سالار بن رکسی علاقے کو فتح نہ کیا مگر ان جنگوں اور فتوحات پر دل سے خوش تھے ان کو خدا تعالیٰ وعدہ جلد نہ تھے لذا مشاق کا یہ لکھنا: "حضرت علیؓ نے ان فتوحات کی حادیت نہ کی یا ملکہ ۱۲۵، محض جھوٹ ہے۔

### جہاد عمرہ اور سادات

عمری کارپین ملت ہے کببی شربانہ بنت یزدگرد شاه ایران دوسرے عرب میں ہی باندی بن کر حضرت حسینؑ کے حرم میں داخل ہوئی اور امیر اور ہزاروں سادات کا حلال و جو فتوحات عربی عزت اہل بیت اور غنون حسینؑ کا تاجرضا ایک لاکھ روپے کی فیس سے کر فتوحات عمری کو خلم اور تمام سادات و آئرہ اہل بیتؑ کو غیر علائی توبابو کرا سکتا ہے لیکن عورت اور شکر غمرا کو مونن کبھی نہیں مان سکتا اور نہ اسی لمحے دین امامیر اور فتح جعفر یہ سہرت اور کافر ہو جائے گا۔

حضرت عمر فاروقؓ اور خلفاء راشدینؓ کی فتوحات کے خلاف شیعہ کی یہ ہر زمانہ میں ہوتی اگر ایک ایجع کفار کی زمین شیعہ یا ان کے آئرہ نے فتح کی ہوتی۔ خیر سے شیعہ کے بقول ان کے آئرہ تو قیمة کے نہایت فخر میں پناہ گزیں رہے۔ دین حق کا کامان کیا اور لا دین نظریات کا اقرار د اعلان کیا: "التفقیة من دینی و من دین اکبادی (تفہیم دین حق چھپانا اور خلاف حق ظاہر کرنا میرے اور میرے باپ دادے کا مذہب ہے۔ فرمان جعفرؓ) یہ مطلب ہے رہے شیعہ تو ہر مسلمان و شیعہ طاقت کے ایجعٹ اور جاؤس بن کر مسلمانوں کے لیے مار آستین رہے۔ جیسے شروع کتاب میں ان کی تاریخ ہم بتا چکے ہیں۔ اپنے محسنوں کی شکر گزاری ہر شریف ادمی کا فرض ہے۔ مگر جس عرش نے ان کو آگ پرستی سے چھڑا کر کلہ رچا یا اور ایران فتح کر کے اسلامی ملک بنانکر ان کو دے دیا۔ یہ اسی محسن کو تبریز اور کرد ارکش کا صدر ہے رہے ہیں؟" مزہ پھٹ مشاق نے جنگوں اور فتوحات کے لمبے چڑیے نقصانات جتلائے ہیں اور حضرت عمرؓ کے خلاف ٹراٹھائی کی ہے وہ یہ حق گوئی اپنے دور کے ظل میں جنگ چوتھی ہوئیں امام غاصب خینی کے خلاف کیوں نہیں کرتا، وہ جو یہودی امریکی اسلخ سے

عراق و عربوں کو مار لے اور اپنے ملک تباہ کرنے پر ٹھلا ہوا ہے۔ اور عالم اسلام کا امن دھپیں غارت کر رکھا ہے۔ اسے "فعج کشی، جارحیت اور تو سیع پندی" سے کیوں نہیں روکتا اسے اپنای خلی امثول کہ "عراق و عربوں کو بھی اپنے ملک میں بنتے اپنا طرز حکومت بنانے اور تین بہ و معاشرت اپنانے کا حق ہے۔" کیوں نہیں سناتا؟ انقلاب ایران اور اس کی خزینی نے ثابت کر دیا کہ شیعہ کا ہر کام، ہر فوجہ اور ہر اصول میں احتہت اسلام وہی پرمنی ہے۔

(اللَّهُمَّ اهْلِكْهُمْ مِثْلَ عَادَ وَثَمُودَ)

**ایک شبہ کا ازالہ** جو عیا یوں اور سیو یوں سے زیادہ شیعوں نے مشورہ کر کے اپنے آقاوں کو راضی کیا ہے۔ اس کی کوئی حقیقت نہیں۔ اسلام اپنی اخلاقی پا اور قوانین عمل کی وہ اور عالم گی صداقت کے بل بوتے سب دنیا پر چھایا ہے۔ اسلام کی جلیں دفاعی بھی ہیں اور تبلیغہ اسلام یہں رکاوٹ کفار اشتر کو ہمٹانے کے لیے اقدامی بھی ہیں۔ غدای فرمان اور اسوہ نبوی زبردست دلیل ہے۔ خلفاء راشدینؓ نے اسی مشن نبوی کو تازندگی آگے بڑھایا اور جانیں قربان کی ہیں اس لیے اب کفار سے مروعہ ہو کر اسلامی جماد کو صرف دفاعی کہنا اور خلفاء راشدین کی کو کارکشی کرنا لفڑی ہمتوانی ہے۔ کفار تو سیرت نبوی پر بھی اعتراض کرتے ہیں۔ ترقی احکام جماد کو فیض مصافہ کرتے ہیں تو کیا ان سے مروعی ہیں قرآن و سنت کو بھی سلان چھوڑ دیں گے اور تنا قیامت جہاد کا داعی فلسفہ اقصہ پاریہ بن جائے گا ؟ حالانکہ آپ فرمائے ہیں: "الجهاد ما خاص الى يوم القیمة" یہ مسلمان کی کس قدر زبوب حالی اور مقام افسوس ہے کہ اس نے صحابہ کرام کے دشمنوں کی اصلیت کو نہ بچانا، ان کو مسلمان بھائی سمجھ کر دوست بنایا تو عظمت قرآن و صحابہ ہی کو نہیں، مشن صحابہ جہاد فی سبیل اللہ کو بھی صدیوں سے بھولا بیٹھا ہے۔ غیر مسلموں کی نقلی پر تو فر کرتا ہے لیکن صحابہ کرام کی فتوحات اور جہادی قربانیوں کو مشکوک اور بے اعتبار جانتے لگا ہے معاذش!

چھ صحبت طالع ترا طالع کند

ہمارا یہ دعویٰ ناقابل تردید ہے کہ جب تک مسلمان عظمتِ صحابہ سے سرشار ہو کر دشمنان اسلام رواضن سے پوری طرح متنقہ نہیں ہوں گے اور جہاد کو جاری نہیں کریں گے کبھی اپنا لئے کہ جہاد قیامت تک جاری رہے گا۔ (یعنی مسلمان جاری رکھیں یا

گم شدہ اور کھویا ہوا مقامِ جہاں بانی اور عالمی حکومت کا پایہ تخت حاصل نہیں کسکتے۔  
**چَفْتُ مَطَاعِنَ كَ دَفِيعَةٍ** | عمر پر طعن بھی کیا ہے کہ آپ نے عراق کی مفتوح و سین ریلوں کو فوجیوں میں باشندے کے بجائے سیٹ کی ملکیت کیوں قرار دیا؟ یہ اعتراف ایسا ہے کہ شاہی امور میں ایک بھنگی مداخلت کرے اور کہ یہ بادشاہ میری نظر میں گزیا ہے جیسے مامون الرشید کے متعلق ایک بھنگی نے ایسا ہی کہا تھا۔

جب اس پر بحث ہوتی اور حضرت عمر نے آیاتِ قرآن سے استدلال کر کے سب کو اپنا ہمنوا بنالیا حضرت علیؓ کی رائے تو پہلے ہی بھی تھی اور اس پر صحابہ کرام کا اتفاق واجھ ہو گیا۔ الفاروقؑ اب پندرہ سو زیس بعد ایک راضی اپ پر اعتراض کر کے، "آسمان کا تمکو کاپنے متسرپ" نامعلوم کیوں اپنی بدنامی کراہ ہے۔ یہ کتاب کہ حضرت عمر نے والذین حبَّاً و مُنْكَرَهُ هُنَّ الظَّاهِرُ ایسے مرقع پڑھی اور تحریف کی، "راضی کی آتش حدم ہے۔ حضرت علیؓ اور صحابہ کرامؓ اس استدلال کو تسلیم کرتے ہیں مگر قرآن و دشمن عمر ایک شیعر نہ مانے کیا حرج ہے؟

مشائق طعن کو یہ شبہ بھی ہے کہ بغداد دارِ غصب ہے۔ غالباً نکن بنداد خلفاء رعباسی نے آباد کیا۔ مکن ہے انخوب تے المکان اراتقی کو صحیح معادضہ نہ دیا ہو اور بعض علماء نے اس کی شکایت کی ہے۔ اس کا محمد صدیقی میں فتوحاتِ عراق سے کیا تعلق ہے؟ جزویہ سوال پلے ہوئے تھیں۔ راضی نے اس بحث میں احمد و خندق میں فرار والاعن بھی بار بار دہرا ہے۔ ہم اس کا معقل اصولی اور تحقیقی جواب "ہم تھی کیوں ہیں؟" میں ارقام کرچکے ہیں۔ یہاں دوبارہ اتنا کتنا کافی ہے کہ پھوپی بڑی، ۳ جنگوں میں سے صرف احمد و خندیں میں بھگد رجھی تھی۔ احمد میں اس کی وجہ امیر کی نازمانی اور زلزلتِ شیطان خود اللہ تعالیٰ نے بیان فرمائی ہے چہ وَلَهُدْ عَفَا اللَّهُ عَنْهُمْ فَمَا أَقْلَمُ مَعافَتَ كَرِدِيَا۔ اب مفترض اپنے ایمان کی خیر منانے۔ خندیں میں فرار کی وجہ اپنی کثرت تھے۔ تعداد پر نیاز تھا۔ تنگ در سے میں سے سحری کے اندر ہیرے میں چند افراد گزر رہے تھے کہ مردج نشین تیر اندازوں کی تاب ملا کے۔ بھگد رجھی مگر جلدی ہی حماجر بن والصادر کو آواز دینے سے

سب حضرات والیں آئے اور ایسے ڈھنڈ کر رڑے کہ جالیں ہزار پر اللہ تعالیٰ نے زبردست فتح عطا فرمائی۔ قرآن شریف میں ارشاد ہے:

شَهَادَةً أَنَّنَّا نَسْأَلُ اللَّهَ سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَالَّذِي أَنْزَلَ عَلَى الرَّسُولِ مِنْ رُوحِهِ الْمُؤْمِنِينَ إِنَّا نَلْهَوُ إِلَّا أَنْشُأَنَا بَشَّارًا جَاءَ بِهِ تَرْبَةً تَسْرِيْفَهَا وَعَذَابَ الدِّيْنِ كَفَرُوا - (توبہ ۱۴)

پھر اللہ تعالیٰ اپنی رحمت اپنے ہمیز اور ایمان والوں پر اٹاری اور ایک شکر مبارک جسے تھے تندیکا اور کافروں کو خوب بسرا دی یہی بدلتے ہے کافروں کا۔

شیعہ تفسیر بیجع البیان ص ۱۷۱ پر ہے: "پھر اللہ تعالیٰ نے اپنی سکینت و رحمت اپنے رسول اور ایمان والوں پر اٹاری حسین رجعوا اليهم و قالو لهم جب وہ مؤمنین موابا دوڑ کر کافروں کے مقابلے میں آگئے اور ان سے جنگ لڑی۔" پتہ چلا کہ بھاگنے والے مومنین کو خدا نے رحمت و سکینت اور مغفرت سے فرازا اور بیٹا کر کفار پر زبردست فتح دی، اب جو اس کا لعنة مسلمانوں کو دیتا ہے اس کا قرآن اور جامعتِ مسیح پر ایمان ہو ہی نہیں سکتا۔

اسی شیعہ تفسیر میں سورۃ الفال **إِلَّا مُتَّحِرٌ فَالْقَاتِلٌ** دمگردی چال کے طور پر تیچھے ہٹنے والا ہو کی تفسیر میں (ص ۵۳-۵۴) ہے:

"اکثر مفسرین کہتے ہیں کہ یہ بھلگنے پر وعدہ بد کے دن کے لیے تھی۔ اس وقت مسلمانوں کی جائے فرار نہ تھی کیونکہ زمین میں کہیں مسلمانوں کی جمعیت نہ تھی۔ ہاں اس کے بعد مسلمان ایک دوسرے کے لیے مجھیت اور طاقت بن جلتے تھے تو پارٹی میں ملنے کی خاطر بھاگنا دا ورطاقت بنانا گناہ نہ ہو گا۔ حضرت ابو سید خدھری اور حضرت ابن عباسؓ نے یہی تفسیر کی ہے۔" تو ہمیں کا عبھاگنا اسی قسم کا تھا۔

ہماری اسی کتاب میں حضرت شیخینؓ اور اکابر صحابہؓ کی ثابت قدمی اپ پڑھیں گے، کسی محض روایت میں کسی نام کا نہ ہونا فرار پر دلیل نہیں جب کہ مفصل میں موجود ہے۔ مددوک والی روایت تو ایمان صدیقی کی گواہی دے رہی ہے کہ جب اور لوگ آپ سے ہٹنے کرنے میں تو ایک بھر صدیقی اور ابو عبیدہ بن الجراح آپ کی خدمت میں پسچے ہیں۔ حضرت عمرؓ بھی ہرگز

کہ جب جنگ گرم ہوتی تھی تو ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی اور ٹیکن اپنا بچا کر کے دشمن کے نزدیک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے پڑھ کر ہم میں سے کوئی نہ ہوتا۔  
 ”ابوقادہ کتے ہیں کہ ہم حنین کے دن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ نکلے جب ہم نے جنگ لڑی تو مسلمانوں میں پسپانی ہوئی میں نے ایک مشکل کو دیکھا کہ وہ مسلمان پر چڑھا بیٹھا ہے۔  
 میں نے پہنچے سے اس کی گردن پر بتوار ماری تو زرہ کاٹ ڈالی اس نے اُنھوں کر مجھے دلچا بجھے اس سے موت کی بوآئی اس نے مجھے چھوڑا اور مرگیا پھر میں حضرت عمر بن خطاب سے ملا تو پوچھا یہ  
 لوگوں کو کیا ہو گیا ی حضرت عمر نے فرمایا امر تقدیر ایسا ہی تھا۔ پھر سب مسلمان والپس اور آئے۔ علوم ہوا کہ حضرت ابو قادہؓ دھرست عمر دوون نہیں بھلے گے بلکہ مسلمانوں کی پسپانی پر اپنوس کر رہے تھے پھر مسلمانوں کی فوری والپسی کا یعنی ذکر کر رہے ہیں۔

پھر حضرت ابو قاتا دہ نے حضرت ابو بکرؓ کی گواہی سے اس شرک مقتول کی تلوار اور سامان وغیرہ حنور صلی اللہ علیہ وسلم سے انعام میں پایا۔ (بخاری، مسلم، مسکوہ ص ۳۹)

یہ رافتی اصحاب پرشوں پر زبان فرازی کے بعد اب عام مجاهدین اور مسلمان فوجیوں کو

بی وات حصے یہ مرد ہے : ”جہاد ایک رکنِ اسلام ہے..... اب سوال یہ ہے کہ کیا کوئی نمازی نماز پڑھنے کی اجر یا تnxah لینا اپنا حق سمجھتا ہے ؟ یا کوئی روزے دار روزے رکھنے کا مشاہر و طلب کر سکتا ہے ؟ اسی طرح زکوٰۃ و خس کی ادائیگی پر مکشیں کام طالیہ کر سکتا ہے یا جن کرنے کے لیے کسی قسم کی مصروفی کا بیاز ہے۔ یقیناً نہیں ہے لیں پھر جہاد کرنے والے مجاہد کے لیے ماہر تnxah و مصروف کرنا کس شرعی اصول کے مطابق ضروری ہے ” ص ۱۲۹ -

گوارش یہ ہے کہ چہا وفرض کفایہ ہے، فرض عین نہیں، فالص فرض میں (نماز، روزہ، حج، زکوٰۃ) کی ادائیگی پر اجرت لینا صحیح نہیں ہے۔ فرض کفایی پر ایک شخص اپنے وقت اور کاروبار کو قربان کر کے یہ ڈالوں دیتا ہے۔ اصول اجرہ کے تحت اس کا معادوضہ یا سخواہ اس کا حق ہے عذر شوی کے سادہ ابتدائی دور میں بھی مال غنیمت، سلب و اعطاء، نقل، مقرہ الغم دے کر مجامدہ کی حوصلہ افزائی کی جاتی تھی۔ پھر جب خلافتِ فاروقی میں اسلام دُنیا کے بڑے رقبے پر

نہیں بھاگے البتہ حضور کی شہادت کی خبر سن کر دل شکست اور مالوس ہو کر وہیں بیٹھ گئے بھر تابیخ چھڑا  
کے ساتھ پیاری پر پڑھے وہیں سے حضرت زبیر و چند مهاجرین کے ساتھ آپ نے ابوسفیان اور  
فالدین ولید کو پیغمبر مسیح سے مار بھگایا۔ اس پیاری پر حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے پناہ لے رکھتی تھی۔  
وابینِ شام، اُحد کے موقع پر اتنا اضطراب اور لکھڑا ناحضرت علیٰ المرضیؑ سے بھی ثابت ہے۔  
کلینی نے بند حصہ حضرت جعفر صادقؑ سے روایت کی ہے ”وَقَوْنَ حَضْرَتِ رَسُولِ نَظَرَ كَرِيمًا  
إِمَّرِ الْمُؤْمِنِينَ وَدَيْدَكَ إِذْ يَسَارِي قَتَالَ وَجِدَالَ لِرَزِيدِيْرَيَا شَدَوْرَ وَبِجَانَ آسَانَ كَرِدَوْغَتَ فَرِدَكَا  
مَرَأَوَ عَدَهْ دَادِيَ كَرِدِينَ فُورَدَالَّبَ گَرَدَانِي وَأَگْرَفَاهِي بَرَدَشَوارِنِيَّتَ“ (حیات القلوب ص ۵۷)

حضرت ابن عمرؓ حضرت عثمانؓ کا فارسیں بتا رہے تھے بلکہ ایک کوئی منافق جو دشمنِ اسلام و عثمانؓ پر تھا اس کے تین سوالوں کا علی فرضِ التسلیم جواب دے رہے ہیں کہ ایسا اگر ہوا بھی تھا تو خدا نے معاف فرمادیا۔ داسے اللہ ان لوگوں پر کروڑوں لعنتیں فرا جوتی رے قرآن کے منکر ہو کر صحابہؓ کو فرار کا طعنہ دیتے ہیں اور خود نواسِ رسولؐ کو بُلایا ہے یا رومہ دگار ان کا ساتھ چھوڑ کر خود ان کو شہید کر دیا اور راتِ کریٰ اسلام زندہ شد کاغذِ چلا دیا۔ حالانکہ مشتاقِ کوئی تسلیم ہے؟ گزارش ہے کہ بلاشبہ احمدؓ کے دام سلیمانوؑ کے لئے شامؓ کو اللہ تعالیٰ نے بخشنے دیا ہے ذرور و درسن ص ۱۶۷

خین کی اس بے شایتی کی بخشش اور فتح کو ابھی ہم تفسیر مجھے ایک دوسرے کی اولاد سے نقل کر پکے ہیں۔ جنگ میں بڑے بڑے بہادر آگے پیچے ہوتے اور ایک دوسرے کی اولاد و پناہ لیتے رہتے ہیں۔ حضرت علی المتفق فرماتے ہیں، کتنا اذا احمر الیاس التقینا برسول الله صلی اللہ علیہ وسلم فلم يکن متافقاً باليقند و منه. (ذخیر العبر و میراث طبری)

چاگی اور اصولِ تمدن نکر گئے تو جان قاضیوں، مدرسوں، مالکلٹروں، سرکاری عمدیداروں اور ملازمین کی تجویزیں مقرر ہوئیں، فوجوں کے عجی درجہ بندی کے ساتھ وظائف مقرر ہو گئے۔ حضرت علیؓ نے محیٰ تجویز کھائی۔ سب صحابہ کرام کا اس پراتفاق و اجماع تھا۔ حضرت علیؓ و حسنؑ کے فوجی بھی تجویز تھے۔ دبلارِ العيون مسلمانوں ہی نے یہ نظامِ عکبریت، سیاست اور اصولِ تمدن ساری دُنیا کو سکھائے۔ اب صحابہ کرام کا ایک جزوی دشمن فوج کا بھی مقابلہ ہو کر رجعتِ قصری چاہتا ہے۔ تو یہ شورہ دوں گا کردہ دریائے سمنا اور لگاکے کے کنارے ہندو سادھوں کے پاس عمر کے بقیہ دن گزارے۔ شاید اس کی آتشِ غصب و حسدِ ٹھنڈی ہو جائے؟ کتنے تعجب کی بات ہے کہ فوج زمین کا فاسق ترین ذاکرِ مجتہدِ عرشِ محمد میں مسلمانوں پر تبر او منافرت۔ اہل بیت کو خداو رسولؐ کا شریک بنلتے اور ماتم و بد عمل سکھانے کے لیے۔ قشید قوم سے ہزاروں روپے مقرہ نیں مع مقامی حسین طلب کرے اور شید لاکھوں کروڑوں روپے ان کی ناز برداریوں پر خرچ کریں لیکن ایک مسلمان فوجی جان کا نذرِ اذی پیش کرے، کافروں سے رے تو یہ شودا اس کی تجویز بھی بند کر دیں کیا اب بھی ان کا اسلام اور مسلمانوں کا اوریٰ دشمن ہونا ثابت نہ ہوا؟

**رسنیٰ مجاہد کی فتح** | مجاہدین کا وہ گروہ کتنا خوش قسمت ہے کہ ایک دشمن اپنے پورے کرپنا وجود اور سب مال و سامانِ مجاہد گروہ کے حوالے کرے۔

الحمد للہ راضی اس "مخلاطات اور مطاعن" کی تیز جگ میں بربی طرح شکست کھا گیا اور اپنا سب کچھ ہمارے حوالے کر دیا۔ ہمچیار ڈالتے ہوئے ارشادِ فرماتا ہے:

الا و من مات علیٰ حب ال محمد مدح مات علیٰ السنة والجماعة۔ سن ۱۳  
سو! جو آل محمد کی محبت پر فوت ہو گا وہ اہل السنّت والجماعت کے مذہب پر فوت ہو گا۔ پتہ چلا کہ سنت نبوی اور جماعت نبوی آل محمد کی محبت کی خاصی ہے جو آل محمد سے محبت کرتا ہے وہ اہل السنّت والجماعت پر ہے اور جو اہل سنت مذہب کھلیے دھی آل محمد کی محبت سے مر شار ہے۔

محبت اہل بیت سے مر شار مسلمانوں کا وصفِ عنوانی اور تعاریقی نام و لقبِ حضور نے

اہل السنّت والجماعت ہی فرمایا ہے۔ ایسے جب دارِ محمد کا نام آپؐ نے امامیہ، اثنا عشریہ، شیعہ رافضہ وغیرہ ہرگز نہیں فرمایا۔

پس سچا مذہب وہی ہے جس کا نام حضور نے اہل السنّت والجماعت رکھا اور آل محمد کی سچی اور معیاری، ناجی۔ قرآن و سنت اور مقامِ اہل بیت کے مطابق۔ محبت وہی ہے جو اہل سنت رکھتے ہیں کہ سب آل محمد پر درود بھیجتے ہوئے نام لیتے۔ ارشادات و اعمال کی پیروی کرتے اور تمام مسلمانوں کا ان کو محبوب مانتے ہیں۔"

شیعہ مذہب یقیناً جھوٹا ہے اور ان کے دعویِٰ محبت آل محمد کو حضور نے کبھی قبول نہیں فرمائی تھی۔ اہل بیت کے افادے سے محبت جلتے ہیں باقی ہزاروں اہل بیت کے کھلے دشمن ہیں۔ ل۔ یہ صرف تیرہ آل محمد کے افادے سے محبت جلتے ہیں باقی ہزاروں اہل بیت کے کھلے دشمن ہیں۔ ب۔ ان کو فدا در رسولؐ کے حقوق و منصب میں شرکیت کرتے ہیں جو کھلا کفر ہے۔

ج۔ قرآن یا آل محمد کی یہ تابعdarی ہرگز نہیں کرتے۔ صرف فاسق و اکروں مجتہدوں کی کرتے ہیں۔ د۔ اہل بیت کو تمام مسلمانوں کے دشمن اور بیوضوں ترین مانتے ہیں۔

ہ۔ تمام ملتِ اسلامیہ کو اہل بیت کا دشمن جانتے ہیں اور ان سے تبرکرتے ہیں حالانکہ یہی بات اہل بیت سے دشمنی اور ان سے تبرکہ ہے۔

و۔ ان کی تاریخ شاہد ہے کہ انہوں نے اہل بیت سے غداریاں کر کے ان کو شہید کیا اور اب ان کی تعلیم کے برخلاف ماتم کرتے، دولت کا تے اتو ندیں پڑھاتے، مشک و بدعت کرتے اور مسلمان دشمنی کا کار و بار چوپ کاتے ہیں۔

اے اللہ! تیری رحمت کا سایہ پانے والویں سے بچنے، حالات ایمان میں فوت ہونے موت کے خلاف ہستے اور جنت کی خوبیوں پر محظوظ ہونے کے لیے ہم کو تادفاتِ محبت اہل بیت لدور مذہب اہل السنّت والجماعت پر قائم و دائم رکھ۔ کیونکہ یہ شرفِ صرف مذہب کو حاصل ہے۔ کہ دھی قرآن و سنت کا پابند، اصحابِ رسولؐ و خلفاء راشدینؓ کا محب، اہل بیت کا تابعdar اور کافروں کا دشمن ہے۔

والسلام

مہرِ محمد عطا اللہ عنہ۔ در اعتماد ۲۶ ربیعہ رمضان ۱۴۰۶ھ، ۵ جون ۱۹۸۶ء

جستہ دوم

# ”ندہ کے سُنْنَیہ پر نہ ارسوَال“

## تحقیقی جوابات

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ ط

## مطاعن بر توحیدِ الٰی

س۔ ۱۔ شاہی اختیارات سے اگ بادشاہ کی حیثیت کیا ہوگی ؟  
 رج : خدا کے متعلق یہ خیال ہی باطل ہے کیونکہ وہ مالک الملک اور حکم الحکیم ہے  
 ”وجہے پاہے بادشاہ بنائے اور جس سے پاہے بادشاہی چھیٹے۔ (پت، ع ۱۱) اسی کی  
 شان ہے ہاں اگر دنیوی بادشاہ و امام سے کوئی اختیارات چھینے تو وہ ساری عمر یا قیمتیں  
 گزارے گا یا غاریبیں ہزاروں برس کے لیے چھپ جائے گا اور اس کی رعایا پر اب زیاد، مختار  
 شفیقی، معز الدولہ، ہلاکوفاں، تیمور لنگ، ابن علقمی اور خمینی میںے خالم حکمران انسانیت کش  
 مظالم قڑیں گے۔

س۔ ۲۔ کیا کمپنی بادشاہ مُسْخِن سر براد ہو سکتا ہے ؟  
 رج : نہیں ! تبھی قہم قیمیہ باز اور رعایا سے ڈرپک امام و خلیفہ نہیں مانتے۔

## فکر آخرت پیدا کرنے والی کتب

|                            |                          |                            |
|----------------------------|--------------------------|----------------------------|
| سید کے سخن مکتبہ           | عامہ بن                  | عمر قوں کا قبرستان میں جدہ |
| و طائفہ نبوی مکتبہ         | تو حیدر جو بدقیقی علی    | ذرا بقر (۱۷)، ایضاً می پیش |
| مجموعہ و مختلف             | ترکی سو روں کے خواص      | حریل (۴۶)                  |
| آواب الدعاء                | فلح درین (میریت)         | حریل (جمیلی)               |
| امال قرآنی                 | سلیمان بن اخیم سے یہ سبق | سنون دعا رس                |
| اکھام بیت                  | تیر العاقل (ذکر کے لئے)  | بیہارات رسول مکتبہ         |
| مذاہجات مقبول مکتبہ        | زوال عقبی (حکوم)         | تیریجیت (ذکر کے لئے)       |
| میری نماز                  | جنت کے پھول (جون کے لئے) | امر بر قدی (میریت)         |
| ذکر کی اہمیت               | سیاں بیوی کی حقیق        | جو ابراہیم (ذکر کے لئے)    |
| درست افتخار                | الله اولوں کے پیوس تھے   | اقوال زریں (ذکر کے لئے)    |
| کتب المرشد (ب)             | حضرت بن زر پیوس تھے      | اقوال رسول (ذکر کے لئے)    |
| صلیم الاسلام (حل)          | مرودہ مرد کے خصوصیں      | غیرہ خلقی (حل)             |
| بادہ میوں کے فناں          | حقوق العار               | فناں کی احتجاج سائل مکتبہ  |
| اصالہ ثواب                 | غیریہ عمليات             | نماذن آسان قرب             |
| رمضان کے نثارے             | و فرمے مخلص سائل         | توکل کرہ                   |
| نماذنہ احادیث              | گم کارہ افان             | شب بحدیوں سترے فناں        |
| سرکار دینہ کا ایک ستادہ    | آسان طلاق                | لی و می اور ضرائب قبر      |
| حضرت پورنور چینی           | پیش نسب                  | چو گرد، گرد، عرب تھیں      |
| مسلمان خانوختی             | اشتے عصت زرہ             | دالگیں بیویں               |
| جنوہ کا نکت                | سار بھرے سب سنت نہیں     | اشتے فی                    |
| جنوہ کا نہ است             | لئے نہیں                 | لئے نہیں                   |
| جمسم کی رہ                 | قبر کی پکی رہ            | پنجیہ شر کی رہ             |
| ازدواجی نہیں کے فریض احکام | مور قوں نہیں             | محبوبیت                    |
| گیور اسرار                 | شیخ جمل حدیث             | طب رہانی                   |
| فتح رسول مقبول مکتبہ       | کیات قفتر (ب)            | بے کی محنت                 |

عمران اکیڈمی 40/B 40 اردو بازار لاہور، فون 7221645

ملنے کا پتہ: مکتبہ عثمانیہ بن حافظ جی ضلع میانوالی

از وحی البلاعیں ۵ ہے کہ حضرت علیؑ نے قتل عثمانؓ کا بدل چاہئے والوں سے فرمایا ہم یملکوتنا ولا نسلکوہم۔ قاتل ہمارے مالک بنے ہوتے ہیں ہم ان کے مالک نہیں ॥ ذراں فرمان متفقہ کی تشریح کر کے کھپٹیں کامفوم ہیں بھی سمجھائیں۔ س ۶۔ خدا سے اس کی صفات جدا سمجھی جائیں تو کیا وہ بے اختیار کھپٹیں مکران ہو گا یا نہیں؟

### صفات الٰی عین ذات نہیں، لازم ذات ہیں

رج ۷۔ یہ بتان ہے خدا کی صفات ہم خدا سے جدا نہیں مانتے البتہ میں ذات بھی نہیں کرتے بلکہ لازم ذات مانتے ہیں آئیے کہ صفت موصوف کامیں نہیں ہوتی۔ لہذا اگر کوئی شخص یہ کہ کمیر معبود اور مخالف اللہ کی صفت علم یا قدرت ہے اور میں اللہ کی اس صفت کی پرستش کرتا ہوں تو یہ باطل ہے ہاں اگر یہ کہ کمیر معبود علم اور قدرت ہے جس کی صفت علم اور قدرت ہے تو یہ صحیح اور درست ہے ۔ اور اسی طرح اگر کوئی دعا میں یہ کہ یا حیات یا عالم یا تکوین یا ترزیق تو باز نہیں یہ علوم ہوا کہ اللہ کی صفات اس کامیں نہیں۔ لیکن غیری نہیں کہ اس سے جد اور علیحدہ ہو سکیں اور کھپٹیں بادشاہ ہونے کا طمع کساجا ہے۔ کیونکہ غیریت کا معنی یہ ہے کہ ایک غیر کے قرار اور عدم کی صورت میں دوسرے غیر کا وجود اور بقاء جائز ہو اور یہ معنی حق تعالیٰ میں درست نہیں اس یہ کہ خدا تعالیٰ اور اس کی صفات جدا ہدایت ہیں۔ معلوم ہو اک صفاتِ خداوندی خدا تعالیٰ کا غیر نہیں بلکہ اس کی ذات کے لیے ایسے لازم ہیں کہ ان صفات کا ذات سے جہا ہونا ناممکن اور بحال ہے جیسے چار کے لیے زوجیت (جفت) ہونا۔ اور پاشن کے لیے ذریت (طاق) ہونا، لازم ہے مگر اس کامیں نہیں۔ چار کا مفہوم میمود ہے اور زوجیت کا مفہوم علیحدہ ہے۔ مگر زوجیت چار کی نفس مابہیت کے لیے ایسی لازم ہے کہ نہ ذہن میں اس سے جہا ہو سکتی ہے اور نہ خارج میں۔ اسی طرح علم علیم کامیں تو نہیں مگر اس سے علیحدہ اور جد ابھی نہیں ہو سکتا۔ ایک تیسری دلیل یہ ہے کہ قرآن حکیم میں حق تعالیٰ نے علم اور وقت اور عزت کو اپنی طرف مضائق کیا ہے۔ اُنْزَلَهُ بِعِلْمٍ، وَلَا يُعْلَمُونَ

لِيُشَيِّعِي مِنْ عِلْمِهِ الْأَيْمَانَ شَاءَ، إِنَّمَا أُنْزَلَ بِعِلْمِ اللَّهِ، ذُو الْقُوَّةِ الْمُتَّيْنِ، وَلِلَّهِ الْعِزَّةُ جَمِيعًا، ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ، ذُو الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ۔ معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ کا عالم اور قدرت اور عزت اور جلال (جبی صفات) اس کامیں ذات نہیں۔ اس یہ کہ کوئی شے پتی طرف مضائق نہیں ہوتی۔ (کہاں فی عَقَلِ إِسْلَامٍ مُّكَفَّرٌ بِعِنْدِهِ وَلَا مُخْلِدٌ لَّهُ) س ۷۔ ۵۔ مذہب شیعیں صفات عین ذات ہیں۔ یعنی ذات سے الگ ہیں۔ تو خدا بعد میں ہزاروں تک تخت متصف ہوتا رہا اور اس کی کہ ذات میں تبدیلی ہوتی رہی تو وہ عاجز بھی ٹھہر اور حادث بھی ہے۔

رج ۸۔ یہ مفصل مدلل تقریر سے دونوں سوال ختم ہو گئے کیونکہ اس کی صفات ذات سے لازم ہیں جو نہیں۔ تو زورہ عاجز ہے زکر میں تبدیلی ہوئی نہ حادث و متغیر ہوا۔ جب صفات اور موصوف جدا جدا مفہوم رکھتے ہیں تو عین ذات مانتے سے کئی خدا اور کئی قدیم مانتے پڑتے جو توحید کے برخلاف ہے۔ تو شیعہ عقیدہ باطل ہو جا۔

س ۷۔ کیا خداۓ واحد قدم ہے یا نہیں؟ اور کیا لا شریک بھی قدم ہے؟

رج ۹۔ قدم ہے اور لا شریک بھی اس کی صفت ہے جو قدم ہے۔ لا شریک سے مراد کوئی معبود باطل نہیں ہے بلکہ یہ ہے کہ ازال سے ابد تک خدا کی شان و صفت یہ ہے اور رہے گی کہ اس کا شریک نہیں ہے جن لوگوں نے شریک بناتے وہ خوب باطل اور مشکل ہیں۔ س ۸۔ آپ کے حقاند کے طابق اس کی صفات بھی قدم ہیں تو وہ لا شریک کس طرح ہے؟

رج ۱۰۔ جب لا شریک اس کی صفت ہے اور اس کے ساتھ لازم ہے تو قدم ہونے میں خدا کا کمال ہے۔ اگر جد امانی جائے تو صفات موصوف ہیں جدائی اور خدا میں نقشوں لازم آئے گا۔ لا شریک کا معنی بیان ہو چکا ہے۔

س ۹۔ کیا قوی شخص سے وقت جد اکی جائے تو قوی ہو گا یا غیر قوی مگر ذات خدا سے صفات کو الگ اعتقاد کیا جائے تو اس سے بے تدبیت سمجھنا ہے۔ اگر صفات کو قدم مانا جائے تو اس کے ساتھ دوسری قوت و قدرت کا شک و کفر ثابت ہو گا؟

رج : وہی پہلا مطلب مفروضہ دوہرایا جا رہا ہے۔ خدا کی صفات اس سے جدا نہیں تو وہ قوی ہی رہا اور اس کی صفات جب لازم ذات ہیں تو ذات کی طرح قدیم ماننے میں کوئی کفوڑ شک نہ ہوا۔

س ۱۲۳ : کیا وہ حاکم خطاوار نہ ہو گا جو اپنی حرمتی سے حکم دے کر پھر محکوم کو زندگی تو نفع و ضرر، خیر و شر موافق قضام و قدر ماننے میں خدا کو خطاوار مانا ہو گا، یا اسے عاجز و ریا کار کہا جائے گا ؟

س ۱۲۴ : اگر عاجز یا غافل زدہ یا مجبور ہے تو پھر خدا کیوں کر رہا ہے ؟

## مسئلہ تھنٰہ اور مُدر

رج : ان کا مفصل جواب ہم سائل کے رسالہ "امتوں دین" کے جواب "ہم شئی کیوں ہیں؟" میں تا مدد ۱۹ میں سائل کے سوال ۲۵ کے تحت دے چکے ہیں۔ یہاں ملائصہ یہ ہے کہ کائنات کا ہر کام خدا کے علم ازی، تقدیر اور مشیت کے تحت ہو رہا ہے کیونکہ اسی تے ہر چیز کو پیدا کر کے اس کی تقدیر بنائی۔ (فرقان، آیت ۳۷)۔ اب اگر کوئی کام اس کے علم، تقدیر اور ارادے کے مطابق نہ ہو تو اس کا جاہل اور عاجز ہونا لازم آتا ہے، جس سے وہ پاک ہے۔ وہ بندے کو حکم نہیں کا دیتا ہے براہی کا نہیں دیتا و مینہلی عن الفحشاء والمنکر بندہ اپنے کسب و ارادہ اور خدا و مدود وقت سے جب تک اور بدی کا کام کرتا ہے تو وہ اجر و سزا کا حق دار بنتا ہے۔ وہ تقدیر کی اور خدا کے علم ازی کی آڑلے کریں نہیں کسکتا کہ جب میری تقدیر و قضائی نے یہی بخوبی تقویٰ میں ارتکاب سے مجرم کیوں ؟ اور مجھے سزا دینا تیر ان علم ہو گا کہ کیونکہ بندے کو تو یہ علم نہیں کر میری تقدیر میں کیا لکھا ہے ؟ وہ تو ہر کام اپنے ارادہ و شوق سے کرے گا۔ جونکہ حکم خدا کے تحت وہ نیک کا پابند ہے براہی سے روکا گیا ہے تو خدا کے علم و تقدیر سے وہ براہی کرنے پر مجبور نہیں کیا گیا جب اس پر جبر ثابت نہ ہوا تو عادل خدا سزا دے کر نہ خطاوار و ظالم بنا اور نہ الیٰ ریا کاری کی کہ بندے سے گناہ کر کر اسے سزا دے دی۔ العزم حق تعالیٰ خالق خیر بھی ہیں اور خالق شر بھی ہیں۔ (الله خالق کل شئی)، لیکن خیر سے راضی ہے۔ شر سے راضی نہیں۔ (ولا میں منی

عبداللہ السکر، فردوسلت، طہارت و نجاست، فرشتے اور شیاطین، نیک و بد بے اسی کے پیدائیتے ہوئے ہیں مگر نیکوں سے راضی ہے اور بندوں سے نا راضی مشیت اور ضاکے دریان یہ زیادتی فرق ہے جس کی طرف اللہ تعالیٰ نے اہل السنّت والجماعت کو مدایت فرمائی اور شیعہ وغیرہ فرقہ گراہ ہو گئے کریادہ بندہ کو مجبور محن مان کر خدا کی سزا کاظم کرتے ہیں۔ یا بندوں کو اپنے افعال اور امور کا فاقہ مان کر صفت فعلت میں اربوں شرک بناتے ہیں۔ تو خدا جنم کو سزا دینے میں ظالم نہیں ہے کیونکہ وہ کفر و گناہ پر راضی نہ تھا اور اس کی قضاء و تقدیر کے بغیر بھی یہ کام نہیں ہے کیونکہ وہ جعل و غلط سے پاک ہے اور جزو خوف اس پر طاری نہیں ہوتا۔ نہ وہ مجبور ہے نہ اس کے خدا ہونے میں کوئی شک و شہر ہے۔ ہاں شیعہ خود خدا کی صفات و مکالات میں شک و شہر کر کے مومن نہ رہے۔ جبکہ کسی قیمع برکاتم ہے۔ نعم قیمع قیمع نہیں ہے۔

س ۱۴ : رَبِّيْتَنِيْعَوْمُوتَنِيَّ کَرِّكَلِیْسَ مُعَوْنَ تَسْتَعِيْدَهُ بَنِيَا -

رج : اغوار سے مراد یہی کی توفیق نہ دینا ہے اور یہ اضلال کے ہم معنی ہے جس کا مقابلہ ہدایت و اہدای ریعنی یہی کی توفیق دے دینا ہے۔ ان دونوں کاموں کی ثابت بارہا خدا نے اپنی طرف کی ہے۔ قُلْ إِنَّ اللَّهَ يُعْصِلُ مَنْ يَسْأَءُ وَيَهْدِي إِلَيْهِ مَنْ يُنَأِبُ (رعد) آپ فرمائیے کہ اللہ جسے چاہتا ہے گراہ کرتا ہے اور اسے ہدایت دیتا ہے جو اس کی طرف رجوع کرتا ہے، اور خیر و شر کی یہی قضاۓ و قدر ہے جس کی ثابت اللہ نے اپنی طرف کی ہے۔ شیطان نے خدا کو ریب کہا تو ہم اس کی اتباع میں خدا کو رب نہیں کہتے بلکہ تعلیم خداوندی سے کہتے ہیں۔ اسی طرح اغوا و اضلال کی صورت خلق و تقدیر دل طور سبب و عمل، خدا کی طرف نسبت کر کے ہم اتباع شیطان نہیں کرتے، اتباع رحمن کرتے ہیں۔

س ۱۵-۱۶ : اگر بندے فاعل اپنے افعال کا ممتاز نہیں تو وہ اس سے حسب مرمنی کیے سرزد ہوئے۔ اگر خدا ذمہ دار ہے تو جزا و سزا کیوں کر معمول ہے ؟

رج : بندے کے افعال و قسم کے ہیں، اضطراری غیر انتیاری۔ جیسے بیٹھ کا پیلانا اور ہر قلب ار عرض وغیرہ ان میں بندہ ممتاز نہیں ہے تو سزا و جزا کا بھی حق دار نہیں۔ جیسے دوالم پچ اور ر عشر دار بوجھا کوئی برتن ہاتھ سے گرا کر توڑ دے تو ہر عقل مندا سے سغد و سمجھے گا۔

آپ کے سب صحابہ کرام اور شاگردوں کو عدول، استیاز اور پاک کردار مانتے ہیں کمکم کی تعلیم کا اڑڈ پرتو یقیناً شاگردوں پر پڑتا ہے۔ ہمارا خدا عادل ہے، خالم نہیں، وہ تو ظلم سے لوگوں کو روکتا ہے تھی تو ہم خدا کو ایسے ائمہ کا بھیجنے والا، اور ان کو خدا کا منصوب و مہمانہ نہیں مانتے جو اپنے مقاوموں نیا کے تحت حق چھپاتے رہے، تلقیر کر کے، عوام کو امر معروف اور نہیں منکر کرنے کے فرض سے غافل رہے حتیٰ کہ غار میں چاچپے اور دُنیا ان کی رہنمائی سے محروم و گراہ میں آ رہی ہے۔

س ۲۵: مذہبِ امامیہ کی اصل عدل پر آپ کو کیا معقول اعتراض ہے؟  
رج: پہلا اعتراض تو یہ عقیدہ امامت ہے کہ خدا نے انبیاء وہادیٰ بیجے تو ان کی پوری فطرت فرمائی:

۱- إِنَّا لِلنَّصْرِ وَرُسُلَنَا وَالَّذِينَ أَمْسَأْتُمْ  
فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا۔ (پ ۲۷، ع ۱۱)      ہم یقیناً پہنچنے پر بیغروں کی اور ایمان والوں کی دنیا میں مدد کرتے ہیں۔

۲- كَتَبَ اللَّهُ لَدَغْلِبَنَّ أَمَّا  
اللَّهُ نَهَىٰ تَكْرِيرَهُ ۖ كَمَّ يَرِيَهُ بَيْغَرُ  
وَرُسُلِيٰ۔ (پ ۲۸، ع ۳۳)      اللہ نے تکریر ہایے کہ میں اور میرے بیغیر  
لیقیناً غالب ہونگے۔

مگر بارہ اماموں سے خدا نے ان کا جائز تحکمت بھی حضنوادیا۔ دشمنوں کے مقابل مدد ز کی۔ وہ عمر بھر ترقیہ میں خالق رہے۔ اپنا مذہب بھی ظاہر نہ کر کے۔ حتیٰ کہ خدا کی ہڈی لیلیٰ سی س کتاب کو بھی چھپا کر پہنچانے لگئے۔ دُنیا فیض امامت اور قرآن کی بہادیت سے یکسر محروم ہو گئی۔ مع ہذا شیعہ کے اعتقاد میں وہ حجۃ اللہ ہیں کہ خدا نے اپنے بندوں پر حجت پروری کر دی ہے اور ان کی انتیاع نہ کرنے پر سب بھی نوع انسان کو خدادوڑخ میں ڈالے گا کیا شیعہ عقیدہ کے مطابق معاذ اللہ ہدایت کے بارے میں لوگوں نے اتنا بڑا فڑ کرنے والا خدا عادل ہو سکتا ہے؟ یا خدا کو عادل مانتے یا عقیدہ امامت و تشبیح سے توہہ کیجئے۔

س ۲۶: خدا کو ابر سے زمین میں اُترنے کی مزورت کیوں محسوس ہوتی ہے؟  
رج: آپ نام نہاد مسلمان کمل اک فدا کے قرآن سے مشتمل رہے ہیں کیونکہ یہ بات قرآن میں یوں ہے:

دوسرے افعال اختیاری ہیں جیسے اپنی آنکھ کو غیر محروم سے بچانا یا دیکھنا، خلم کی نیت سے کسی کو پیچڑیا یا پاٹھنے لگانا، قادر ہو کر نیک کام کرنا یا نہ کرنا، ان میں بندے کی مرضی اور خواہش کو ضرور و ضل ہے تجھی تو حزادہ نما حق دار ہے تو ایسے کام کا ذمہ دار ہم اللہ تعالیٰ کو نہیں کہتے بلکہ کا سب، عامل اور ذمہ دار خود بندہ ہے۔ خدا تو فائق، قاضی اور تقدیر ساز ہے۔ و خلق کل شیء فقد رہ لے تقدیراً۔ (فیقان ع ۱، آیت ۲، پ ۱) اور یہ کسب سے مدد اچیز ہے۔ تو اللہ تعالیٰ کی ذات پر کوئی حرف نہیں آتا۔ ائمہ اہل بیت کا بھی یہی مذہب ہے۔ شارح عقدہ وغیرہ نے ایسی بہت سی روایات نقل کی ہیں کہ بندوں کے کام خدا کے پیدا کیے ہوئے ہیں۔ "ذکانی الحشف" اصول کافی م ۲۵ پر صدیقہ رکھ کر س ۱۹ کا جواب بھی اسی سے ہو گیا کہ خدا نے بندوں پر ظلم کرتا ہے ز مذہب اہل سنت خدا کو ظالم بتاتا ہے اور یہ قرآن و سنت کے مطابق خدا درست میں کا حقیقی اسلام ہے اور قدرت کے مطابق دین ہے۔

س ۲۷: بجلی دیکھنا جب نامکن ہے تو دیدار خدا کیوں ضروری ہے؟  
رج: نصوص کے مقابلہ میں ڈھونکہ بازی حرام ہے۔ ارشادِ خداوندی ہے۔ "اس دن کچھ چھپے تروتازہ ہوں گے اپنے رب کو دیکھتے ہوں گے" (پ ۲۹، ع ۱۸، سورہ قیامت) عقل کا بھی یہی تقاضا ہے کہ خدا بندوں کا سب سے بڑا محبوب ہے۔ محب محبوب کی زیارت کے لیے بے قرار رہتا ہے۔ محبوب جب محب سے راضی اور اس پر سربراں ہے خصوصاً قیامت کے دن تو ضرور ان کو اپنے جاں والوار سے شرف و مذور فرمائے گا۔ اور شیعہ وغیرہ منکر زیارت وہ، اس نعمت سے محروم ہوں گے۔

كَلَّا إِنَّهُمْ عَنِ الرَّهْمَةِ يَوْمَئِذٍ      لیقیناً وہ اس دن اپنے رب سے پر دے لَمْ يَحْجُّوْبُونَ - شَمَّ إِنَّهُمْ لَنَفَأَنُوا      میں ہوں گے۔ پھر یقیناً دوزخ میں داخل ہوں گے۔  
الْجَحَّاجُّمُ - (پ ۱، تطفیف)      جائیں گے۔

اس ۲۷ تا ۲۸ کا جواب: ہم عدل کو پس کرتے خدا نہادل ہے وہ کوئی نہیں دیتا ہیں۔ رسول خدا نے عدل ہی کی تعلیم دی تھی تو ہم خیر اور شر اللہ کی مشیت کے لیے ہیں اس نے خدا کو اس کی بادشاہی سے نکال دیا اور جو یہ اعتماد رکھے کہ لگناہ اللہ کی قوت کے لیے ہوتے ہیں اس نے اللہ پر جھوٹ بولा... الخ۔

ہلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَنْ يَأْتِيهِمُوا اللَّهُ فِي  
ظُلُلٍ مِّنَ الْعَمَاءِ وَالْمَلِكَةُ وَقُضِيَ  
الْأَهْمَى... الخ - (پ، ع ۹)

ہر چند کہ یہ آیت متشابہات میں سے ہے۔ بادلوں میں خدا کے آئے اُترنے سے  
اس کا عذاب مراد ہو سکتا ہے مگر اسے صرف اہل سنت کا عقیدہ شہور کر کے "مزورت پوچھنا"  
خدا کے عذاب کو دعوت دینا ہے۔

سر ۲۶ تا ۳۳: کاجواب اسی آیت سے ہو گیا کی زحمت بھی اس کی ایشان  
ہے۔ بلاشبہ وہ لامدد ہے، جسم سے مبرأ اور پاک ہے۔ سب مسلمانوں کا یہ عقیدہ ہے  
مگر شیعہ کو انکار قرآن نہ کرنا چاہیے۔ سورۃ انعام میں ہے هلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَنْ  
تَأْتِيهِمُ الْمَلِكَةُ أَوْ يَا تِي رَبُّكَ أَوْ يَا تِي نَعْصِي ایت رَبِّكَ کفار  
ذشتوں یا خدا نے پاک یا اس کی کچھ نشانیوں کے آنے کے منتظر ہیں۔  
نوٹ: یہاں تھوڑے سے ایات کا بیان ہوا ہے۔ ہم تخفہ اثنا عشری سے بدل تو حید  
تمام سائل اختلافیہ کا غلامہ اور فہرست نقل کر دیتے ہیں۔

### توحید اور المیاہ کے متعلق فرقیین کے نظریات

| مسلمانوں کے عقائد                                                                          | شیعوں کے عقائد                                                                                                                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۔ معرفت الہی شرعاً واجب اور کامل ہے۔                                                      | امامیہ کے زدیک عقلی ہے۔                                                                                                                 |
| ۲۔ حق تعالیٰ موجود یا گانہ، زندہ، استتا، ویکھنا<br>وانا اور تو انا ہے۔                     | شیعوں کے طبق مخصوصیتیں اور<br>حق تعالیٰ صاحب ارادہ قدیم ہے۔ حکم خدا<br>کے بغیر ذرہ نہیں ہتا جو خدا پہلے ہو گا جو<br>زچا ہے وہ نہ ہو گا۔ |
| ۳۔ خدا واحد ہے، لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ،<br>إِنَّمَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا إِلَهَ مِنْهُ. | ۱۱۔ اللہ تعالیٰ جسم، طول، عرض، عمق، شکل<br>اور صورت سے پاک ہے۔                                                                          |
| ۴۔ صرف اللہ ہی ازلی قدر ہے باقی سب                                                         | ۱۰۔ قرآن مجید اللہ کا کلام ہے۔ لوگوں کی قصہ بڑا<br>اور کی بیشی سے پاک ہے۔                                                               |

زمین کو تقدیم اور داعمی مانتے ہیں۔  
اما میرے خدا کو جو ایسیں بصیر، قادر و قوی کر کے  
ہیں لیکن یعنیں کہ سکتے کہ اس کی حیات، علم، قدرت  
مع بصر و فیر خاک صفات بھی ہیں۔  
شیعوں کے مرکزی روایی زوارہ بن ایمن، بھیر،  
سلیمان، بھطڑی، محمد بن سلم خدا کو ازلی عالم ایسیں  
بصیر نہیں مانتے۔ حالانکہ کافی میں بھی ہے: لے  
یعنی عالم ماسمیعاً بصیراً۔  
اما عیلیہ خدا کو قادر و منقار نہیں مانتے۔ اس کے  
افال بے اختیار ہیں جیسے سورج کی کرنیں۔  
ابو جعفر طوسی، شریفہ تفضلی اور بہت سے امامیہ کے  
ہاں خدا بندوں کے تخت القدرت افال قا پڑ دیں ہیں  
شیعہ تقدیر کے منخر ہیں۔ کام ہو چکنے کے بعد  
اللہ کو علم ہرتا ہے۔ جزئیات کو قتل و قرع نہیں  
جانست۔

شیعہ قرآن میں تحریف کے لازمی قائل ہیں ایہ  
قرآن نہ پورا ہے داصلی منزل ہے۔  
اممیلیہ ارادہ کے قطبی منکر ہیں امامیہ اور زیدیہ کے  
آخریوں فرقے کہتے ہیں کہ خدا کی ارادہ کو دھیں باقی  
نہیں ہوتیں اور شیطان کی ہو جاتی ہیں۔  
اما میرے میں سے مکہمیہ، سالمیہ اشیطانیہ خدا کو  
جسم مانتے ہیں۔  
شیعوں میں سے مکہمیہ، ایونیسیہ، سالمیہ اشیطانیہ

اشیاء مخلوق و عادت ہیں۔  
۵۔ اللہ جیات سے موصوف اور زندہ ہے  
علم بر عالم ہے۔ قادر بر قدرت ہے یعنی اس  
کے لیے صفات ثابت ہیں۔  
ہو خدا کی صفات قدیم ہیں وہ ہمیشہ ان سے  
موصوف ہے کبھی وہ صفات سے عاری یا عاجز  
ذخانہ ہو گا جیسے ارشاد ہے: كَانَ اللَّهُ  
عَلَيْهِ مَا حَيَّكَتْهَا۔  
۷۔ اللہ تعالیٰ قادر و مختار مطلق اور فعال  
تَحْمِيلُهُ الْمَلِكَةُ أَوْ يَا تِي رَبُّكَ أَوْ يَا تِي نَعْصِي ایت رَبِّكَ کفار  
ذشتوں یا خدا نے پاک یا اس کی کچھ نشانیوں کے آنے کے منتظر ہیں۔  
۸۔ اللہ تعالیٰ ہر چیز پر قادر ہیں۔  
وَإِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ  
۹۔ اللہ تعالیٰ کو ہر چیز کا اندراز ہے وہ تقدیر  
علم کے مطابق ہر کام صادر فرماتا اور پہلے سے  
چانتا ہے۔

۱۰۔ قرآن مجید اللہ کا کلام ہے۔ لوگوں کی قصہ بڑا  
اور کی بیشی سے پاک ہے۔  
۱۱۔ اللہ تعالیٰ صاحب ارادہ قدیم ہے۔ حکم خدا  
کے بغیر ذرہ نہیں ہتا جو خدا پہلے ہو گا جو  
زچا ہے وہ نہ ہو گا۔  
۱۲۔ اللہ تعالیٰ جسم، طول، عرض، عمق، شکل  
اور صورت سے پاک ہے۔  
۱۳۔ خدا تعالیٰ جسم، مکان، اور پر، پنج

۶۔ اللہ جیات سے موصوف اور زندہ ہے  
علم بر عالم ہے۔ قادر بر قدرت ہے یعنی اس  
کے لیے صفات ثابت ہیں۔  
ہو خدا کی صفات قدیم ہیں وہ ہمیشہ ان سے  
موصوف ہے کبھی وہ صفات سے عاری یا عاجز  
ذخانہ ہو گا جیسے ارشاد ہے: كَانَ اللَّهُ

تَحْمِيلُهُ الْمَلِكَةُ أَوْ يَا تِي رَبُّكَ أَوْ يَا تِي نَعْصِي ایت رَبِّكَ کفار  
ذشتوں یا خدا نے پاک یا اس کی کچھ نشانیوں کے آنے کے منتظر ہیں۔

۱۴۔ اللہ تعالیٰ ہر چیز پر قادر ہیں۔  
وَإِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ  
۱۵۔ اللہ تعالیٰ کو ہر چیز کا اندراز ہے وہ تقدیر  
علم کے مطابق ہر کام صادر فرماتا اور پہلے سے  
چانتا ہے۔

۱۶۔ قرآن مجید اللہ کا کلام ہے۔ لوگوں کی قصہ بڑا  
اور کی بیشی سے پاک ہے۔  
۱۷۔ اللہ تعالیٰ صاحب ارادہ قدیم ہے۔ حکم خدا  
کے بغیر ذرہ نہیں ہتا جو خدا پہلے ہو گا جو  
زچا ہے وہ نہ ہو گا۔  
۱۸۔ اللہ تعالیٰ جسم، مکان، اور پر، پنج

۱۹۔ خدا تعالیٰ جسم، مکان، اور پر، پنج

۲۰۔ خدا تعالیٰ جسم، مکان، اور پر، پنج

۲۱۔ خدا تعالیٰ جسم، مکان، اور پر، پنج

۲۲۔ خدا تعالیٰ جسم، مکان، اور پر، پنج

۲۳۔ خدا تعالیٰ جسم، مکان، اور پر، پنج

۲۴۔ خدا تعالیٰ جسم، مکان، اور پر، پنج

۲۵۔ خدا تعالیٰ جسم، مکان، اور پر، پنج

۲۶۔ خدا تعالیٰ جسم، مکان، اور پر، پنج

۲۷۔ خدا تعالیٰ جسم، مکان، اور پر، پنج

۲۸۔ خدا تعالیٰ جسم، مکان، اور پر، پنج

۲۹۔ خدا تعالیٰ جسم، مکان، اور پر، پنج

۳۰۔ خدا تعالیٰ جسم، مکان، اور پر، پنج

۳۱۔ خدا تعالیٰ جسم، مکان، اور پر، پنج

۳۲۔ خدا تعالیٰ جسم، مکان، اور پر، پنج

۳۳۔ خدا تعالیٰ جسم، مکان، اور پر، پنج

سے پاک ہے۔

میثیہ خدا کے لیے مکان وغیرہ کے قائل ہیں۔

غالی شیعہ، بنائیہ، نصیریہ، احتجاجیہ انہیں حلول

نہ کسی کی شکل و روپ میں ظاہر ہوتے ہیں۔

۱۴۔ حق تعالیٰ میں اعراض محسوس کی صفتیں نہیں

کرنگ دلورہ وغیرہ ظاہر ہو۔

۱۵۔ خدا کی ذات کا عکس و سایہ کسی چیز پر

نہیں پڑتا۔

۱۶۔ خدا کو بدار نہیں ہوتا وہ جاہل ہے۔

شیعوں کے ہاں بدآبرا کمال اور لازمی عقیدہ ہے۔

۱۷۔ حق تعالیٰ بندوں میں سے کسی کے کفر و ضلال

پر خوش نہیں ہوتا۔ (دَلَيْلُهُ ضَلَالُ عَبَادِ الْكُفَّارِ)

۱۸۔ خدا کے فسے کوئی چیز واجب نہیں ہے

وہ جو کچھ دے اس کا افضل ہے۔

۱۹۔ مخلوق سے صادر اعمال بھی خدا کے پیدا

کر دے ہیں۔ ہاں بندے کا سب اور ذمہ دار ہیں۔

۲۰۔ بندوں کو خدا سے قرب بھائی اور

اتصال مکانی نہیں۔

۲۱۔ مومنین کو حنت میں خدا کا دیدار ہو گا۔

خدا کا فرمان یہے لَلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسْنَى وَ

ذِكَارَهُ نَبِيُّكُلَّمَلَّ کیجیے جنت اور اس سے زیادہ بھی ہے۔

دیگر، حدیث فروع میں یاد کی تیس در صد و انہی کیجیے ہے۔

(سُلْطَنِيَّتِ بَنَادِي)

## مطاعن بر مذهب اہل سنت

س ۳۳۳ تا ۳۳۴ : آپ کا مذهب مادی اقدار کو اہمیت دیتا ہے یا روحانی اقدار کو

مسلمان ترقی یافت کیوں نہیں؟ بد عمل کفار کیوں غوش حال ہیں؟

رج: مذهب اہل سنت دونوں کی کامرانی کا ضامن ہے۔ سوال ۲۵ کے جواب میں مذکور ۲ آئیں اس پر کافی دلیل ہیں۔ عہد رسالت، عہد خلافت راشدہ، عہد بنو امیہ، عہد عباسی، عہد آل عثمان ہزار برس سے زائد تک مندرجہ عہد سمت، مسلمانوں کی ترقی و کامیابی کے ادوار ہیں۔ بے شمار ان کی ایجادات ہیں، علوم و فنون کی کثرت ہے۔ اقتصادیات اور مادی ترقی میں کوئی قوم ان کی ہمسر ہو سکی مگر جب سے ایران کے شاہان صفویہ نے داہ کے خینی کی طرح (غیر انقلاب) برپا کر کے اہل تشیع و اہل سنت کی جگہ مسلمانوں میں بی پا کر دی۔ شاہ سلیمان خاں سے خداری کر کے برطانیہ فتح نہ کرنے دیا۔ تیمور لنگ نے بارہ لاکھ مسلمان قتل کر کے سلطنت عثمانیہ تباہ کر دی اور مسلمان جہاد سے غافل رہ کر امامت و خلافت کے زخم چاٹنے لگے۔ اپنے لوگوں سے اپنے ہی مالا جان اور برحدوں کی خلافت کرنی پڑی تو انگریز وغیرہ قوموں کو صفتی ترقی کا سیدان ہاتھ آگیا اور وہ بازی نے گئی تو اہل سلانوں کی مادی ترقی میں پس انہی، مذهب کی کمزوری کا نتیجہ نہیں۔ بلکہ تشیع و اختلافات کا ماریں مرت ہے۔ بد عمل صرف مسلمان کے لیے نقصان وہ اس یہے ہے کہ یہ خدا کی فرج کا ساہی ہے جس نے خداری کا عہد کر رکھا ہے اور فوجی ساہی کو ہب نسبت سول کے سرازیادہ دی جاتی ہے۔ اس کی کچھ تفصیل ہمارے رسال "ستی مذهب سچا ہے" میں ملاحظہ کریں۔ س ۲۵۱، ۲۵۲: آپ کے مذهب کی بنیاد اقوال اصحاب ہیں جو مختلف الاجتہاد اور ائمہ تھے تو یہ کمی کی ضمانت کیا ہے جب صراط مستقیم صرف ایک راستہ ہے؟ آپ کے مذهب کے اصول دین کا حقیقی معیار کیا ہے؟

رج: ہمارے مذهب کی اصل بنیاد اور حقیقی معیار تین چیزیں قرآن مجید، سنت نبوی، اجماع ائمۃ جس میں صاحبہ کرام کا اجماع بھی آجاتا ہے۔ ان تینوں کی تکمیل تشریح میں دلائل تخفیہ امامیہ م ۲۵۲ تا ۲۵۳ کردی گئی ہے۔ ایک طبق اصول قیاس شرعی بھی ہے یعنی جس نئے مسئلے میں قرآن و حدیث خاموش ہوں، اجماع ائمۃ بھی نہ ملے تو اہل اجتہاد و علماء اس بیسا سند قرآن و سنت اور اجماع میں تلاش کریں اگر مل جائے تو اسے اصل مقیس علیہ، بنکر نئے مسئلے پر بھی دہی حکم لگا دیں۔ حضرات صحابہ کرام اور ائمہ اجتہادیہ کا مم کرتے آئے ہیں اور قیاس کا مختلف

النوع پہلے آمیز اصول قانون اسلام کی دستت، دیگر مذاہب پر اس کی برتری اور جدید سائنسی دور میں ترقی کا ضمناً ہے۔ تعجب ہے کہ شیعہ اس قیاس شرعی۔ مبنی بر قرآن و سنت کے تو منکر ہیں مگر بہت سے مسائل معنی مقتل کے بل بتوتے پڑتے کرتے ہیں۔ غواہ صراحت وہ قرآن و سنت کے خلاف ہوں۔ جیسے رسم عزاداری، مذمت صحابہ کرام اور ایجاد امامت وغیرہ۔ مذہبی یہ حقیقت کی مخابات یہ ہے کہ قرآن و سنت اور اجماع ائمۃ میں تو سب متفق ہیں ان سے ہم کسی کو اختلاف کا حق نہیں دیتے۔ اجتہادی مسائل میں ایک مجتہد کی رائے دوسرے سے مختلف ہو سکتی ہے مگر عامی شخص کو حق ہے کہ جس مجتہد کو اپنے حقیقتہ و امانت کی رو سے قرآن و حدیث اور اجماعی مسائل کے نیادہ قریب سمجھے اس کی تقدید کرے، باقی الممّوجتہدین کا احترام کرے۔ ایک امام کا مقلد دوسرے کے سچے اقتدار کر سکتا ہے اور یونی یا ائمۃ ایک ہی صراط مستقیم پر گامزن ہے۔ تعجب ہے کہ زندہ اماموں کا سلسلہ ماننے کے باوجود دشیہ تقدید مجتہدین کے قائل ہیں پھر مجتہد کے مرے پر اس کا فتویٰ مرجاتا ہے۔ نیا مجتہد تلاش کر کے پہلے فتویٰ کے برعکس اس کی تقدید لازم سمجھی جاتی ہے اور وہ دوسرے کے مقلد کے سچے نماز پڑھنے کا مجاز نہیں یہ تو ایک امامیہ کا حال ہے کہ صرف پاکستان میں ۹ مختلف فقہوں والے شریعت مداروں اور مجتہدوں کے مقلد شیعہ ۶ فرقے موجود ہیں۔ باقی آغا غافلی، نیدی، تفضیل شیعوں کو دیکھا جاتے تو سب ایک دوسرے کی تکفیر کرتے ہیں۔ ہر ایک امام حباداً بسنے ہوئے ہیں تو شیعہ بے چاروں کو تو صراط مستقیم کی سمت کا عجیب پتہ نہیں ہے کیونکہ صراط مستقیم علمیم چارگروں کے راستے کا نام ہے۔

انبیاء، صدیقین، شہداء، صاحبوں۔ ان چاروں میں ائمہ نہیں میں یہ کیا شیعہ تو انکو سے افضل ہانتے ہیں تو امام صراط مستقیم کیسے پائیں؟ اور بعد تب یہی بحثیتی کیسے حل ہو؟ س ملٹی: اگر قرآن ہیں ایمان باعد نہیں ہے تو کیا ایمان بتوجیہ اللہ کا بھی حکم ہے؟ رج: بالکل غلط خیال ہے۔ قرآن میں عدل و انصاف کرنے کا حکم ہے مگر اصول دین میں ”عدل“ کا اضافہ کرنے اور اس پر ایمان لانے کا مسئلہ کے اقرار کے مطابق کہیں ذکر نہیں ہے، جس سے اس کی رکنیت ختم ہو گئی ہاں سینکڑوں آیات میں اللہ کو ایک اور معمود یکتا ماننے کا حکم ہے اور دین و ایمان کا بڑا رکن یہی ہے۔

اور اللہ نے کہا دود و مبرود نہ بناؤ۔ اللہ ہی مرف ایک معبود ہے۔

- ۱۔ وَقَالَ اللَّهُ لَا تَمْتَخِذُ دُرْجَاتَ الْمَهْنِينَ  
إِنَّمَا اللَّهُ إِلَهٌ وَّاَحَدٌ۔ (پ ۱۷، ع ۱۱۳)
- ۲۔ يَا أَيُّهُمَا الَّذِينَ أَمْتُنُوا أَمْتُنُوا بِاللَّهِ وَ  
رَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَى  
رَسُولِهِ... وَمَنْ يُكْفِرْ بِاللَّهِ  
وَمَلَكِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرَسُولِهِ وَ  
الْيَوْمَ الْآخِرِ فَقَدْ مَنَّكَ  
ضَلَّلَهُ بُعْيِدًا۔ (پ ۱۷، ع ۱۱۴)
- ۳۔ وَأَعْبُدُ دُولَةَ اللَّهِ وَلَا تُشْرِكُوا  
بِهِ شَيْئًا۔ (پ ۱۷، ع ۱۱۵)

## بعد از رسول طریقہ مہاایت

- س ملٹی: کیا بعد از رسول ہادی و رہبر کی عقول مذورت ہو گی جو ہمدرگہ نہ مٹائے اور دین و شریعت کی تعلیم دے؟
- رج: عقل کا تفاہ نہ ہے کہ حضور کی ذات کے سوارمکری ہادی اور کوئی نہ کیوں نہ کہ آپ خاتم النبین و الموصیین اور غلام مہاایت الوحی ہیں۔ البتہ آپ کی نیابت میں قرآن و سنت مرکز ہدایت رہیں گے اور ان کو نافذ کرنے کے لیے فلقار و حکام اور فتحار دین ہوں گے۔ جو مخصوص رہوں گے بکر لوگوں میں سے ہی سرپر آور وہ امن منتخب شدہ ہوں گے۔ والی الامر منکر کو لوگوں کے باہمی تنازعات کا فیصلہ کریں گے لیکن اگر لوگوں کا غدا دان سے کسی حامل میں نزاں ہو جائے تو یہ ممکن ہو گا پھر اختلاف نہیں کے لیے مرکزی مرچمہ قرآن و سنت کی طرف فریقین رجوع کریں گے اور یہی ایمان کا تفاہ نہ ہے اور انہم کے لحاظ سے بہتر بات ہے۔ ملاحظہ ہر دو آیت، والی الامر منکر کم پ ۱۵
- س ملٹی: ایسا ہادی منصوص بہتر ہو گا یا غیر منصوص؟

اور قرآن نے فرمایا: ہم نے قرأت نازل کی اس میں ہدایت و فوریت۔ اس کے طبق انبیاء مسلمین، ہمودیوں کے لیے فیصلے کرتے تھے اور اللہ والے اور علماء بھی۔ کیونکہ وہ کتاب اللہ کے مفظ بناتے گئے تھے۔ (پت ع ۱۱)

تو جیسے یہ ربانیں اور علماء بکثرت تھے، غیر منصوص ہادی عوام اور حافظ کتاب خدا تھے، اسی طرح امت محمدیہ کے ہزاروں علماء، فقہاء، مجتہدین، غیر منصوص طور پر ہادی عوام اور حافظ کتاب تھے۔ کیونکہ یہ سُنت اللہ ہے اور سُنت اللہ میں تبدیل نہیں ہوتی ہے۔

س ۲۹ : کا جواب بھی اس تقریب سے ہو گیا کہ ہر دوڑ کے لوگ اپنے اختلافات اپنے حاکم یا فقیہ سے قرآن و سُنت کو کسوٹی بنانے شاید گے۔

س ۳۰ : حضرت سالم کے بیچھے شیخین نے نماز پڑھی کیا وہ ان سے افضل نہ ہوتے؟

رج: "بصیر" نامی کتاب کا ہمیں علم نہیں ہمارے یہاں افضل مفصول کے بیچھے نماز پڑھ سکتے ہے تو استدلال باطل ہو گیا۔ ہاں جسیں تعلق امام بنناہ ہو تو افضل بنایا جائے کیونکہ حدیث شریف ہیں جسے

بیویم الفتح اقرئ ہم لکتاب لوگوں کو امامت ان کا بڑا فارمی کرتے۔ اگر

الله فان کاتوا فـ القـلـعـةـ سـوـاـ قـرـاتـ مـیـںـ بـرـاـبـرـ ہـوـںـ تو جـسـتـ کـاـبـلـ عـالـمـ ہـوـہـ فـاعـلـمـہـمـ بـالـسـنـتـ ..... اـنـخـ اـمـاـمـتـ کـرـتـےـ" (مشکوٰح، وکذافی الفتح) ہوتا ہے کی فرضی تنسیسوائے حضرت ویاس کے کوئی فائدہ نہیں دیتی اور ان کے نائب در نائب

اسی بناء پر حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت ابو بکر صدیقؓ کو امام نماز بنایا اور حضرت علی الرضاؑ سیست تم صحابہ کرام نے ان کی اقتدار میں نماز پڑھی۔ پھر صدیقؓ اکابرؓ نے حضرت عمرؓ کو خلافت و امامت تفویض فرمائی اسی نے اختلاف دیکیا اسپ نے نمازیں بھی پڑھیں اور جہاد بھی کیے۔ پھر

محلیں شوریٰ نے مستقل طور پر حضرت عثمانؓ کو امام و خلیفہ منتخب فرمایا اور سب صحابہ کرام نے ان کی اقتدار کی۔ اسی طرح حضرت علیؓ ہماجوین والصار کے انتخاب و بیت سے امام و خلیفہ قرار پائے تو پیسے تعلیم امامتیں افضل کی مفصول کے لیے تھیں اور سُنت پیغامبرؓ، تعلیم قرآن، الفاقح صحابہ کرام کے

میں اصول کے تحت تھیں ان کو حضرت سالمؓ یا حضرت عبد الرحمن بن عوفؓ کی وقتی و تعالیٰ امامت نماز بر قیاس نہ کی جائے گا اور حضرت علیؓ کو خلفاء رشادؓ سے افضل نہ مانا جائے گا۔ کیونکہ

مستقل باضابطہ امامت میں امام افضل اور مفتخر مفصول ہوتے ہیں۔ نیز خلفاء رشادؓ کی خلافت قرآن موجود تھیں انکی افضلیت اسی ترتیب سے ہے۔

رج: غیر منصوص بہتر اور کامیاب ہو گا کیونکہ جب تا قیامت تمام خط ارض کے لیے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت رہے گی اور ارباب مسلم شرق و غرب میں آباد رہیں گے تو ان کے لیے صرف ایک ایک ہادی ہر دوڑ میں ناکافی رہے گا اور ایسے چار۔ چھ۔ بارہ منصوص بھی کر دیتے ہیں تو وہ سب روئے زمین پر تو پھیل دیکیں گے تو انشاً ہدایت برقرار رہے گی اور شید تو اس کا تبلیغ و ناکام تجربہ اپنے عقیدہ کی روشنی میں کریں چکے ہیں کہ حضرت امیر المؤمنین سے حضرت حسن عسکریؑ تک ان کے بقول منصوص ہادی صرف مدینہ، کوفہ، بغداد وغیرہ چند فاصل شہروں میں ہے معمولی اقلیت نے ان سے فرض پایا تو باقی شہروں اور ممالک کے لوگ منصوص کی ہدایت و تعلیم فرموم ہی رہے پھر ۲۵۵ھ کے بعد یہ سلمہ ہدایت بال محل ہی بنت ہو گیا اور بارہویں امام قرآن اور آثار نبوت لے کر باعتقاد شید ایک غاریں ایسے روپیش ہوئے کہ ۱۰۰ سال تک عمل الشفاعةؓ (والدہ امام کو جلدی رہا فرمائے) کی ہزاروں دعاویں کے بعد بھی خورہ نہ ہوا اور ارباب مسلم شہر اس عرصہ میں قرآن و تعلیم امام سے محروم رہے اور حکومت نہیں کی تک رسیں گے۔ الگ خیال ہو کر امام ظاہر ہوتا تھا کہ تراویہ نے کرتا تو اپنے نائبین کی بدولت ساری دنیا کا انتظام ہدایت کر لیتا تو ہم کہتے ہیں کہ "کاش ایسا ہوتا" کی فرضی تنسیسوائے حضرت ویاس کے کوئی فائدہ نہیں دیتی اور ان کے نائب در نائب فیض ہدایت بالفرض عام کر سکتے ہیں تو حضور علیہ السلام کے ہزاروں لاکھوں شاگرد در شاگرد یہ فرضیہ کیوں سر انجام نہیں دے سکتے؟ آخ گنبد خضری میں ایک خاص یعنیت کے ساتھ آپ زندہ ہیں اور غاروں اے امام منصوص کی زندگی سے ہزار درجے بہتر ہے۔

الفرض سب دنیا کے لیے تسلیع ہدایت اور امام جنت کی خدا تی یہی سُنت قائم کی ہے کہ امامت کے ہزاروں لاکھوں علماء، صلحاء، فقہاء مبلغین قرآن و سُنت کی شیعیں لے کر دنیا کے کوئے کوئے اور قریب قریب پہنچ جائیں ان کو اسلام و شریعت کی قلیم دیں اور وہ منصوص نہ ہوں تاکہ کسی کی علمی کوتاہی سے الگ کچھ شکایت ہو تو وہ دوسرے سے قرآن و سُنت کا فیض پا سکے اسی لیے حضور صلی اللہ علیہ وسلم فرمائے ہیں:

**علماء امتی سے کانبیلے** میری امت کے علماء فیض عام اور کثرت میں بنی اسرائیل کے نبیوں کی طرح ہیں۔

س۔ ۲۱: حضور صلی اللہ تعالیٰ عنہ کو بھی اہل نسخہ۔  
قرار دیا۔ (غلامانِ اسلام) و راشت پغیر مثبت ہو گئی۔

رج: "غلامانِ اسلام" ایک اردو کتاب ہے۔ اصل روایت کا علم نہیں کہ کہاں سے لی گئی ہے تاکہ اس کی سند اور معنی تحقیق کی جاتی۔ مؤلف اسکی محبت ثابت کرے ورنہ یہ مجاز ہے۔ حضرت زید نے اپنے والدین کو جواب دے دیا کہ میں تمہارے ساتھ نہیں آ سکتا، میں تو حضور کو اپنا باپ اور بزرگ جانتا ہوں یعنی علیہ الصلوٰۃ والسلام نے اس محبت اور دفادری کے جواب میں ان کو متبینی قرار دیا اور عرفِ عام کے مطابق ایسی بات فرمائی جوان کی صاحبزادگی پر مفترضہ تصدیق ثابت کردے بعد میں جب قرآن نے اس نسبت کو ہی منسون کر دیا اور و راشت رشہ داروں کے ساتھ خاص ہو گئی۔ واہو لا رحاء مبعضہم اولیٰ بعضی فی کتب اللہ (اعزاب چھپی آیت) تو اس بات کو قرآن نے منسون کر دیا۔ علاوه اذیں حضرت زید زندہ ہوتے میں آپ کی وفات سے تین سال پہلے شید ہوتے اور کسی روایت سے کچھ ثابت نہیں کہ حضور نے ان کا ترک و راشت پایا ہو۔ تو معلوم ہوا کہ پہلی بات منسون ہے اور یہ حدیث مشور برحق ہے: "ہم گروہ انبیاء رنگی کے وارث ہوتے ہیں نہ ہمارا کوئی وارث ہوتا ہے۔" پھر اس سب ترک صدقہ ہوتا ہے یہ (دیناری) نیز کیوں میں کہ داشت میں اور ہر اکمل سوال اسکا فرض ہے۔

س۔ ۲۲: قول حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا ہے: "اگر حضرت زید رضی اللہ عنہ"

زندہ ہوتے تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کسی کو غلیقہ نہ بناتے یہ (بصیر)

رج: یہ مقولہ، فرضیہ اور شرطیہ ہے جب شرط دیا گئی تو ہم جزا سے استدلال غلط ہوا۔ ورنہ ایسا ہے جیسے قابیلی اس حدیث سے اجراء ثبوت پر استدلال کرتے ہیں: "اگر ابراہیم (بن محمد) زندہ ہوتے تو نبی ہوتے یا قرآن میں ہے؟" اگر جملہ کا بیٹا ہو تو سببے پہلے میں، اس کی عیاذ درکوس؟ (رہیں) اس مقولہ سے زیادہ حضرت زید پر اعتماد بنوی خاہر ہوتا ہے کہ آپ امّت کو ان کی تلقین کر جاتے۔ اب شیخینہ کے مقلع تلقین فرمائے۔ میرے بعد ابو بکر و عمر کی پیروی کرتا ہے (ترمذی) یہی امّت کو بیعتِ خلافت کی پسروگی ہے۔

س۔ ۲۳: حضرت اسما' رضی اللہ عنہ کی سرواری پر صحابہ کا طعن ظاہر کرتا ہے کہ انہوں نے حضرت علی

رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو بھی اہل نسخہ۔

رج: یہ کچھ لوگوں کا خیال تھا جب حضور نے اس کی تردید کر دی تو سب حضرت اسما' پر متفق ہو گئے مگر حضرت علیؓ کے لیے آپ نے ایسی نفس فرمائی تھی تقریبی کہ تھی۔ اس یہے تاریخ کی کوئی روایت یہ نہیں بتاتی کہ کسی صحابی نے یہ کہا ہو۔ "چونکہ علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ ان عمر ہیں، ہم ان کی تحریکی نہیں مانتے۔" یہ سائل کا فرضی خیال ہے بالفہم اگر صحابہؓ نے ایسا کہا ہوتا تو سنت کے خلاف تب ہوتا کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے حضرت علی الرضا کا تقریب کر دیا ہوتا۔ مگر جب حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے علائی تقریبی فرمائی تھی اور اسرار ہم شوڈی بینتھم (اور ان کی حکومت و فیرہ کے کام باہمی شوہر سے ہوں گے) کے تحت صحابہؓ ہی مجاز دعائی تھے کہ جس کو موزوں ترین سمجھیں مچھیں اور انہوں نے اسلام میں سبقت، اسلام اور خدمتِ نبوی میں بے نظیریاں جانی قرآنیوں، حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے خاص رفاقت و تعلق، عمر کی پیشگی و تجربہ کاری اور عوام میں ہر لعزمی کو دیکھ کر بالاتفاق ابو بکرؓ کا انتخاب فرمایا، جو فی نفسہ درست نکلا۔ حضرت علیؓ کا حق صنائع نہ ہوا کہ ان کو اپنے وقت پر خفارثلاٹ کی خلافتوں کی بنیاد پر ہی یہ حق مل گی۔ اگر انصاریں سے کوئی غلیف بن جاتا تو حضرت علیؓ رضی اللہ تعالیٰ عنہ مہاجر کری حق کمی عیالت ملتی اور اگر حضرت علیؓ پہلے غلیف بنے تو خفارثلاٹ اپنی اجل پر وفات پا کر اس خدمتِ بلیلہ سے محروم رہ جاتے۔ لہذا ہم کہتے ہیں کہ یہ خلافت کی تاریخی ترتیبِ نویں من اللہ، مصدقہ عوام اور مفید اسلام تھی۔ یہ خلافتِ سنت ہے نہ اس پر کسی قسم کا طعن درست ہے۔

س۔ ۲۴: بھی اسی تقریب سے رفع ہو گیا کہیو نکو حضرت اسما' پر طعن چند لوگوں کا فعل تھا سب کا نہ تھا تو یہ پوچھنا کہ بعد از رسول اصحاب کا خلاف منشار رسول عمل کرنے کو آپ کس بنیاد پر نا ممکن سمجھتے ہیں؟ ایک لایعنی بات ہے۔ نص قرآنی یُصَلِّیْعَوْنَ اللَّهُ وَرَسُولَهُ وَهُوَ اللَّهُ اَوْ اس کے رسولوں کی اطاعت کرتے ہیں یہ کے تحت۔ حضرت علیؓ کی نامزوگی اور تقریبی اگر ہوتی تو نثانہ طعن نہ بناسکتے نہ ان کی اطاعت سے گزیکرتے کیونکہ مگر اسی پران کا اجتماعِ محال ہے۔ حضرت علیؓ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا نجع البلاعیں ارشاد ہے:

وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَجْعَلَهُمْ عَلَى الْأَضْلَالِ۔ اور اللہ نے ان کو مگراہی پر جمع رکیا تھا۔

نیز حضور کافر ان ہے: اللہ تعالیٰ میری ائمۃ کو گراہی پر جمع نہ کرے گا۔ (حیات القوب ۲۷۳)

اور خدا نے اس امت کو بہترین امت، اپنیدہ امت قرار دے کر یہ خصانت بھی دی:

وَمَا كَانَ اللَّهُ بِيُضِيقُ عَلَيْهِ أَيْمَانُكُمْ

اللہ تعالیٰ تمہارے ایمان (عمل) کو ضائع کرنے والانہیں لے شک اللہ (مومن)، لوگوں پر بڑا

إِلَّا اللَّهُ بِالسَّابِقِ لَرُؤْفَةٍ

شفیق و هربان ہے۔

(ب پ، ۱۴)

اس لیے سب صحابہ کرام نے جو حضرت ابو بکرؓ، حضرت عمرؓ اور حضرت عثمانؓ پر اتفاق کیا اور شیعہ کو بھی اقرار ہے کہ حضرت علیؓ اور ان کے تین ساتھیوں سمیت سب صحابہ کرام نے مغلانہ شاہ کی بالترتیب بیعت خلافت کی۔ (اصول کافی، رجال کشی، احتجاج طبری)، تعلوم ہوا کہ یہ تین خلافتیں بحق اور عادل ہیں۔ حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی نامہ دگی اور نص خلافت بالکل نہ تحقی۔ ورنہ سب صحابہ کرام حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ پر متفق ہوتے کیونکہ اللہ نے ان کو گراہی سے بچایا ہوا تھا۔ اور حضرت علیؓ پر فرانسیسی مہاجرین اولین بھی ہنسیت پائی۔ دنیج البلاد اور من عکس تو کیا

س ۲۵ تا ۲۶ بشفاعت کبریٰ اور مقام محدود کے متعلق اعتراضات۔

رج: مذہبِ سنتیہ میں شفاعت کبریٰ سے مفراد یہ ہے کہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نبیت کے دن تمام آنتوں کی سفارش فرمائیں گے۔ باقی قوموں کا حساب کتاب آپ کی سفارش سے شروع ہو گا اور اس امت کے گناہ کاروں کی بخشش ہو گی۔ نبیؐ کی بھی دعا قبول ہوتی ہے اور عام امتی کی بھی۔ جیسے ہم درود شریف میں اللہ ہم صل علی مُحَمَّدٌ وَ عَلَیْنَ الْمُحَمَّدٌ پڑھ کر ان کے لیے دعا نے رحمت طلب کرتے ہیں اور نہیں کہا جاتا: کہ ہم لوگ اپنے رسول اور اہل رسول کو امت کی سفارش کا محتاج تصور کرتے ہیں۔ اسی طرح اذان میں دعا نے وسیدہ میں قرب الہی اور مقام محدود پر جلوہ افزوزی کی وعاء ائمۃ کو محتاجی پیغام پر جیساں نہ کیا جائے گا۔ یہ سائل کی زینۃ قلبی اور دشمنی رسول کی آئینہ دار ہے۔ عَسَى آنَّ يَعْنَىَ رَبُّهُ مَقَاتِلًا مَّا تَحْمِلُ مُؤْمِنًا۔ (قریب ہے کہ آپ کا رب آپ کو مقام محدود میں کھڑا کرے مستقبل پر وال ہے۔ جس کا دفعہ بھی نہیں ہوا تو ایسی چیز کے ملنے کا یقین ہوتے کہ باوجود اس کے یہے دعا و اشتیاق معمول بات ہے اور اپنے سواد سے

بھی یہ دعا کر سکتے ہیں خصوصاً جب کشفیع المذنبین نے ہم کو حکم دیا ہے جیسے درود پڑھنے کا ہم کو حکم دیا ہے اور ہمارا درود ہمارے رفع درجات کے علاوہ حضور کے مراتب عالیہ میں بھی اضافہ کرتا ہے، امتی کی دعا اس لیے بھی معقول ہے کہ بالآخر مقام محدود اور شفاعت کبریٰ سے فائدہ خود ان کے گناہ کاروں کو متحمل ہو گا جیسے ہم اللہ بے نیاز کی عبادت کر کے، اخسر وی ثواب کا مقادہ متحمل کرتے ہیں۔ شیعہ کی جذبہ العيون مک پر ہے: کو مقام محدود میں ہیں اپنی امت کی شفاقت کاروں کا۔

س ۲۵: سب قویں اپنے اپنے پیغمبروں کی سفارش سے مالیوس ہو کر آفرین حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس سفارش کرنے کیوں آئیں گی؟ وہ پیغمبر ایک دوسرے پر ٹالئے کے بھاگتے براہ راست حضور کے پاس کیوں نہیں بھجوئے؟

رج: ادنیٰ سے اعلیٰ کی طرف عروج و ترقی ایک فطری اور معمول عام بات ہے۔ آپ دکان پر سو دلیلے جائیں تو وہ پہلے معمول نہ نہیں دکھائے گا پھر آفرین سب سے اعلیٰ دکھائے گا سب قویوں کا پہلے حضرت آدم کے پاس یا پھر حضرت نوحؑ کے پاس جانا ایک معمول بات ہے کہ وہ سبکے جدا اعلیٰ اور پدر اول ہیں۔ اولاد بآپ سے رحم و سفارش کی درخواست کیا کرتی ہے وہ اپنے سے اعلیٰ شان والے ابراہیم فیلیل اللہ علیہ السلام، پھر موسیٰ کلیم اللہ علیہ السلام اور عیسیٰ روح اللہ علیہ السلام کی طرف راستہ فرماتے ہیں تو ان پیغمبروں کی خصوصیت اور عزت و عظمت کا بھی انعام ہو رہا ہے جس کے وہ شایان ہیں۔ اگر اولاً ہی لوگ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی طرف بھیج جائیں تو نہ ان کے مراتب کا انہما ہو گا اور نہ تقابل سے حضور کی برتری ظاہر ہو گی پھر ہر ایک اپنی کسی لغوش کا ذکر فرمایکر مددوت کر رہا ہے قریب اللہ مالک یوم الدین کی ہیئت و میلائیں کا انہما ہے۔ لغوش سے ان کا گناہ گار ہونا لازم نہیں آتا۔ آخرین حضور حبیب ان کی درخواست قبول کر کے شفاعت کے لیے سجدہ انہی میں گرجائیں گے جو آخر ڈن رات لمبا ہو گا اور آپ اللہ کی وہ خوبیاں اور کمالات بیان فرمائیں گے جو ابھی تک کسی نے بیان نہیں کیے تو اس میں بھی ایک طفت قویل القدر رُسل پر آپ کی عظمت تماہر ہو گی اور دوسری طرف رب تعالیٰ احکم الحکیم کے رعب و مبال کا اقرار ہو گا۔ عقل سیم رکھنے والا کوئی بھی فرد شفاعت کبریٰ اور مقام محدود کے ان مرامل پر اعتراض نہیں کر سکتا۔

## فضائل اہل بیت (رضی اللہ تعالیٰ عنہم)

س ۵۵: حدیثِ نبوی ہے کہ جعلش، فاطمہ اور سنتہؓ سے اڑے اس سے میری جگہ ہے اور جسکے میری اس سے صلح ہے۔ تو کیا اتباع کا تقاضای ہی نہیں ہے؟ رج: الہمایہ والنہایہ کی اس حدیث کا اصل مانع ترمذی ہے اور امام ترمذیؓ فرماتے ہیں: یہ حدیث غریب ہے اس کو ہم صرف اسی سند سے جانتے ہیں اور (رواوی) صحیح امّ سلی کا نام معروف نہیں ہے۔ (ترمذی متابق فاطمہؓ)

تقرب التدبیر سے پوری سند کے راوی مع سند و حرج یہ ہیں:

۱- سليمان بن جبار بغدادی مسدوق ہیں۔ ۲- علی بن قادم خراشی کوئی مسدوق اور شیعیہ عجیب و انوکھی روایتیں کرتے ہیں۔ ۳- اسحیل بن عبد الرحمن، سدی، مسدوق اور وہی ہے تشبیح سے ہم ہے معلوم ہوا کہ پیدے راوی کے سوا آگے مسلسل راوی شیعہ، وہی، کثیر الخطاء اور غریب الروایتیں تو یہ روایت بہت کمزور ہے۔ اس کی بنیاد پر کوئی حقیقتہ یا الحسن برسحاب کرام قائم نہیں کیا جاسکت۔ مع ہذا جب حضرت حسنؓ تے صلح و بیعت کر لی تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم عین حضرت معاویۃؓ سے راضی ہو گئے اب معاویۃ کا دعمن رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا بھی شومن ہے۔ اس یہی امت اور اہل سنت نے اتباعِ بنت کی۔

س ۵۶ کا جواب بھی اسی تحقیق سے ہو گیا۔ بالفرض اگر صحیح تسلیم کی بھی جائے تو مربِ گناہ سے کنایہ ہے۔ محاربین سے مطلقاً بیزاری باز نہیں۔ جیسے سود خواروں کے متعلق وعید ہے اگر تم باز نہ کئے تو فدا رسولؓ سے جگہ کے لیے تیار ہو ماؤ۔ (بقرہ) تو مکہ ہر پر رسولؓ گناہ ہے۔ اسے تسلیم کرنے کے بعد ہم ان کی توہن تاریخ سے ثابت کرتے ہیں۔ ملاحظہ ہو ہماری کتاب "فضائل صحابةؓ" ص ۲۸ تا ص ۲۹۔ حضرت علیؓ معاویۃ اور اس کے شکر کو ایمان و اسلام میں اپنے برابر مانتے ہیں۔ (ذخیر البلاعہ ص ۱۲۵) پھر حسن الجتبیؓ معاویۃ سے صلح و بیعت کر لیتے ہیں۔ (بخاری العیون) توجب ان کا انجام اہل بیت کی شہادت و عمل

سے اچھا ثابت ہو گیا اور رسولؓ خدا کے وہ دوست ہی ہوئے۔ ان سے دشمنی و بیزاری پیغمبرؓ سے دشمنی ہوئی جو شیعوں کے مقداریں آئی۔

س ۵۷: روایت ترمذی حضرت علی و فاطمہؓ حضورؓ کو سے زیادہ محبوب تھے۔

رج: روایت میں تصریح ہے یعنی من اہل بیتؓ۔ یعنی اپنے اہل خانہ میں سے یہ عوڑا زیادہ پیارا تھا۔ ہمارا بھی یہی اعتقاد ہے اور اہل سنت خاندان رسالت میں سے اچھے سے سب سے زیادہ محبت کرتے ہیں۔

س ۵۸: کیا مودتی رسولؓ پر آپ لعنت کرتے ہیں؟

رج: اعزاب کی اس آیت میں خدا کے فعل کا ذکر ہے۔ فرمان یا حکم نہیں ہے۔ اتباعؓ تسلیم فرمان و حکم کی ہوتی ہے غلی تو بسا اوقات با دشائے کا فاسد سمجھا جاتا ہے البتہ ہم موفیانِ رسولؓ سے نفرت ہزور کرتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ جو لوگ قرآن کے اسی صفحہ پر منکور اذ واجح و میتاتھ۔ کا انکار کریں۔ ازواج طbrates اور بناست طامرات کی عظمت و شان بلکہ حسب و نسب کا انکار کر کے رسولؓ خدا کو ایذا دیں آپ کی ساری جماعتِ صحابہؓ کو دچار شاگردان علیؓ کے سوا مرتد کیں، سب ائمۃ محدثیہ کو خنزیر اور ولد الزنان کہ کر گیا پر درافت حضرت رسولؓ کیم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو گال دیں۔ رسولؓ خدا کے ہم رتبہ معصوم و واجب الاطاعت بارہ امام مان کر رسولؓ خدا کی ختم نبوت کا مذاق الظالمین ایسے موفیانِ رسولؓ کو ہم بت گرا اور دشمن اسلام جانتے ہیں۔

## سوال ۵۶ تا ۶۳ کے جوابات

۶۴: حضرت فاطمہؓ کو ناراضی کرنے کا الحسن جھوٹا الزام ہے۔ جواب: ہم سنی کیوں ہیں؟ کے مطابق اتنا من ۱۵ میں دیکھئے۔

۶۵: بی بی پاک کے والد مقدس کے جائزہ کو چھوڑنے کا طعن بھی جھوٹا ہے۔ دیکھئے جھوٹا اماں ص ۱۲۵ تا ۱۲۶

۶۶: خانہ بتوں کو نذرِ آتش کرنے کا الزام بھی جھوٹا ہے۔ م تاریخ طبری ص ۱۹۸ خوب دیکھی۔ دیگر متوقع مقلدات میں بھی یہ الزام تلاش کیا کیہیں نہیں ملا۔ الملل والخل شهرستان کو بھی

دیکھا کہیں سراغ نہ ملا۔ دراصل یہ وابسی تباہی بتان ہے۔ عیار اور دروغ گوشیع اسی طوفان ہنیاں سے سادہ لوح مسلمانوں کے جذبات بھر کاتے اور اسلام کی صداقت اور اہل بیتؑ کی مقبولیت پر حملہ کرتے ہیں۔ بالفرض والمال اگر کچھ ہو جیسی تو ان چند جوانوں کو ڈریا و حکما یا ہو کا جو خلافت اور مسلمانوں کے اتفاقی راستے کے برخلاف شیدہؑ کے مکان میں اگر سازشیں کرتے تھے حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے دھمکا دیا۔ شیدہؑ نے من کر دیا اب انہوں نے بیعت کر لی اور اختلاف کا بیچ ہی ختم ہو گیا۔ بتائیے اب حضرت عمرؓ پر کیا اعتراض ہے۔ آپ تو خارج تھیں کے حق در پیش کیا ایک ذمہ دار حاکم و افسوس نہیں بازوں کو ڈرا دھمکا بھی نہیں سکتا، حالانکہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ان لوگوں کو من مکان صلاحدینے کی دھمکی دی جو باجماعت نماز اکرنیں پڑھتے تھے اور صدیقی اکبر رضی اللہ تعالیٰ عنہ بھی حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے مقرر کردہ امام اور جانشین تھے نیز حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ابن الخطیب کو فاتح کیجیے میں مارڈا نے کا حکم دیا تھا۔ حضرت علیؓ نے ان ستر آدمیوں کو زندہ دراگ بچونک ڈالا جو حضرت علیؓ کی خدائی اور کار سازی مشکل کشانی کے نظرے مار دیے تھے جو آج مشرک شیعوں کا دل پسند مذہب بن چکایے۔ خلاف اجتماعیت کے وقار کو قائم رکھنے کے لیے حضرت علیؓ ارشادیؓ نے اس سے کئی لگاہم خطرناک اقدام کیے جنگ جبل میں حضرت طلحہ و زبیر رضی اللہ تعالیٰ عنہما کی شہادت، امام المؤمنینؓ سے روانی، صفین میں ہزاروں مسلمانوں کا قتل عام اگر وہست ہے تو یہاں محض زبان سے دھمکی کوئی جرم نہیں۔ (فلاصہ تحفہ اشناع شریط طعن ع ۴۰۶ ص ۲۱۳)

**۵۹:** باع غذ کے مسئلہ کا تحفہ امامیہ ازم ۱۵۲ آم ۲۱۳ مفضل فائز کر دیا گیا ہے۔

**۶۰:** حضرت علیؓ سے روانی کا طعن ابھی مردوں کر دیا گیا ہے۔

ملاؓ: حضرت حسینؓ کو زبرحدلانے کا الزام بھی غلط ہے۔ آپ کی اہمیت جدہ بنت اشٹ چونکہ صدیقی اکبر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی بھائی تھیں تو ان کو بیدنا مرنے کے لیے یہ تھہ کھرا گیا۔ اس کو معرض تحریر میں لانے والا سب سے پہلا مورخ سعودی شیعہ ہے جس نے رُویٰ سے ضعف کی طرف اشارہ کیا ہے اس سے پہلے ناطری حسی ضعیم اور مومنوں سے بھی بیرونی، کتاب تاریخ الامم والدولہ میں اس کا اشارہ ہے، نہ ان قتبہ و بیوری اور الاحرار الطوال میں اس کا

تذکرہ ہے حضرت حسینؓ کی وفات کے متعلق تاریخ الحنیف للاظہم کو فی، خوشیوں کے ہاں بڑی تبرہ ہے۔ میں ہے کہ جالیں دن بستر مرض پر رہے (ص ۲۶۴) دیری نے مدت علامت دو ماہ بیان کی ہے۔ ذیابیس کا عارضہ تھا اور شد کاشیت پیشے سے بڑھ گیا۔

عقل طور پر بھی یہ قصہ لغو ہے کہ یونہ حضرت امیر حمادیہ اور حسنؓ کے تعلقات بہت اچھے ہے بہر سال دنوں بھائی دمشق جاتے اور لاکھوں روپے کے وظائف اور مال سے لے رہے اور تھے لاتے جسؓ سے آپ کو کوئی خدا شر نہ تھا، ان حضرت حسینؓ و عده خلافی کرنے والے تھے۔ اہل کوفہ تو حضرت حسینؓ کو اک اتے تھے مگر آن محرم بھائی کی صلح و بیعت کا حوالہ دے کر ان کو ٹال دیتے تھے۔ (جلدار العيون) بالفرض اگر یہ حرکت کسی نے کی تو وہ شیعیان کو فہر ہی تھے جنہوں نے صلح کے انتقام میں آپ پر قاتلانہ حملہ کیا تھا اور حضرت حسینؓ شزادہ اسن و صلح کو اپنی مقدس انسن کا رواںیوں کے سامنے روٹا سمجھتے تھے۔

**۶۱:** جو لوگ حضرت حسینؓ کو گھر بلکر غداری سے ڈالے، واقعی وہ رسولؓ خدا کے بھی محارب ہیں شیرہ اگر مان لیں تو صاف بات اتنی سی ہے کہ حضرت عثمانؓ غنیؓ کے خلاف بلوہ کرنے والے اور شید کرنے کے جرم، جبل و صفين میں غلط فہمیاں پھیلا کر مسلمانوں کو باہم رانے والے، خارجی بن کر حضرت علیؓ کے خلاف پڑھائی کرنے والے اور آپ کے قاتل، حضرت امام حسینؓ سے غداری کر کے پھر قاتلانہ جعلی کرنے والے اور اسلام علیک یا مذل المؤمنینؓ پڑھتے والے پھر حضرت امام حسینؓ کو دارالامن مکنے سے بلکہ غدر کر کے شید کرنے والے سب ایک ہی گروہ ہیں جو اہل شیع اور حب دار اہل بیت کہلا کر مسلمانوں کے خون سے ہوں کھلتے رہے۔ تعجب ہے کہ قاتلانہ عثمانؓ کو شیدہ اپنا ہیرہ و مانتے ہیں جب یہی حضرت علیؓ و حسنؓ پر خلم کرتے ہیں تو ان کو خارجی بنادیا جاتا ہے۔ شیعہ کہلا کر جب حسینؓ کو بلا تے ہیں قوموں میں جب قتل کر دیتے ہیں تو بُرے پھر جب توابین بن کر اور مختار شفیعی کے ساتھ ہو کر کوئی میں قتل و نارت کا بازار گرم کرتے ہیں تو ناصران حسین بن جاتے ہیں؟ فیاللتعجب؟

ان کے سب کر توت ہم تحفہ امامیہ میں باحوال بکھر پکھے ہیں۔

**۶۲:** یہ جس کی پیس میں بھی ہوں ہم ان کو دشمناں اہل بیت، موفیانِ رسول، یہود

محوس کی سازش سے اہل تثنیع و تغیریت کا علم بردار اور تحقیق نار سمجھتے ہیں۔ اگر آپ کو لعنت کا شغل پسند ہے تو ان سب پر ضرور کیجئے اور اپنی کمائی خود بھی کھائیے۔

س مکلا، حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے سوا کوئی صحابی بتائیں جس کے متعلق حسنور نے فرمایا ہو۔ لا یجھہ الامون من ولا یبغضه إلا متنافق۔

رج: یہ حدیث ترمذی ص ۲۳۲ کی ہے ملک ضعیف ہے قابلِ محبت نہیں۔ کیونکہ پلا راوی داصل بن عبد الاعلیٰ تو ثقہ ہے، دوسرے محمد بن فضیل بن غزوان صدوق ہے مگر تثنیع سے تم ہے شیخ صدوق کی روایت جب بدعت کی مویدہ ہو تو قبول نہیں ہے، ایسرا ابو الفضل کوئی ثقہ ہے مگر جو تھا سادہ و الحیری مجبول ہے، پانچواں امام المساؤ الرحیر یہ بھی مجبول ہے جس کا حال کہیں نہیں ملتا۔ (دیکھئے تقریب التہذیب)۔ البیتل مسلم شریف کی یہ حدیث متنہ ہے۔

اسی کے ہم معنی اسی صفحہ پر ایک یہ حدیث ہے: کہ ہم انصار منافقین کو حضرت علیؓ سے دشمنی رکھنے کی وجہ سے بچان لیتے تھے۔ امام ترمذی کہتے ہیں حدیث غرب ہے اور امام شعبہ نے ابوہرون عبدی پر جرح کی ہے تقریب التہذیب میں ہے کہ ہارون عبدی کا نام عمارہ بن جوین ہے متروک ہے۔ بعض نے اسے کذاب کہا ہے۔ یہ شیعہ ہے طبق رابع کا ہے، ۱۳۴ میں ہے۔

شیعہ کا جب یہ تغیریات پاش ہو گیا تو اس کے بعد مسلم تمام الفصار کے حق میں بلطفہ یہ حدیث ہے:-

قال النبي صلی اللہ علیہ وسلم فی  
بنی علیہ الصّلواۃ والسلام نے الفصار کے متعلق  
الانصار و لا یجھم الامون  
فما یا ہے ان سے وہی محبت کرے کا جو مون  
ہو گا اور ان سے وہی بغرض رکھے کا جو منافق ہو گا  
و لا یبغضهم لا متساق  
من احبهم فاحبہ اللہ و  
رکھے کا جو ان سے دشمنی رکھے کا اللہ اس سے محبت  
من ابغضهم البغضه اللہ  
هذا حدیث صحیح۔ (ترمذی ص ۲۵۹، ۲۶۰)  
وشیعی رکھے گا۔ یہ حدیث صحیح ہے۔  
مسلم شریف باب حب الانصار و علیؓ میں ۵ حدیثیں حضراتِ الفصار کی محبت میں اور ایک

حضرت علیؓ کی محبت کے متعلق ہے۔ اور یہ تلقینی بات ہے کہ نہاجرین کا درجہ الفصار سے یڑا ہے تو درجہ اولیٰ ان کا محب مون اور بعض منافق ہو گا، بلکہ تمام صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم سے محبت کو حسنور علیہ الصلوۃ والسلام نے اپنی محبت اور ان سے دشمنی کو اپنے سے دشمنی قرار دیا ہے جس سے بڑھ کر مون و منافق کی بچان کا معیار نہیں کہے۔

”میرے صحابہ کے بارے میں لوگوں کا اللہ سے ڈرو، اللہ سے ڈرو، میرے بعد ان کو نشانہ نہ بناو جس نے ان سے محبت کی تو مجھ سے محبت کی اور جس نے صحابہ سے دشمنی رکھی تو اس نے دو اصل مجھ سے دشمنی کی وجہ سے ان سے دشمنی رکھی اور جس نے صحابہ کو ستایا اس نے مجھے ستایا اور جس نے مجھے ستایا اس نے اللہ کو ستایا اور جس سے اللہ کو ستایا، عنقریب اللہ سے پکڑ لے گا۔ (ترمذی ص ۲۳۲)

س ۴۵: ”اے علیؓ تو یہ اُدمیا اور آخرت میں بھائی ہے؟ کیا فیر کیلئے بھی ہے؟

رج: حضرت ابو بکر صدیقؓ اور حضرت زید بن حارثہ کو کبھی حسنور نے اپنا بھائی، مولا و محبوب اور صاحب ورفیق فرمایا، تفصیلًا احادیث بخاری ص ۱۶۷ اور مسلم ص ۱۶۸ میں ملاحظہ فرمائیں۔

س ۴۶: حسنور علیہ الصلوۃ والسلام نے حضرات حنین و ضی اللہ تعالیٰ عنہما کے متعلق فرمایا ہے: اے اللہ میں ان سے محبت رکھتا ہوں تو بھی ان سے محبت رکھ جو ان سے محبت کریں، کیا حسنور علیہ الصلوۃ والسلام کی دعا قبول ہوئی؟

رج: دعا قبول ہے مگر محب صرف اہل سنت میں کیونکہ شریعت میں محبت اتباع اور وفاق شرع مقبول ہے اور یہ صرف اہل سنت میں پائی جاتی ہے کہ وہ بھی حضرت حسینؑ کی طرح تلقینیں کرتے نماز کے پابندیں، ٹاڑھی رکھتے ہیں، قرآن کے حافظا ہیں، اتم میں ماغفت کی وصیت حسینؑ کو حمزہ جان بنائے ہوئے ہیں، شیعہ رمیحؑ حسینؑ میں اللہ کے محبوب ہیں کیونکہ وہ عقیدہ اور علاوہ قرآن اور تعلیم حسینؑ کے بخلاف ہیں تو حسینؑ کے بخلاف لوگوں کا خدا دشمن ہے لہذا شیعہ کے مخالفین اہل سنت ہی تلقینیں حسینؑ اور خدا کے دوست ہوئے۔ حضرت حسینؑ نے خطبہ کر بلایں فرمایا: کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھے اور میرے بھائی کو فرمایا تم جنتی نوجوانوں کے سوار ہو اور اہل سنت کی آنکھوں کی ٹھنڈیک ہو۔ (تاریخ کامل ابن اثیر ص ۲۶۳)۔ جو لوگ حضرت حسینؑ کو باغی و مفسد

کئے ہیں اور اپ سے دشمنی رکھتے ہیں وہ حضرت حسینؑ اور خدا کے محبّینہیں ہیں۔ س نے تامسے مذمت یزید اور قرقناصبیت متعلق ہیں ہمیں جواب کی ضرورت نہیں ہے۔ حنڈا مثبت بالستہ کی روایت قابلِ تحقیق ہے جب تک ثابت نہ ہو مطابعن کی کوئی حیثیت نہیں ہے۔ اور یہ کتاب ہمیں مل نہ سکی۔

## عترت و اہل بیت کا مفہوم

س ۲۷، ۲۸: عترت اہل بیتی کا ترجیح کریں۔ کیا بیوی بھی عترت ہو سکتی ہے؟ رج: کتب احتیت میں عترت کے معانی یہ لکھے ہیں۔ اولاد، عزیز، واقر، خوش و اقارب اپنے لیگانے۔ (فیروز الدغات ۱۳۴)۔ ۲۔ کبیر اولاد، مشک خالص کا نکرا وغیرہ مصباح اللقائی سے ان معانی کی روشنی میں ترجیح حدیث یہ ہو گا۔ کتاب اللہ، اللہ کی رسی ہے جو آسمان سے زمین تک پہنچی ہوئی ہے اور میری اولاد و رشتہ دار، عزیز واقر بے گھر کے لوگ ہیں، جو میرے پاس تاحضن پہنچنے تک جدماں ہو گے تو عترت جیسے اولاد پر بولا گیا جن میں چار بیٹیاں بھی ہیں، خوش واقر ب پر بھی صادق ہے۔ جن میں چچا اور چچا کی اولاد، بیویاں اور دادا بھی آ جاتے ہیں اسی لیے اہل بیتؐ کا اطلاق احادیث میں ان پر پہنچت ہوا ہے۔ زوج کو جب "خوش اور اپنا" کا جا سکتا ہے تو اہل بیتؐ میں داخل ہوئی اور آیت تلمیر میں قرآن نے نیسائے اُسنتی بارا کہ کر جمع مؤنث کے صیغہ استعمال کر کے ان کو اہل بیت دنبی کے گھروالا (۱) سے خطاب کیا ہے شیعہ پر بتا اس لیے ہے وہ قرآن کا انکار کرتے ہیں۔

س ۲۹: جب یزیدی بھی قرآن پڑھتے تھے تو حضرت حسین رضی اللہ عنہ اور یزیدیوں کے قرآن میں کیا فرق تھا؟

رج: دونوں کا قرآن تو ایک تھا مگر جب شیعیاں کو فرمایاں اب زیاد ویزیدی نے حضرت حسینؑ سے خداری کی تو قرآن نے ان کا ساتھ چھوڑ دیا۔ یہی وجہ ہے کہ شیعہ قرآن سے آج تک معمول ہیں، اس پر ہر قسم کے ناپاک حلے کرتے ہیں۔ ۹۹، ۹۸، ۹۷ مخفف مشائق دشمن قرآن نے اس کتاب میں کیے ہیں ان میں کبھی حافظ نہیں ہو سکتا بلکہ یہ امام حسینؑ کے ہم نسل کو فرماتے

حافظوں اور قاریوں کو دشمنی کی نگاہ سے دیکھتے ہیں، شیعہ کی، یہ قرآن دشمنی اور قرآن کی ان سے جدائی ان کے قاتل حسین ہونے کی وہ زبردست دلیل ہے جو ان کے اقرار سے ثابت ہے۔ س ۲۰: کَلَّا يَرِيدُ الظَّالِمِينَ لِلْأَخْسَارًا۔ بلا دیتے ظالمین کے ساتھ یزید کا ذکر کیوں ہے؟

رج: یہ سوال جمالت یا خیانت پر مبنی ہے، ہمیں یہ یزید فعل مصارع کا صیغہ ہے۔ اس نہیں ہے۔ ترجیح یہ ہے کہ قرآن ظالموں کو خسارے میں ڈالتا ہے۔ یعنی جب شیعوں نے ظلم کر کے امام حسینؑ کو شہید کیا تو قرآن ان کے دل اور ایمان سے خارج ہو گیا اور نقصان میں لگتے۔ اگر لفظ یزید سے ہی استدلال ہے تو (طبورلطیفہ، طبورتفسیر و استدلال)، ہم کہتے ہیں کہ خدا کافر اور کافر کا فضل شایستہ ہوا۔ اور ایک مگر ہے کہ: وَيَزِيدِ اللَّهُ الَّذِينَ أَهْلَكُوا الْهُدًى (سورہ مریم) اور ہدایت پر چلتے والوں کو اللہ ہدایت میں بڑھاتا ہے، تو شیعی استدلال کے طرز پر علوم ہو اکر یزید کو خدا نے ہدایت میں بڑھا چڑھا دیا تھا تو شیعہ اس سے دشمنی کیوں رکھتے ہیں؟ فوٹ: یہ سوال وجواب طبورلطیفہ میں تلقیر قرآن ہیں۔ آیات میں یہ یزید مژاد نہیں ہے۔ فعل مصارع ہے کہ "اُنہوں کو بڑھاتا ہے" خسارہ نقصان کو کہتے ہیں کہ ظالم اقتت میں نقصان میں رہیں گے۔ اور إِنَّ الْإِلَهَ سَآءَ لَهُنَّ حُسْنُهُمْ سے بھی یہی مراہب ہے۔ کہ اہل ایمان، اعمال صالح بجا لانے والے حق اور صبر کی تاکید کرنے والوں کے سواب انسان گھائٹے میں ہیں۔ محمد اشداں چاروں صفات کے حامل اہل سنت و جماعت میں کو وہ قرآن، توحید، رسالت، قیامت، اہل بیت، صفا بہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم سب پر ایمان رکھتے ہیں۔ اعمال صالح ان کی پہچان ہے۔ حق گوئی ان کا شعار ہے۔ صبر ان کی مدد ہے۔ جب کہ شیعہ کا ایمان ناقص ہے تو حیدر قرآن کو مانتے ہی نہیں، رسولؐ خدا کو مایا ہے احادی اور اعمال صالح کو فخری نہیں ملتے۔ سب صحابہؓ کو تبرکتے ہیں۔ تلقیر کے حق پوشی کرتے ہیں ماتم کر کے صبر کو فخر کر دیتے ہیں تو آیت عصر بھی ظالموں کے ساتھ ان کا حشر و انجام ذکر فرمائی ہے۔ س ۲۱: کیا معکر کر بلحق و باطل کا معیار ہے کہ نہیں؟

رج : اس معيار پر پُری وہ جنگیں اُتری ہیں جو مسلمانوں کی کافروں سے ہوں، جیسے عبید بنوی اور خلفاء رضا کے زمانے کے غزوات و جہاد اور جو مسلمانوں کی آپس میں سیاسی حقوق اور اختلافات کی بنا پر اتفاق ہوں وہ اس کامل معيار پر نہیں ہیں اور شیعوں کو اقرار ہے کہ حضرت حسینؑ کے مقابل یزیدی یعنی قرآن پڑھنے والے (یعنی مسلمان) تھے۔ حدیث شریف میں ہے کہ اللہ کے لیے وہ جنگ ہو گی جو اس کا لکھ بلند کرنے کے لیے طریقہ جائے۔ ہم اہل سنت تو ایک درجے میں کہ سکتے ہیں کہ امام حسینؑ نے اپنے اجتہاد میں یزیدی حکومت کو غیر عادل سمجھ کر اس کے خلاف خروج کیا اور تمہارے شہادت پا کر درجہ جنت کے حق دار ہوئے بکھر جن و باطل کا فیصلہ یعنی کردیا کہ سابق چار خلافتیں (حضرت معاویہ اور خلفاء رضا کی)، بحق تھیں تبھی تو حضرت علی و حسن و حسین رضی اللہ تعالیٰ عنہم نے معاویہ کے خلاف خروج نہ کیا بکھر تعاون کر کے ان سے مالی و فلائق بھی مصلح کرتے رہے۔

مگر شیخ اصول پر یہ ذاتی اور محض سیاسی جنگ تھی۔ اعلاء کلمۃ اللہ نے تھا کیونکہ وہ منت کتے ہیں کہ زمانہ جاہلیت سے بوجہاشم و بوزامیہ میں سخت و شمشنی چل آ رہی تھی۔ اسلام یعنی اسے ختم کر دیتا۔ محمد عثمانؓ میں حسد سے وہ مزید اگبری حضرت علیؑ کی معاویہ سے جنگ اسی بنابر ہوئی اور اب حسینؑ نے یزید سے جنگ اسی لیے کی کہ بوجہاشم کو بوزامیہ سے وہ سیاسی و مذہبی حق داں ہل جائے جو خلافت اقل سے خصب ہو چکا تھا۔ ایک شیخ شاعر کرتا ہے کہ وہ فرزند فاطمہؓ کا ہے کربلا بھٹکانے۔ قبضہ کیا ذکر پر یاروں نے غاصبانہ مولا علیؓ کے حق پر چھاپہ عمرؓ نے مارا۔ اتنی سی بات کا ہے کرب و بلاستان بعض شیعہ روایات اس کی یوں تائید کرتی ہیں کہ بیعت کے مطالبہ پر حضرت حسینؑ نے حاکم مدینہ ولید سے کہا:

تو صحیح تک بیعت ملتوی کر دے ہم بھی غور  
بیٹھیں و تو رائیتی و بایکدیگر مناظرہ کینم  
سے مناظرہ کریں کہ ہم خلافت کے زیادہ خدا  
ہر کیکے ازماؤ اولکے بخلافت سزاوار  
ہیں یا وہ دیزیدی زیادہ حق دار ہے۔ جو بھی  
تر باشد دیگرے باد بیعت

نایاب۔ جلد العيون ص ۲۳۹ و منتهی الامال ص ۲۹۷ - ہو گا۔ دوسرا اس کے ہاتھ پر بیعت کرے گا۔  
مکالمہ ولید حاکم مدینہ و حسینؑ -

۸۰۔ اہل سنت کے اصول پر امام حسینؑ کی مظلومیت بجال ہے کیونکہ جب اپنے نے تین یا چوتھت شرطوں میں ایک واپسی کی یا یزید کے پاس خود جا کر تصفیہ کرنے کی شرط رکھی مگر پھر یعنی کفوں نے جنگ چھپ کر آپ کو تلوار اٹھانے پر مجبور کیا تو مظلومیت سے شہادت پانی بنا بریں حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ان کی مظلومیت کی پیشیں گوئی فرمائی۔

س ۸۱ : فاکِ کربلا میں روزِ عاشورہ آج بھی خون گوش کرتا ہے۔  
رج : یہ شیعی خطا بت ہے۔ حقیقت اور واقع سے اسے کوئی تعلق نہیں۔ ہزاروں شہداء مظلوم انبیاء رسالت ہوئے کسی کی جائے شہادت میں خون گوش کرنے کی اللہ نے سنت قائم نہیں کی تو اب اللہ اپنی سنت کو کیسے تبدیل کر کے فاکِ کربلا میں گوش کرتا ہے۔ دراصل ایسی جملی خطا بت سے شیخہ مذہب پل رہا ہے۔ ورنہ فاکِ کربلا کی جو ٹیکہ (مسجدہ گاہ) ہر شیخی یعنی پھرتا ہے اس میں بھی خون کسی نے دیکھا؟ یا وہ جعلی مٹی کا بات ہے؟ گوش خون کوئی سنتہ اللہ نہیں۔  
س ۸۲ : کیا کسی امام نے حضرت امام حسینؑ کی اس قربانی کو اجتہادی علمی تصور کیا؟

رج : عمل اور حقیقت کے لامانا سے تو کچھ بات ایسی ہے۔ کیونکہ مادہ کر بلا کے بعد یزید چند سال اور زندہ رہا پھر بعد میں دیگر فقار بتوانیہ اور بینو عباس گزرتے رہے شیخہ سب کو ظالم غیر عادل کتے ہیں۔ آنکھ امہ اہل بیتؑ تو ان کے دور میں گزے۔ اگر امام حسینؑ کی قربانی واقعی ایسی ہوتی یعنی شیعہ باور کرتے ہیں تو وہ بھی اس سنت پر ضرور عمل کرتے یا کام کرکم دور روں کو ناتنندہ بن کر ان کی بالواسطہ مدد کرتے مگر ایسا کچھ یعنی نہ ہوا۔ حضرت زین العابدینؑ نے بروایت رومنہ کافی ص ۵۵ یزید کی مجبور از غلامی کو تزییح دی۔ سیاسی پادر سے مختار ٹھنڈی اٹھا تو حضرت سجادؑ نے اسے بد نیت اور ظالم و منافق بتا کر بائیکاٹ کیا۔ حضرت زیدؑ نے اور شیعہ ہوئے تو حضرت باقرؑ نے ان پر جرحاں۔ نفس زکیہ وغیرہ جو علوی ہاشمی حکومت وقت کے خلاف اٹھئے۔ شیعہ کے کسی امام نے ان کی تائید نہ کی۔ کیا یہ سب کچھ اس بات کا اعلان نہیں ہے کہ حضرت حسینؑ نے حکومت وقت کے خلاف جو کچھ کیا وہ شیعہ ائمہ

کے خیال میں نادرست اور قابل اتباع بات تھی۔ شہادت حسینؑ کے بعد کوئی شیعوں نے پھر زین العابدینؑ سے بیعت کرنا چاہی تو آپ نے فرمایا: ہرگز نہیں، ہرگز نہیں، اسے غدار اور مکار و ہم پھر تھارا دھوکہ نہ کھائیں گے اور تھارے جھوٹوں پر قینون نہ کریں گے، تم چاہتے ہو کر میرے ساتھ ہمی دی کرو جو میرے باپ دادا کے ساتھ کیا ہے۔ اس فدائی قسم جو آسمانوں کا محافظ ہے۔ میں تھاری لگتا پر ہرگز اعتماد نہ کروں گا...“ (انجیل الدینیون مکتب طبع فارسی ایران)۔ یہاں حضرت سجادؑ نے دبی زبان میں یہ بات کر دی کہ میرے والدے تھاری پر کرو ذریب باقیوں پر اعتماد کر کے غلطی کی او مصالحہ جھیلے۔ میں یہ غلطی ہرگز کرنے والا نہیں۔

○ ۶۳ میں جب یزید کے خلاف تحریک گرم تھی اس دوران منذر بن زبیر حضرت عبد اللہ بن حنظله اور عبد العبد بن مطیع سے کہا تم کو چاہیے کہ علی بن الحسینؑ کے ہاتھ پر بیعت خلافت کرو۔ چنانچہ یہ سب مل کر علی بن حسینؑ کے پاس گئے انھوں نے صاف انکار کر دیا اور کہا کہ:

”میرے باپ اور دادا دونوں نے خلافت کے حصول کی کوشش میں اپنی جانیں گزاریں میں اب ہرگز ایسے خزانک کام کی جراحت نہیں کر سکتا میں اپنے آپ کو قتل کرنا پسند نہیں کتا“ یہ کہ کرم دین سے باہر ایک موضع میں چلے گئے۔ (تاریخ اسلام بخیب آبادی ص ۷۰)

○ ۶۴ میں کسی شخص کا مہتمم دوست اگر بعد وفات اس کی اولاد کو جائیداد سے محروم کر دے کیا وہ وفا اور قابل ذمۃ ہو گا؟

رج: ایک فرضی کلیہ ہے رسولؐ خدا کے باعتماد دوستوں نے نہ آپ سے بے وفائی کی نہ آپ کی اولاد سے ماں آپ کی جائیداد ہڑپ کی نہ اولاد کو تکلیف پہنچائی یہ بہ ثابتی صحابہؓ کا حسد ہے اور خود ساختہ قصے میں جن سے وہ بدگوئی صحابہؓ کا مشن چلا رہے ہیں۔

## اسلام میں معیارِ فضیلت تقویٰ ہے نسب و نسبت نہیں

○ ۶۵: جب اسلام میں معیارِ فضیلت تقویٰ ہے، رشتہ داری نہیں تو صرف صحابت

### معیار کیسے؟

رج: عالم ٹکرہے کہ کیسی بات تو آپ نے تسلیم کر لی واقعی ائمہ مکہم عنده اللہ ظلماً کا معیار قرآنی بلند رتبی کا معیار ہے۔ مگر یعنی ارشاد دار پیغمبر ہوتا کوئی اپنا کسب عمل نہیں ہے جس پر ثواب اور فضیلت مرتب ہو۔ ہاں اگر اسلام ہو تو اس عمل کے توسط سے رشتہ داری باعث تکریم ہے ورنہ ہرگز نہیں۔

اور ”صحابیت“ ایک اعلیٰ عمل کا نام ہے کہ جو مسلمان پیغمبر وقت کی زیارت کر کے اسلام قبول کرے۔ سای Leone مذہب اور سب برادری سے بائیکاٹ کی قربانی دے اور تاحیات اسی پر وہ قائم رہے تو بڑے اعلیٰ درجے کا مسلمان ہے۔ بعد وہ لے بڑے ولی، غوث و قطب اس کی گزوراہ کو نہیں پہنچ سکتے تو عمل و تقویٰ کا بعد ازاں بنا یا علیم الصلوة والسلام صحابیت بلا معیار ہے جو خود اپنا عمل و کسب ہے اور خدا کی طرف سے رہبری اور توفیق اس پر مسترد ہے۔ اس لیے ہم بر ملا کتنے ہیں صحابیت وہ معیارِ فضیلت ہے اور مقام تقویٰ ہے جو دوسرے غیر کسی ضمائل کے لیے معیار ہے مثلاً عہد نبوت کا رشتہ دار پیغمبر اگر صحابی نہیں ہے تو اس کی کچھ بھی عزت نہیں ہے۔ صحابیت اور اسلام آوری نے ہی رشتہ داری میں شرف و فضیلت کا حسن پیدا کیا۔

س ۶۴، ۶۵: جب حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا اعمال کی ذمہ داریں تو تمام اصحاب محفوظ و جنتی کیسے ہوئے؟

رج: اصحاب پر رسولؐ اعمال کے ذمہ داریں۔ اور اعمال ہی کی بدولت ان سب کو اللہ نے محفوظ و جنتی قرار دیا ہے جگہ جگہ اللہ تین آئینوں و عملوں والصلحت کے بعد رضاخت کا ذکر ہے۔ پیرت و نصرت کے بعد فرمایا:

أُولَئِكَ هُمُ الْمُقْرِنُونَ حَقًا<sup>۱۴</sup>      یہ لوگ سچے مومن ہیں ان کے لیے نیشن  
لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَوْنُم<sup>۱۴</sup>      اور اچھا رزق ہے۔  
فَتَمَّ مَرْسَلَةٌ<sup>۱۴</sup> اور اس کے بعد مسلمان ہونے والے صحابہ کرام کے اعمال و درجہ کا ذکر کو کے فرمایا:

وَكَلَّا وَعَنَّا اللَّهُ الْحُسْنَى      اور ہر ایک گروہ سے اللہ نے بھالی (جنت) کا

وعدد فرمایا ہے۔

(سورہ حمید ع ۱)

صحیحین میں جن لوگوں کا حوض سے دھکیلہ جانا اور درزخ کی طرف جانام قوم ہے وہ مسلمانوں کی اصطلاح کے مطابق صحابی نہیں گے۔ کیونکہ انہوں نے آپ کی آخری دنوں میں یاد تک تھی محرک اسلامی تعلیم و تربیت سے ابھی راستہ نہ ہوئے تھے کہ دفاترِ بنوی کا ماماثہ درپیش آیا وہ سبھل نہ سکے اور سیلہ کذاب و غیرہ کی سازش سے فتنہ ارتاد کا شکار ہو گئے تو مرتدوں کو ہم صحابی واجب الاحترام نہیں کرتے۔ یہ توبیہ تب ہے کہ بنوی شیعہ محمد بنوی کے کلمہ کو مرد ہوں۔ درزہ ہمارے نزدیک قیامت تک ہونے والے وہ اُمّتی مسلمان میں جو منور کے سے چکدار اخشار تو رکھتے ہوں گے کہ آپ ان کو پہچان لیں گے۔ مگر انہوں نے ایسی بدعتیں اور نئے مذاہب ایجاد کیے ہوں گے کہ حوض کوثرہ شفاقت سے محروم ہو کر درزخ میں پھینکے جائیں گے۔ (تحفہ اشاعت عشرتیہ)۔ یہ اطلاق ایسا ہے جیسے اصحابِ بیتفیف و اصحابِ شاغری بجھ فہر کو کہا جاتا ہے۔

## اجماع و قیاس کی جگہ

س ۸۸: وحی کے بعد اجماع و قیاس کی ضرورت کیوں ہے؟

رج: اسلام تا قیامتِ اربوں، لکھنؤ مسلمانوں کا مذہب رہے گا۔ حادثات اور جدید مسائل غیر محدود ہوں گے۔ قرآن و حدیث کی آیات و نصوص بہر حال محدود ہیں تو ضرورت ہے کہ اجماع و قیاس کے دو اصولوں کے تحت وہ اسلام کی روشنیِ عام کریں کہ جن مسئلہ پر زمانہ کے سب علماء صلحاء متفق ہو جائیں وہ واجب اعمال قرار پائے اور جو نیا مسئلہ ہو تو اس کی نظر قرآن و حدیث میں تلاش کر کے اس کا حکم ضرورت و مللت اس پر بھی لکھا دیا جائے۔ جب مللت مشترکہ مل جائے۔

س ۸۹: قیاس و اجماع کی اہمیت پر قرآنی آیت بیش کریں۔

رج: ۱۔ وَمَنْ يَسْأَقِقِ الرَّسُولَ مِنْ [۱] ہدایت واضح ہو چکنے کے بعد جو رسول اللہ ﷺ کی مخالفت کرے اور مسلمانوں سے جدراستے بَعْدَ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَبَيَّنُ ۝ ۲۔ ۳۔ کی مخالفت کرے اور مسلمانوں سے جدراستے غَيْرَ سَيِّلِ الْمُؤْمِنِينَ تُولِّهُمْ مَأْتَوْلِيٰ وَلَقْلَهُمْ ۝ ۴۔ جائے اور ہم میں داخل کریں گے جوڑاٹھکا نہ ہے جہنم و سکاہتِ مھسیل۔ (بیہقی ع ۱۲۳)

سے گویاں کو بعض وایات میں باعتبار مکان کے اصحاب و اصحاب سے آپ نے تعبیر فرمایا۔

یہاں مخالفتِ رسول پر ہی جہنم کی دعید نہیں بلکہ مونین کی راہ سے جداراہ پہنچی ہے۔  
جہنم ہے اسی کو ہم اجماع امت سے تعبیر کر کے مخالفت کو خطرناک قرار دیتے ہیں۔

۲۔ وَلَوْ رَدْوَةٌ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَىٰ أور اگر وہ یہ بات رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف اور اپنے صحاباً افتخار کی طرف الْأَذْمَرِ مِنْهُمْ لَعْمَةٌ لَعْمَةٌ السَّذِينَ يَكْسِنْتِ بُطُونَہُمْ لَوْلَاتَ قَوْانِیں وہ حضرات جان لیتے جو میں ہم۔ (نساء ع ۱۱)

صحاباً امر سے مراد یہاں اہل اجتہاد، حکام و فقہار مراد میں نئی بات کو ان تک پہنچانا تاکہ وہ اس کا مغل قرآن و سنت سے استنباط کر سکیں ضروری قرار دیا گیا ہے۔ اسی کا اصطلاحی نام قیاس ہے۔ ان دو اصولوں کی مزید اہمیت و تشرییح تھے امامیہ سوال ۱۲ کے تحت پڑھیں۔

## مطاعن بر حکمت اندیشہ احمد حسین سلام

س ۹۰: تا م ۹۰: آپ کیوں کہتے ہیں نبی سے گناہ ملن کن ہے؟  
رج: ہم ایسا نہیں کہتے بید خدا نے انبیاء کا سانچہ اور نمونہ بلا عیب و نفس درست بنایا ہے۔ اس کے تمام مقرہ ہادی انبیاء و رسول بزرگانوں سے پاک دامن تھے ہم ان سے بہفل گناہ ملن مانتے ہیں چونکہ وہ محترم انسان تھے تو تمام انسانی تقاضے اور خواہشات ان میں تکمیل ہو جائیں گے۔ خلاف پر قدرت ہوتے ہوئے بھی کسی تقاضا و خواہش کو غدا کی مرضی کے خلاف استعمال نہ کیا تو یہ بڑا کمال اور درجہ ہوا تو فرشتوں کا معموم ازگناہ ہونا اتنا کمال نہیں کہ ان کی فرست میں ایسا تقاضا یا قدرت ہے ہی نہیں، جتنا حضرات انبیاء کرام کا ہے بلکہ اتنے کے صاحبِ کرام اور اولیا۔ عظیم بھی تقاضا کے باوجود گناہ سے پر کر بڑا درجہ رکھتے ہیں لیکن ہم انکو محفوظ مانتے ہیں معموم نہیں۔

س ۹۱: تا م ۹۱: کیا اجماع و قیاس سے بنی بن سکتا ہے؟  
رج: نہیں۔ خود اپنے کہنے سے بھی نہیں بن جاتا۔ اسے اللہ تعالیٰ بغیر کسب اور طالیہ کے بنادیتا ہے۔ اللہ یصطفیٰ مِنَ الْمُلْکَةِ رُسُلًا وَمِنَ النَّاسِ۔

س ۹۷: تا مثا، عقیدہ سُتیہ میں نبی عالم بشر کی مانند ہوتا ہے۔ دُور سے سُننا نہیں تو نماز میں ایہاالنبی سے نداکیوں ہے کیا یہ رسمی صیغہ ہے یا مرشد کا نہ حرفت ہے؟  
 رج: کتنی باتوں میں عالم بشر کی مانند نہیں بھی ہوتا۔ معجزات افساد سے ہم کلامی، عصمت فیرو خصوصیات بھی رکھتا ہے لفظوں کے لحاظ سے تو شدح حکایت سابق ہے کہ شبِ هر عاج میں آپ نے دربارِ الٰہی میں انتیات کا نذرانہ پیش کیا۔ جواب میں خدا نے السلام علیک ایہاالنبی کا تحفہ دیا۔ اب یعنیہ یہ انفاظ ہم پڑھتے ہیں۔ جیسے قرآن کے ہزاروں ایسے خطاب والے کلمات ہم تلاوت میں پڑھتے ہیں۔ ان کے حاضر ناظر ہونے کا تصور نہیں ہوتا۔ یہاں بھی نہ ہونا چاہیے۔  
 الیتہ معنًا یہ ہمارا انشا سلام ہے کہ ہم سلام کی نیت کر رہے ہیں۔ حدیث بنوی کے مطابق لامعہ فرشتے نہیں ہیں گھوم چھر رہے ہیں وہ ہمارا سلام کے حضورؐ تک پہنچا دیتے ہیں۔ تو نہ رسمی صیغہ ہے نہ دُور سے حاضر ناظر و سمع مان کر مرشد کا نہ حرفت ہے۔ ریا کاری، ذوق و ارادہ نمائش کے تحت نہیں بلکہ غلبہ تعلق کے ساتھ یا روضہ اقدس پر حاضری کے وقت بصیرتہ ندار، درود سلام پڑھنا جائز ہے مگر اذان کے وقت اور حاضر ناظر کے عقیدہ سے منور ہے جس کا رواج اب پڑھنا ہے۔ نماز میں درود سلام سنت ہے۔ عمداً چھوڑنا گناہ ہے احیاناً چھوڑنے سے نماز ہو جاتی ہے۔

### انہیں علیہم الصلوٰۃ والسلام معصوم میں

س ۱۱: شیخ تم اہبیار کو مصوص کرتے ہیں۔ آپ کو کیوں اختلاف ہے؟  
 رج: ہم شیعوں سے بڑکار اہبیار کو مصوص اور پاکیاز کرتے ہیں۔ یہ ناہماز بہتان ہے۔

س ۱۲: آپکے ہاں حضرت آدم کا گناہ جنت پر ہوا یا زمین پر؟  
 رج: یہ بھی بہتان ہے حضرت آدم نے کوئی گناہ نہیں کیا، کیونکہ گناہ کے لیے نیت و معد شرط ہے۔ البتہ بعض قرآنی آپ جنت میں ایک بیل بھول کر کھا بیٹھے تو اللہ نے زمین پر بھیج دیا ہاں شیخ کے ہاں حضرت آدم ڈبل کافر ہو گئے۔ دعاذا اللہ کو حرم و حسد جیسے اصول کفر کا انتکاب کیا۔ جب کہ شیطان نے صرف تکبیر کا اصولِ کفر پاپیا تھا۔ ملاحظہ ہو اصول کافی ملے۔

س ۱۳: کیا حضرت نوح علیہ السلام کو اپنے بیٹے کے کافر ہونے کا علم تھا؟

رج: علم تو تمام مگر مسلمان رحمتِ خداوندی سے مالیں نہیں ہوتا۔ آخر وقت تک امید ہی کہ اللہ سے ہدایت دے دے اور اسے کشتی میں سوار ہونے کو بھی کہا جب وہ زمانا اور غرق ہو گیا تو اس تصور سے دعماً تھی کہ یہ میرے گھر کا فرد ہے۔ گھر والوں کو پچانے کا آپ نے وعدہ کیا ہے بچا لیجئے مگر اللہ نے منع فرمادیا کہ یہ بدل و بد اعتماد تھا۔ تیرے اہل بیت سے نہیں معلوم ہوا کہ شرف اہل بیت ایمان اور عمل صالح سے ملتا ہے۔ یوں اور بیٹے میں جب یہ خوبی زعمی تو اہل بیت سے فارغ کیے گئے اور غیروں کو ایمان و عمل کی وجہ سے کشتی میں بٹھا کر آپکے اہل بیت پناہ دیا گی۔ کاش شیعہ بھی اہل بیت کے قرآنی مفہوم کو مانتے ہی تو محابر سے مجتب کر لیتے۔

س ۱۴: صحیح بخاری میں ہے کہ حضرت ابراہیم نے تین چھوٹ بولے۔

رج: یہاں کذبے کا عالم عرفی ملنے مرا دنیں میں بلکہ خطاوہ و تجاوز کے معنی میں جیسے ارشاد ہے ما کذب الفنوا دم رای دول نے جو دیکھا اس میں خطا رہنیں کی، اور یہ صورت سامن کے ذہن کے لفاظ سے مخلاف اقعر بات تھی فی نفسہ سچ ہی تھا کیونکہ بڑے بُت کی شان قبول اور چودھراہبٹ نے آپ کے آمادہ کیا کہ بت غانہ توڑا جائے تو نسبت ادھر کر دی۔ قوم کی بت پرستی دیکھ کر واقعی دل و دماغ سے پریشان اور ذہنی رعن تھے۔ اپنی بیوی حضرت سارہ و ائمہ اسلامی اور چچا زاد بین تھی تو یہ بالآخر حقیقت چھوٹ نہ تھیں۔

ماں شیخ عقیدہ میں یہ صورت چھوٹ تھا۔ جیسے امام باقرؑ نے تقییہ کی تعلیم دیتے ہوئے فرمایا: ”کہ ابراہیم نے خود کو بیار کہا حالانکہ بیار نہ تھے۔ یوسفؑ نے بھائیوں کو چور کہا حالانکہ وہ چور نہ تھے۔“ داصول کافی، باب التقییہ ص ۲۲۷

س ۱۵: اگر گیرہ دیکھا منافی صبر ہے تو حضرت یعقوبؑ نے ایسا کیوں کیا؟

رج: آواز سے بکا اور رونا، بین کرنا، مائم کرنا، ہاتھوں سے پیننا، سیاہ لباس پہننا، ہاتھے فلان، ہاتے فلان کرنا، منافی صبر ہے جو شیعوں کے خاص اعمال ہیں، صرف آنکھوں سے رونا، آنسو بہانا اور دل میں غناک رہنا منافی صبر نہیں ہے۔ حضرت یعقوب علیہ السلام نے دوسرے کام کیے پسلے منافی صبر کا ہرگز نہیں کیے۔

س ۱۶: زیغا کی جانب تصد کرنے پر آپ حضرت یوسف علیہ السلام کو گناہ کا کر کیوں کہتے ہیں؟

رج : ہم ہرگز ایسا نہیں کہتے۔ یقصد وہ مُشروع طبے یعنی اپنے رب کی بہانہ دبوست یا باپ کی زیارت) نہ دیکھتے تو قصد کر لیتے۔ جب بہانہ دیکھ لی تو قصد بھی نہ کیا۔ یہ صحیح ترین تفسیر ہے وہ کفرِ پھالو لا ان رَأَى مُبْرَهَانَ رَبِّهِ کی - (پا، ع ۱۳)

س ۱۰: آپ کے ہاں حضرت ایوب علیہ السلام کی بیماری گناہوں کا نتیجہ تھی ؟  
رج : غلط بہتان ہے یہ آزمائش تھی جس کا سبب یہ ہوا کہ شیطان نے ایک مرتبہ کہا: ایوب اس یہے عابد و شاکر ہے کہ وہ مالدار اور اسودہ ہے۔ اللہ نے فرمایا میں اگر یعنیں جھیں یہی لوں تب یہی صابر و شاکر ہے گا۔ چنانچہ یہی ہوا وہ صابر ہی نکلے۔ اثنا وحدۃ اللہ صاحبِ الرحمہ العیاذُ ہم نے اسے صابر پایا بہت اچھا بندہ تھا۔ حاشیہِ مرقب قول ۲۳۴ پر بھی یہی بات تکہی ہے۔  
س ۱۱: بخاری میں ہے کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام نے ملک الموت کی آنکھ پورٹی کیوں ؟

رج : اس یہے کہ موسیٰ علیہ السلام بڑے بارع بار جبلِ القدر پیغمبر تھے۔ فرشتہ (غالباً) انسانی صورت میں بلا اجازت اندر پہنچ گیا تو آپ نے تھپٹر لکاوایا اور آنکھ باتی رہی پھر اللہ نے فرشتے کو آنکھ دے دی اور دوبارہ بھیجا کر بیل کی پشت پر ماخ رکھیں۔ پہنچ باتی کے نیچے ہوں گے ہر بات کے بدے ایک سال عمر پڑھے گی۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام نے پوچھا پھر کیا ہوگا اللہ نے فرمایا: موت آئے گی۔ تب موسیٰ علیہ السلام نے کہا کہ ابھی موت دے دیجئے۔ فرشتے سے حضرت موسیٰ علیہ السلام کی شانِ زیادہ تھی۔ یہاں ہوئے گونتھیا مار سکتا ہے یہ گناہ نہیں خصوصاً جب کہ اللہ تعالیٰ کا لاؤلا ہو ہی وجد ہے کہ اللہ نے حضرت موسیٰ علیہ السلام کو عنایب کے سجائے عمر برعوانی کا اختیار دیا۔ نیز آنکھ میں مثالِ جسم کی بھوڑی تھی اصلی جسم کی نہ تھی۔

س ۱۲: آپ کے مدرب میں سب انبیاء اولو الحرم گناہ گاریں جیسے حدیث سناعت میں ان کا اقرار ہے ؟

رج : اللہ کے مقامِ ہبیت و بدل کے سامنے کسرِ نفسی کے طور پر اپنی لغزشوں کا ذکر فرمائیں گے جیسے خود قرآن نے ان کی دعائیں ذکر کی ہیں۔ ۱۔ رَبَّنَا طَلَّمَنَا الْفُسْنَا اے رب ہم نے اپنی جان پر ظلم کیا۔ دعاۓ آدم۔ ۲۔ قَاتَلَ لَدَّعْفُرَ لَيْ وَشَرَحَمَنَی اَكَثَرَنَ تَسْنَ الْحَسَسِنَینَ۔ اے اللہ اگر تو نے مجھے نہ بخشا اور حرم نہ کیا تو نقسان پاؤں

گھاڑ دعائے نورت - ۳۔ رَبَّنَا اغْفِرْ لَيْ وَلَوَالِدَتِی وَلِلْمُؤْمِنِینَ۔ اے اللہ مجھے بخش دے اور میرے والدین اور ایمانداروں کو۔ دعاۓ ابراہیم۔ ۴۔ رَبِّنَا اَنْظَلْمَتُ نَفْسِی فَاغْفِرْ لَیْ اے رب میں نے اپنی جان پر ظلم کیا تو مجھے بخش دے۔ دعاۓ موسیٰ۔ ۵۔ بصر عیسیٰ علیہ السلام سے نہش تو نہ ہوئی مگر اللہ تعالیٰ کے شریک بنائے گئے۔ دربارِ اللہ میں آنے سے مگر ایں کے کیونکر خدا یہ پوچھا کا: اے عیسیٰ تو نے لوگوں کو کما تھا کہ تم مجھے اور میری جان کو اللہ کے سوا معبود اور کار ساز بنالینا۔ (ماندہ پ)

اب معرفت بخاری کے بجائے قرآن پر بھی اعتراض کریں کہ کیوں انبیاء اپنی طرف نہ کی نسبت کر کے معافی مانگ رہے ہیں ؟ دراصل یہ لغزشیں نہ گناہ ہیں نہ قرآن و حدیث کے الفاظ سے ایسا استدلال درست ہے۔ جذبہِ شیعیت اور تقویٰ سے معافی مانگا ہی کا ملین کی شان ہے۔ اَنَّ الَّذِينَ هُمْ مِنْ حَشِيشَةِ رَبِّهِمْ مُشْفَقُوْنَ۔ (پا، ع ۲۴)

س ۱۳: بخاری میں ہے ایک نبی نے جیونٹیوں کا ہر جلا دیا۔ فرمائی کیوں ؟

رج : حدیث ہذا میں یہ لفظ بھی ہیں، فلذِ عنتہ نملہ کہ جپونٹی نے آپ کو کھا تو موزی جانور کا جلدنا اب بھی جائز ہے۔ جب امام فوڈی وغیرہ شارعین حدیث نے لکھا ہے کہ ان کی ثابتی میں جیونٹیوں وغیرہ ہوام کو قتل کرنا درست تھا کیونکہ اللہ نے عتاب نہیں کیا۔ ہماری شریعت میں جیوان کو جلدنا درست نہیں۔

س ۱۴: آپ کے مدرب میں فدا کے مصوم ہادیٰ دیگران رائی صحیح خوشی فضیحت کا صدقان ہیں۔

رج : بتان مغض ہے۔ ہمارے عقیدہ میں انبیاء گناہوں سے مصوم، زاہد، فانح، امین، خلیق

سرز اور تاثیر ہدایت رکھنے والے ہوئے ہیں۔ بعض کی کامل عینک لکھا کر دیکھنے سے شیعہ کو معاذ اللہ انبیاء کرام علیہم السلام بھی کامی نظر کرتے ہیں۔ حالانکہ یہ طعن خود ان پر ہوتا ہے کہ اور انہیاً کا تو کتنا ہی کیا۔ خاتم الرسل، امام الانبیاً کے بارے میں ان کا ذہب یہ ہے؟ کہ نبوت کے زد پر ایک بڑی جایا مدد جمع کی اور اپنی میٹی کو ہبہ کر دی۔ اپنی فویوگان کے لیے کچھ نہ کیا۔ آپ نے تخت پر بزم خود واما دکو ٹھپایا مگر اس میں مکمل ناکامی ہوئی۔ لیکن اصل کام تبلیغ وہدایت تو آپ سے کچھ ہو ہی نہ سکا حتیٰ کہ ہاتھ کی پاشخ انگلیوں کے بر ارادی عجیب مومن وہدایت یافتہ نہ بناسکے۔ (معاذ اللہ)

آج ہر شیعہ باغ فک اور صحابہ کی ایمان کشی پر ہر سماں سے لڑتا ہے۔ افی للعب، اور حینی جیسا سفا  
عدل و انصاف کے نفاذ میں حضور کونا کام کرتا ہے۔ معاذ اللہ۔ (پیغام بر ولادت محدث)

## مرطاعن بر عصمت رسول اللہ

(صلی اللہ علیہ وسلم)

س ۱۳۱: اہل سنت کے نزدیک خود سرور کائنات بھی مخصوص نہ تھے؟

رج: بجا سہی ہے۔ آسمان کا تھوکا منزہ پر آتا ہے۔ خود شیو سب سے بڑے گناہان  
اور دھوکہ بازی کا الزام حضور صلی اللہ علیہ وسلم پر لگاتے ہیں۔ ملاحظہ ہو جائیں العيون ص ۲۳۷ اور حیات  
القلوب ص ۲۴۷ کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم حضرت اسماء رضی اللہ عنہ کو جہاد کی قم پر بھیتے وقت،  
جہاد کی ترغیب قناید تو غوب کر رہے تھے اور لوگوں کو نکالنے میں مبالغہ کرتے تھے مگر انہا مقصد  
ان کو جنگ پر چینا نہ تھا بلکہ صرف یہ تھا کہ مدینہ ان منافقوں سے خالی ہو جائے تو حضرت علی  
رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو بلانزارع خلیفہ بنالوں میگریے آخری تھا اور بڑی کوشش بری طرح ناکام ہو  
گئی۔ ابو سکر درضی اللہ تعالیٰ عنہ ہی خلیفرن گئے اور حضور علی الصلوٰۃ والسلام اسی صدر پر رخصت ہوئے (معاذ اللہ)

س ۱۳۲: مذہبِ شیعہ کے طالبو تعازہ اللہ حضور اپنی ازویج سے بے انصافی کرتے تھے؟ بخاری پا  
رج: ہم نے بخاری عربی پنچ چنان ما۔ پنج پتہ نہ پلاک کر میں ہم و مجموع اعتراف کس حدیث  
پر ہے۔ شاید باب الحبیر کی یہ حدیث ہو: حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتی ہیں۔ حضور  
علیہ الصلوٰۃ والسلام جب سفر پر جاتے تو بیویوں میں قرع اندازی کرتے جس کے نام کا قرع نکل  
آتا اسے ساتھ لے جاتے اور ہر بیوی کے رات اور دن بھی قیم کر کے تھے سوئے سوہ بن  
زمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما کے کہ انہوں نے اپنے دن رات کی باری حضرت عائشہ رضی اللہ عنہما

کو بخش دی تھی اس سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو بخش کرنا مقصود تھا۔ (بخاری ص ۲۵۳)

اگر اس حدیث پر اعتراف ہے تو کوئی اعتراف نہیں کیونکہ حضرت سودہ رضی اللہ تعالیٰ عنہما  
نے بخشی حضور کی رضا کے نیچے اپنی باری حضرت عائشہؓ کو بخش دی تھی اگر کسی اور حدیث سے  
بے انصافی کا بتان راشا ہے تو یہ حدیث اس کی تردید میں کافی ہے۔

س ۱۳۳: آپ کی کتب صحاح میں رسول مقبولؐ کی شان میں گستاخیاں ہیں؟  
رج: بتاںؐ حضور ہے ہنشار اعتراض میاں بیوی کے معاملات میں ناجائز فعل دینا ہے۔

س ۱۳۴: حضور پر امام ہے کہ نعوذ باللہ آپ دوران حیض مباشرت کرتے تھے؟  
رج: یہ بد فہمی ہے عربی میں لفظ مباشرت جامع کے لیے نہیں بولا جاتا۔ جیسے اروہیں  
مباشرت جامع کے ہم معنی ہے۔ بیا مشر لبشرہ سے بنتا ہے۔ یعنی بدن کا بدن سے  
بلای پر دہ ملانا، تو مسئلہ یہ ہے کہ حالتِ حیض میں ناف تا زانو آگا پیچا نہ دیکھنا جائز ہے زدن  
سے چھوٹنا، ہاتھ لگانا وغیرہ۔ مگر باقی بدن سے بدن ملانا یا دیکھنا ہاتھ لگانا درست ہے۔  
ام المؤمنینؐ نے پرسکے بتایا ہے اور شیعہ محدث نے پرویزوں کی طرح حدیث میں کیڑے  
نکالے ہیں۔ حالانکہ حدیث میں صاف مذکور ہے: وَكَانَ يَا مُسْرِنَ فَاتَّزَرَ مجْهَةً حَمْدَيْتَهُ  
تھے تو میں چادر کس کر باندھ لیتی پھر آپ مجھ سے (معاشر کر کے) بدن ملتے۔ ہمیں توجہ اب  
نکھنے میں بھی خیا دامن گیر ہے مگر بے خیا شیعہ سائل حرم بیوی کی نہای خانہ زندگی کو تاکت  
چھانٹا اور ملعون حرکت کر رہا ہے۔

س ۱۳۵: بخاری ص ۳۲۳ پر ہے کہ نعوذ باللہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم حالتِ احرام میں  
خوشبو لگاتے اور ازواج کا دورہ فرماتے تھے کیا یہ بے عرفی اور فلاں قرآن نہیں؟  
رج: جب حیات رہے تو بھوت اور بد دینا تی عادت بن جاتی ہے بخاری ص ۳۲۳ پر حدیث  
یوں ہے:

كَذَنْ أَطِيبُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنْ حَضُورِ عَلِيهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ كَوْخُشُو لِكَاتِي تَحْتِي  
سَلَمٌ فَيُطْوِقُ عَلِيِّ النَّاسَةِ ثُمَّ يَصْبَحُ أَبْرَأُ بَرَأَيْهِ كَوْخُشُ كَوْخُشُ كَوْخُشُ  
مَحْسُنًا يَنْضَحُ حَلِيبًا۔

یہ خوشبو و طواف برنسار احرام باندھنے سے قبل ہے جس میں بے عرفی اور قرآن کی  
خلاف درزی ہرگز نہیں، احرام کے بعد پہلی خوشبو کا اثر دہ بھی جائے تو کوئی عرض نہیں۔ یہی  
مسئلہ مائی صاحیث نے اپنے بھائی ابن عمرؓ کو سمجھایا۔

س ۱۳۶: حالتِ حیض میں ازواج سے کتنگی لگاتے تھے۔ کیا یہ گستاخی نہیں؟  
رج: حالفہ کے ہاتھ حسی بخاست سے تو پلید نہیں ہوتے کہ تنگی لگانا بھی منوع ہو۔

س ۱۸: حضور کسی کے پیر پر سجدہ فرماتے تھے۔ کیا یہ حائز ہے؟  
 رج: رش اور جگہ کی تنگی کی صورت میں کسی کی پشت پر بھی سجدہ حائز ہے۔ بالا واقعہ تجہیکی  
 نماز کا ہے کہ مکان اور جگہ تو کافی تنگ تھا اور چراغ بھی نہ ہوتا تھا تو سوئے ہوئے اڑا خانہ  
 میں سے کسی کے پاؤں کے ساتھ سر کبھی لگا ہو کا۔ جسے بد طینت شید نے پاؤں پر سجدہ بنانا والا  
 درز حدیث کے الفاظ ہیں: "حضرت مصلی اللہ علیہ وسلم کے سجدہ کی سمت میرے پاؤں ہوتے  
 تھے جب آپ سجدہ کرتے تو مجھے انگلی سے دباتے، میں پاؤں کھینچ لیتی۔ جب آپ کھڑے  
 ہو جاتے تو پاؤں دراز کر دیتی تھی۔ فرماتی ہیں گھروں میں ان دونوں چراغ نہ جلتے تھے" (دیواری  
 پڑھ عربی)، مکان کی تنگی اور لانہ ہیرے ایسی صورتِ حال پیش کرنے پر اعتراض خبیث باطنی کی  
 دلیل ہے۔

س ۱۹: صحیحین میں ہے ایک بی بی آپ کے سامنے جنازوں کی مانند پڑپی ہتھی تھیں؟  
 رج: وہ بالا واقع ہے کہ جگہ کی تنگی کی وجہ سے حضور ایسی جگہ مصلی بچھاتے جہاں سامنے  
 بیوی سوئی ہوتی تھی۔ تجہیخاں کو گھروں میں اب بھی ایسی صورت درپیش آتی ہے کہ سامنے  
 سونے والے کی چارپائی ہے اس پر اعتراض کیوں؟ اگر یہ خیال ہو کہ امّ المؤمنین کو حالت نماز  
 میں اندر چانا چاہئے تھا تو وضاحت یہ ہے کہ آپ ببا اوقات ساری رات، اکثر رات، آدمی  
 رات جاگ کر نماز پڑھا کرتے تھے اور یہ مقام نبوت و عبدیت تھا تو مالی صاحبہ ساری رات کیسے  
 جائتی اور بیٹھی رہتیں؟ تو یہ ان پر تنگی ہوتی۔ اللہ تنگی کو پسند نہیں فرماتا۔

س ۲۰: صحیح مسلم میں ہے کہ ایک محابی کو غسل کا مسئلہ بتاتے وقت"بی بی عائلہ صدیقہ  
 کے ساتھ غلوت کا مخصوص عمل کر کے دھکلایا" کیا ایسی نازیباصرحت بنی علیق عظیم سے متوجہ ہے؟  
 رج: پاک پنیزبر پر بتان تراشوں پر بارہ اماموں کی لعنت ہو۔ یہ ترا جپاں ہندو سے  
 بھی بھجواس بازی میں بڑھ لیا۔ حدیث شریف میں تو یہ لفظ ہیں کہ حضور نے ایک بیوی کی طرف  
 ذہنی اشارہ کر کے فرمایا کہ ہم نے ایسا کام کیا تو غسل کیا۔ و فعلنہا مامع ہلدا، کیا اس کا  
 ترجیح یہ ہے کہ غلوت کا مخصوص عمل کر کے دھکلایا۔ (معاذ اللہ)

س ۲۱: بخاری کے مطابق حضور کو چینیوں سے بچنے کی پرواہ تھی کیوں؟  
 رج: یہ مجبول اور مگر اس سوال ہے تھی تو خائن سائل الفاظ اتفاق نہیں کرتا۔ کیا اپنے

پیشاب کی چینیوں سے حضور نہ بچتے تھے؟ یہ بتان بہے، ایسی کوئی حدیث نہیں ہے۔  
 بلکہ آپ نے قبر میں عذاب پانے والے دو شخصوں کے متعلق فرمایا: "ایک پیشاب کے  
 چینیوں سے نہ بچتا تھا، دوسرا چھلی کھاتا تھا۔" کیا آپ نے ایک دفعہ عذر اور مجبوری سے  
 ایک ڈھیر پکھڑے ہو کر پیشاب کی تھا؟ تو اس میں اپنے اور چینیوں پڑنے کا کوئی ذکر نہیں  
 کیا ایک بچے نے آپ پر پیشاب کر دیا؟ تو آپ نے اسے پانی سے دھولیا۔ ایک شیر خوار  
 بچے نے گود میں پیشاب کر دیا؟ تو آپ نے پانی سے ترکر دیا مستقل دھویا نہیں۔  
 اس باب کی مبنی حدیثیں طاعن کو پہنچ دستی میں ہم نے سب نقل کر دی ہیں۔ کسی میں  
 بھی میشمون نہیں ہے" کہ رسول پاک کو معاذ اللہ پیشاب کے چینیوں سے بچنے کی پرواہ  
 تھی"؛ فلعنۃ اللہ علی الکاذبین

س ۲۲: آپ کے مذهب میں شارع علیہ الصلوٰۃ والسلام پاکیزہ نہیں، گنگاکار ہیں؟  
 رج: جھوٹوں پر الشد کی لعنت ہو۔  
 س ۲۳: بیتل نعمانی نے حضور کی نندگی دو شخصوں میں تقسیم کی ہے۔ بنوی، غیر بنوی ہمیں  
 کس کوئی ستعلوم ہو گا کہ پہلی رسول کی بیتیت بنی ہے، یہ بھیتیت غیر بنی؟  
 رج: حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام ہر وقت بنی ہیں۔ نبوت آپ سے کسی لمحہ جدا نہیں ہوتی  
 لہذا جو کام آپ کرتے ہیں اس میں آپ معصوم ہیں۔ خدا کی رحمتی کے مطابق کرتے ہیں البتہ  
 آپ کے روزمرہ کے اعمال و دو قسم ہیں یا تو قرآن پاک اور وحی ختنی سنانے، ارشاد کرنے  
 اور ان پر عمل کرنے سے متعلق ہیں۔ یہ شعبہ تبلیغ سے تعلق رکھتے ہیں: مَا أَنْهَكُمُ الْوَسْوَلُ  
 فِي هُدُوٍّ وَمَا نَهَمْتُكُمْ عَنْهُ فَأَنْهَهُوا (پتھر) ۲۷، حشر۔ "جو حکم رسول اللہ صلی اللہ  
 علیہ وسلم دیں مان لو، جس کام سے روکیں رُک جاؤ" اور آتَيْنَاهُوَ اللَّهُسُؤْلُ کے تحت  
 ان کی اتباع واجب وفرض ہے۔ انکار کرنے والا مسلمان ہی نہیں رہتا۔ کچھ باتیں وہ  
 ہیں جو دنیا کے احوال، تجھر یا عادات سے والابتہ ہیں جیسے مدینہ طیبہ میں تشریف آوری پر  
 آپ نے لوگوں سے کہا کہ گھروں کی پیزند کاری نہ کیا کرو، خدا نے جو بھل دینا ہے اس کے  
 بغیر عجمی دے دے گا۔ صحابہ نے اس سال پیوند نہ کیا تا توصل حضور اہوا اور عیشت پر اثر

ج: قرآن اور وحی کی تعلیم و تبلیغ میں ہم نبیان کے قائل نہیں باقی باقیوں میں احیا نہ اٹھائے  
عقلی ہے مگر وہ سی شیعہ کا متفقہ مسئلہ ہے۔ ملاحظہ ہو ہم سئی کیوں ہیں؟ مکاہ، ص ۱۲۳ اور  
جو والد فرع کافی وغیرہ) دراصل تعلیم امت کے لیے تجویز طور پر خدا نے آپ کو بھالایا۔  
س ع ۱۳۱: کیا ابوہریرہ حافظہ میں حضور سے پڑھ گئے تھے کہ کوئی بات نہ بھول سکے؟  
ج: آپ سے دعا کرنے کے بعد بطور کرامت واقعی یہ کیفیت ہو گئی تھی کہ کوئی حدیث  
سن کر نہ بھول مگر باقی باقیوں سے ان کے نبیان کی نفی نہیں حضور کا وحی بھوننا ناممکن ہے۔  
صرف تبلیغ کردہ کوئی آیت، کسی فکر و پریشانی سے ذہن سے اور جل ہو جائے اور وہ سے  
ستہن کر فرو رازہم میں آجائے تو روایت میں یہی مراد ہے۔  
س ع ۱۳۲: قرآن میں ہے شیطان کا قابو اللہ کے خاص بندوں پر نہ ہو گا حالانکہ عجین  
میں ہے کہ حضور پرشیطان نے قضہ پالیا؟  
ج: بتان محض ہے۔ حدیث میں یہ ہے کہ ہر بھی آدم کے ساتھ ایک شیطان لگا ہوا  
ہے میرے ساتھ ہی ہے مگر وہ میرا کچھ نہیں بگاڑ سکتا۔ اللہ نے مجھے اس پر قابو دیا ہے فائدتی  
اللہ منہ۔ ذہن رسول راضی نے ترجیح اللہ احادیث۔  
س ع ۱۳۳: بخاری میں ہے کہ حضور نے ظہر کی پانچ رکعتیں اور پار کے بجائے دو  
رکعتیں پڑھائیں؟  
ج: سووا ایسا ہوا جو عیب نہیں۔ شیعہ روایات میں بھی اس کی تصریح ہے۔ فروع  
کافی ص ۵۶۱، الاستبصار ح اباب السو۔

س ۱۳۷: حضرت موسیٰ و آدم (علیہما السلام)، کی ملاقات کہاں ہوئی؟ جس میں موسیٰ علیہ السلام نے ان کو جنت سے نکلوانے کا الزام دیا۔

پڑا تب آپ نے یہ فرمایا :  
إِنَّمَا أَنَا بِشَرٌ إِذَا أَمْرَتُكُمْ مِّنْ أَنْ يَكُونُوا  
بِشَيْءٍ مِّنْ أَمْرِي دِينَكُمْ فَخُذُوهُ وَإِذَا أَمْرَتُكُمْ بِشَيْءٍ مِّنْ رَأْيِي فَانْتَهَا  
إِنَّمَا أَنَا بِشَرٌ إِذَا أَمْرَتُكُمْ مِّنْ أَنْ يَكُونُوا  
بِشَيْءٍ مِّنْ أَمْرِي دِينَكُمْ فَخُذُوهُ وَإِذَا أَمْرَتُكُمْ بِشَيْءٍ مِّنْ رَأْيِي فَانْتَهَا

میں ایک انسان ہوں جب تھیں دین کی کوئی  
بات کہوں تو اسے پکڑو اور جب اپنی رائے  
سے دنیوی بات کہوں تو میں ایک انسان ہی  
ہوں۔ (بعول چوک ملکن ہے) سلیمان

علی پڑا العقیاس آپ نے بعض بھلوؤں اور سبز لوؤں کو زیادہ پسند فرمایا، بعض کو کم پسند کیا  
کبھی سنگ چارپائی اور چٹائی پر لیتے، کبھی بستر پر، اسی طرح بعض جانوروں پر سواری فرمائی۔ یہ  
عادات و مزاج سے والبتہ امور بھی نہست اور برحق ہیں ان میں عیب نکالنا خطرہ ایماں ہیں  
مگر ان کی اتباع مسلمانوں پر فرض یا واجب نہیں ہے بلکہ متحب یا نہست مونکہ ہے۔ علامہ  
شبیع نے یہی مسئلہ بتایا ہے۔ جسے بات کا تینگڑ بنایا گیا موقع و محل اور قول و ذوق خود بتا  
دے گا کہ یہ دینی امر واجب ہے یا بحثیت نیک انسان ایک نیوی غیر واجب عمل ہے۔

س ۱۲۶ تا ۱۲۷ : یہی اسی تشریع سے حل ہو گئے کہ عادی امور دنیوی میں  
اتباع ذرمن و واجب نہیں۔ تو ان کے نہ کرنے سے انکار نہیں بھی نہیں اور مخالفت  
رسول یعنی نہیں۔ البتہ ان امور میں عیب نکالن کفر یا زندق ہو گا۔ اب اگر بعد از نہایت حضور  
صلی اللہ علیہ وسلم نے آرام فرمایا اور کسی مسلمان نے اس وقت آرام نہ کیا کام میں نکار ہتا تو اس  
پر یہ ظالمانہ فتویٰ نہیں لگا کہ اس نے بنی ہم کی نہست، آرام ترک کر کے نہست کا انکار کر دیا۔  
(معاوض اللہ تعالیٰ)

س ۱۲۴: سُنْتِي مذہب کا رسول فاطمی و گنہگار ہے؟  
رج: گناہ کا الزام بہتان محض ہے کسی دنیوی بات میں محول چک غیر اختیاری اور جدلا چیز ہے۔

س ۱۲۵: فرمائیے آپ کے خیال میں حنفی رسموں کا گناہ کرتے تھے یا قصد؟  
رج: گناہ قصد و ارادہ سے ہوتا ہے بنی اس سے یہ صوم ہے اور یہ بات گناہ نہیں۔

س ۱۲۶: نیان رسول ولی کے بارے میں تسلیم کیا جائے تو کتاب اللہ پر اعتماد نہ رہا۔

شبِ معراج میں ملاقاتیں ثابت ہیں۔ (مرقاۃ ملاعی قارمی) اور یہ زندگی جیانی جیائیجے خلاف نہیں۔ س ۱۳۶: کیا آپ حضور کو سخزدہ مانتے ہیں؟ کیا آپ کی کیفیت یہ ہو گئی تھی کہ خیال آتا ہو کریں کام کر رہے ہیں حالانکہ وہ کام نہیں کرتے ہوتے؟

رج: سمجھی اس بابِ عادیہ میں سے ہے۔ جیسے اگل جلاتی ہے۔ گرمی، سردی کا اپ پر اڑ رہتا تھا۔ اسی طرح یہودیوں کے سحر کا بھی اثر ہوا مگر صرف اسی قدر کہ بعض عادی باتوں میں نسیان ہوتا تھا، لیکن امورِ دینی، تبلیغِ احکام اور دینی مشاغل میں ایسا کوئی اثر نہ تھا۔ ایت میں یہ صراحت ہے۔ اگر آپ کو اہل سنت کی حدیث پر اعتراض ہے تو قرآن پاک کے «مَعْوَذَةُ تَيْنٍ» پر غور کیجئے کہ ان میں جن چیزوں کے شر سے پناہ مانگنے کی دعا سکھائی گئی ہے وہ یعنی حسد کی بنار پر سحر کا لون تھا جو گھریں پھونک کر یہودی عورتوں نے کیا تھا۔ وَمِنْ شَرِّ النَّفَّاثَاتِ فِي الْعُقَدِ۔ رُغْوُنَ میں پھونختے والی عورتوں کے شر سے بھی میں پناہ مانگتا ہوں۔)

س ۱۳۷: باشندوں عزل فرمائے کے بعد اپنی بی بی سے لپٹ کر کیوں گرم ہوتے تھے؟  
رج: صرف یہ مسئلہ امت کو بتایا گیا کہ بعد از عزل بھی لاف میں ہوتا، لپٹنا درست ہے۔ سائل کا دماغ کتنا غریب ہے کہ بیوی کے ساتھ ان جائز باتوں کو نشانہ طعن بنانے کے دینی ماں باپ کی سبکی کر رہا ہے۔ (معاذ اللہ)

س ۱۳۸: بی بی عائشہ صدیقہ رسول خدا کو اذیت دینے میں کوشش رہیں۔ (دکھاری)  
کیا فتنوی ہے؟

رج: ایسا کوئی لفظِ حدیثِ شریف میں نہیں ہے۔ یہ بہتان ہے۔ بالفرض بیوی کی کسی بات سے خاوند کو رنج و تکلیف نہیں تھے تو ضروری نہیں ہے کہ وہ تصد و عمد کے ساتھ ہو جو باعثِ اعتراض ہوتا ہے بالفرض ایسا کچھ ہو تو یہ میاں بیوی کے معاملات ہیں خاوند کا حق ہے کہ جھٹکے، مارے یا علیحدہ کرے، اسی دوسرے کو ان کے معاملات میں طائف اڑانے اور چمیگیوں کا رہنے کا حق ہے؟ اگر خاوند نے ایسی کوئی بات نہ کی بلکہ بدستور اس بیوی سے تاجر بہترین سلوک کیا۔ سب سے زیادہ اسی سے محبت کی وقت

وفاتِ اس کے منکر کا چبایا ہوا سواک استعمال کیا۔ اسی کی گود میں رفیقِ اعلیٰ سے وصالِ فرما۔ اسی کے عجرہ کو آپ کا دائیٰ مسکن اور لگنبدِ خضری بننے کا شرف حاصل ہوا۔ کیا ایسی مجوب زوجہ بغیرِ اورمان پر اوازے کئے والا مونمن بیٹا ہے؟ اور کیا وہ رسول خدا کو تکلیف فے کر دنیا و آخرت کا ملعون ابدي سر بن گیا؟

س ۱۳۹: حضرت رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم گلاس کے اسی مقام سے پانی پیتے تھے جملے ایک بی بی نے پیا ہوتا۔ مسلم، اس حدیث کو نقل کرنے کا کیا جواز ہے؟  
رج: تاکہ معلوم ہو جائے کہ بی بی کا جھوٹا اور لعاب دہن پاک ہے۔ خاوند پی سکتا ہے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تو ایک بی بی سے یہ اظہارِ محبت یا اس کی تکریم اس لیے کرتے تھے تاکہ اس جوڑے کے وثمن شیعہ حمد واقعہ سے دم گھٹ کر مر جائیں۔

س ۱۴۰: صحیح بخاری میں ہے کہ امام المؤمنین زینب و عائشہؓ کا جگہ اخوند کے سامنے ہوتا تھا؟  
رج: یہ حدیث تلاش کے باوجود عربی نہیں ہے۔ دوسوں یہودیوں میں تقاضائے بشریت اگر ایسی کبھی نوک جھوک ہو گئی تو رسول پاک کو موافذہ کا حق ہے ذکر ایک فاسق رافضی کو؟ اس طعن سے ہم نے یتیجہ نکالا ہے کہ اپنی محبوب یہودیوں کی اس لغفرش کو رسول خدا نے تو معاف کر دیا مگر آپ کے اہل فانش کے متعلق طعن و اعتراض کرنے والے شید ایمان سے محمود ہو گئے۔

س ۱۴۱: حضور نے حضرت عائشہؓ کو لمبوب عیینی ناج کا نادھکایا، جو من ہے؟  
رج: مسجدِ نبوی میں اپنے حکم سے جنگ و جہاد کی تربیت اور مشقِ عشیوں سے کرداری، خود وحی کو اور پرده مانی صاحبہ کو بھی دکھائی، اسے ناج کا نے سے تعبیر کر کے طعن تراشنے والا ملکہ ہی ہے مزید تفصیل "هم سئی کیوں ہیں؟" ملکہ پر بھیں۔

س ۱۴۲: حالتِ روزہ میں حضور حضرت عائشہ صدیقہ کا منہ و زبان چوتے تھے، کیوں؟  
رج: حالتِ روزہ میں بوس و کنار درست ہے جب تک جماع کا خطہ نہ ہو ورنہ مکروہ یا حرام ہے۔ اور یہ فعل بغیرِ دلیل ہے۔ زبان چوتے سے مراد یہ ہے کہ لعاب دہن نہیں چوتے دلتے تھے جو روزہ توڑتی ہے۔ فقرہ جعفریہ فرماتی ہے: "جو روزہ دارستی نکالنے کے

پوچھنے میں حضرت عائشہؓ کے رضاعی بھائی عبد اللہ بن بزید رضی اللہ تعالیٰ عنہ بھی ساتھ تھے حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے بڑے برتن میں پانی منگولیا، پردہ لٹکایا اور سر پر پانی ڈال کر غسل کیا۔ (بخاری مسلم۔ کتاب الغسل)  
اپنے محروم اگر فالیا بنن سے مسئلہ غسل پوچھلیں تو یہ کوئی غیب نہیں۔ اگر وہ با پردہ غسل کریں اور پھر بتائیں تو کیا اعتراض کی بات ہے؟  
لیکن شیخ سائل تو یہ جیا ہو کر غسل و ہمارت میں ایسے مطاعن کرنے سے اپنی زبان و دل کو ناپاک کر دیا ہے۔ حدیث میں فقط "حباب" ہے اس کا ترجمہ "بایک سا پردہ" نہ ناک سائل کی بد باتی نہیں ہے؟

**س ۱۲۷:** حضرت عائشہؓ کے بستر حضور کو وحی آتی باقی ازواعؓ سے روح الائین کو کیا عادوت تھی؟

رج: خدا سے پوچھنے کہ اس وقت جبریلؐ امین کو کیوں بھیتا تھا اور جبریلؐ امین سے لڑائی کیجئے کہ وہ شیخ کی دشمن ام المؤمنین عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے بستر میں لیتے ہوئے رسولِ کرم صلی اللہ علیہ وسلم پر کیوں وحی آتا تھا؟  
آخر یہودیوں کو جبریلؐ سے بضم قرآن دشمنی ہے تو ابین سایہودی کی اولاد کو کیوں ہو وہ شیخ کی اعلام خصال صدق تھیں ہے اکتملاً اسلام کرتیں کہ تیک کی تیک کی دشمنی کی دشمنی اور غلوتیزی بین سانے کی  
**س ۱۲۸:** حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے اپنی ازواعؓ ہمارت رضی اللہ عنہن کے ساتھ خاص محبانہ معاملات کو بے خانی سے موضوع سخن بنا کر، محمد شاہ رنجید کو بھی شرمنے والا، مشائق نگ و عار راضی مکار اس سوال میں پھر گزری ہوئی سب باتوں کا اعادہ کرتا ہے اور نئی بات یہ بتاتا ہے کہ ایک برتن سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم یہوی کے ساتھ کیوں نہ لتے تھے؟ اور یہوی کی چادر باندھ کر نماز کیوں پڑھ لیتے تھے؟ ایسے بے حیا خرد ماغوں کے متعلقات نے ہم کو تعلیم دی ہے: وَإِذَا أَخَاطَيْتُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلَامٌ دُجَابٌ جاہلٌ خاموشٌ۔

**س ۱۲۹:** کیا یہ التفات کسی اوزوج کے لیے بھی تھے؟

زادے کے بغیر یہوی کو پیار کرے یا لپٹے چھپے اور اسے بہروسہ ہو کر منی ننکلے گی تو اس کا روزہ صحیح ہے اگرچہ الفاقاً منی ننکل آتے۔ (توضیح المسائل ص ۱) حالانکہ اہل سنت کے ہاں منی ننکلنے سے روزہ ٹوٹ جاتا ہے۔ ان باتوں کو جو حقیقی مسائل بنانے کے لیے محدثین نے اپنے مقام پر ذکر کی ہیں۔ نشاز طعن بنانے والا یا اپنی بیویوں کے ساتھ جائز معاملات کو بے جای کے انداز میں اچھانے والا کیا پاکیزہ ذہن والا درست مکمل معلوم ہو سکتا ہے؟

**س ۱۳۰:** کیا حضور دستغافل پر بی بی عائشہؓ کے منہ والی ہڈی چستے اور اسی جگہ سے پانی پیتے جہاں سے بی بی نے پیا ہوتا۔ جب کہ وہ حالتِ حیض میں ہوتی ہے کیا یہ باتیں اخلاقی مصادیق کے خلاف نہیں؟

رج: حافظہ بی بی کا منہ تھا پاک ہوتے ہیں۔ ہڈی کو دانت لگانے اور پیانی پینے سے ہڈی اور پیارنا پاک نہیں ہو جاتا۔ یہی مسئلہ سمجھانے کے لیے حدیث بیان کی گئی ہے اگر مسئلہ کا بیان ضالبلط اخلاق کے خلاف ہے تو کیا فعل پیغمیر، جو بالاتفاق جائز ہی تھا، کا مذاق اڑانا صریح ہے ایمان نہیں ہے؟

**س ۱۳۱:** نماز تجدید میں حضرت عائشہؓ کا حضور کی سمت لیٹا ہونا؟

رج: یہی بات س ۱۱۸، ۱۱۹ میں تھی مفصل جواب دیکھ لیجئے۔

**س ۱۳۲:** حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے کپڑے سے منی کھڑھ ڈالتیں تو اسی نماز پڑھتے؟

رج: گاڑھی خشک منی، ناک کی آلانش کی طرح، جب کپڑے سے کھڑھ دی گئی تو ناپاکی کے سب اجزاء دور ہو جانے سے کپڑا پاک ہو گیا اور نماز پڑھنا درست ہوا۔ شیوه مندہ بھی یہی ہے؟ لیس اگر کپڑے وغیرہ سے خون کو دور کر کے پاک کیا جائے، لیکن خون کا نگ یا بُو باقی رہ جائے تو وہ کپڑا پاک ہے۔ (توضیح المسائل ص ۲۲)

**س ۱۳۳، ۱۳۴:** ابوسلمؓ کو غسل کا مسئلہ بی بی عائشہؓ نے غسل کر کے بتایا۔ زبان سے کیوں نہ بتایا؟ اس نے کسی مرد سے کیوں نہ پوچھا؟

رج: یہ ابوسلمؓ نے حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے رضاعی بھانجئے ہیں اور مسئلہ

ج : زوجہ کی حیثیت سے ہر بیوی کے ساتھ ایسے اتفاقات ہو سکتے ہیں اور کسی مگر صراحت نامزدگی اور تقری نہیں کی۔ تاکہ عوام کا حق انتخاب ختم نہ ہو جائے۔ جو واؤہ فرم  
شُوڈی بَيْتَهُمْ (ان کے اہم معاملات باہمی مشورہ اور رائے سے ہوں گے) تحت خدا نے تا قیامت ان کو دیا ہے۔

یہاں سے امشور عالم اعتراف و مفاظت کا بھی رو ہو جاتا ہے جو کہ وہ شیعہ کرتے رہتے ہیں کہ ”رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم جب عارضی طور پر کچھ دن کے لیے کسی پریدہ سے جاتے تو اپنا نسب جانشین بن جاتے۔ جب سب بڑے سفر آغڑت پر گئے تو کسی کو فیض کیوں نہ بنایا؟ تو جواب یہ ہے کہ عارضی غیر موجودگی میں والپی یقینی تھی تو فیض صور صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے جواب دے تھا۔ آپ اس سے موافذہ کر سکتے تھے۔ رحلت کے بعد جب آپ کی والپی اور موافذہ کرنے کا احتمال تھا تو قری امکان تھا کہ فیض داکٹر بن جائے اور خود کو کسی کے سامنے جواب دہ اور ذمہ دار نہ کجھے اور کہتا رہے کہ میں تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا بنیا ہوا ہوں، تھمارا منتخب یا نامادہ نہیں تم مجھ سے باز پس کا کیا حق رکھتے ہو؟ تو اس تصور سے سیاسی و اجتماعی معاملات درہم برہم ہو جاتے۔ اسی یہے صراحت نامزدگی و تقری نہ کی تاکہ عوام (مهاجرین و انصار) مراج شناسان رسول اپنے میں سے سبکے افضل رعنی کریں اور باز پس کریں اور وہ بھی اپنے آپ کو عوام کے سامنے جواب دہ سمجھے۔ جیسے حضرت ابو بکر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے پہلی تقری خلافت میں فرمایا:

”لوگو! میں تھمارا حاکم بنایا گیا ہوں راجھی تک اپنے خیال میں، تم سے بہتر نہیں ہوں.... اگر سیدھا چلوں تو تعاون کرو۔ اگر غلطی کروں تو مجھے درست راہ پر لا کدو“

س ۱۵۲: اگر کیا تو کسے اور اگر نہیں کیا تو غلطی کی یا ٹھیک کیا؟

رج : نفسِ خنی اور اپنے عملِ ترغیبی سے حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کو امام و جانشین مقرر کیا اور صراحت تقری نہ کر کے غلطی نہیں کی۔ ٹھیک کیا، کیونکہ عوام کو قرآنی حق شورائی استعمال کرنے کا موقع دیا۔

س ۱۵۳: سقیفہ بنی ساعدہ میں خلافتِ ابو بکر کیسے جو کچھ ہوا وہ بڑا ہوا ایچھا؟

لئے اس کی ایک حکمت ہے کہ خدا نے انکو خلیفہ بننا چاہا تو انوں کے بجائے تہیت استخلاف و مگین بیس علامات و صفات بتا کر وعدہ خلافت فرمایا اور ان کا انتخاب کر کر پوچھا تو نامزدگی کا کام اقتداء المعن سے یا۔

آئے اور مجھے نہ پائے تو ابو بکر کے پاس آکر پوچھنا۔“ (بخاری مسلم)

مگر صراحت نامزدگی اور تقری نہیں کی۔ تاکہ عوام کا حق انتخاب ختم نہ ہو جائے۔ جو واؤہ فرم

ما و شما کو ان مخصوص باتوں کی تلاش یا نئی شہرت کی بھی ضرورت ہے؟ کیا آپ نے اپنے ماں باپ کے ان جنسی معاملات میں بھی تجسس کر کے ٹو ٹکانی اور حلال بیٹا ہونے کا حق ادا کیا؟ اگر نہیں تو کیا اس مذموم مقصد کے لیے آپ کو حضرت رسول خدا اور امام المؤمنین حضرت عالیہ صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہا ہمیں کیا اس سے بھی بڑھ کر اخبت اور کمینہ ترین کوئی انسان ہوگا؟ کیا اللہ تعالیٰ کا یہ زجر و استھام تم جیسے منافقوں کے لیے نہیں ہے؟

فَلَمْ يَأْتِهِ وَإِيَّاهُ وَرَسُولِهِ سَلِيمٌ خدا، اس کی آیات اور اس کے رسول  
كُنْدُسَةَ هُرْدَنْ دپ ۱۲ ) سے مذاق کرتے تھے؟

اگر ہم اسی نگاہِ خیانت سے کتب شیعہ میں انہیں اور ان کی بیویوں کے واقعات تلاش کریں تو اس سے زیادہ ملیں گے اور حضرت رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اپنے محظی کے ساتھ بھی شایدیہ دایت کر جب تک جناب سیدہ کو پیار رکھ لیتے رہ سوتے تھے اور اپناروئے مبارک بیٹہ سیدہ فاطمہ پر رکھتے.... الخ۔“ (جلال الدین ص ۱۵۶)۔ لیکن شیعوں کی سی کینگی سے خدا نے ہم کو مبرک کیا ہے۔ میر دلکش زمردم نیا یوسفی

## خلیفہ نامزد نہ کرنے کی حکمت

س ۱۵۴: کیا رسول خدا نے حملتے قبل اپنا خلیفہ وصی کی مقرر کیا یا نہیں؟

رج : اشارات اور انفار میشن لائن کے تحت کیا۔ مثلاً یہ فرمان: ”میں چاہتا ہوں کہ کسی کو خلیفہ مقرر کر جاؤں تاکہ اور کوئی تمنا نہ کر سکے۔ لیکن ضرورت نہیں سمجھتا کیونکہ اللہ اور مؤمنین ابو بکر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے سو اسی کوئی بنائیں گے“ (بخاری ص ۸۵۶)

پھر اسی یہے حضرت ابو بکر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو اپنے مصلیٰ کا خلیفہ وصی اور دارث بنادیا۔ تاکہ لوگ خلافت کبڑی پاس عمل سے استدلال کریں۔ عام تلقین یہ کی ”کمیرے بعد ابو بکر و عزہ کی پریوی کرنا“ (زمدی)۔ ایک خاتون کے سوال کے جواب میں کہا: ”اگر تو سلک پوچھنے

رج : اچھا ہی اُوا حضرت رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی تعلیم و رغبت سے صحابہ نے ایک اچھائی پر عمل کیا جو قصد اپنے ان کے کرنے کے لیے چھوڑ گئے تھے اور یہ خلاف شرع کام نہ تھا۔

س ۱۵۴ : بی بی عائشہؓ کے قول کے مطابق جن دس آیات کو بھری کھائی وہ کیا تھیں ؟  
رج : ابن ماجہ کی یہ روایت محدثین موضوع بتاتے ہیں اور ایسی ۳۰ روایتیں ابن ماجہ میں موضوع و جملہ ہیں۔ تمہی تو صحاح سنت میں سے اس کا درج سب سے کم ہے، اثر کے لفاظ سے صحیح کملانی ہے۔

بالفرض بھری کھائی تو حفاظت کے سلیں سے تو زمرٹ گئی تھیں۔ اناہ لحفظون کا وعدہ فداوندی اس کی حفاظت کر رہا تھا۔ پھر موجودہ قرآن کی وہ آیات جو بھی ہوں۔ ہمیں جاننا کیا ضروری ہے ؟ دو گتوں کے درمیان محفوظ کتاب پر ہمارا ایمان ہونا چاہیے۔ کسی روایت کی اڑیں شک پیدا کرنا کفر ہی ہے۔

### فضائل رحمت ماب صلی اللہ علیہ وسلم

س ۱۵۵ : آپ کے بقول ۶۰ سال میں حضور کو نبوت ملی حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے بچپن میں نبوت کا دخیلی کیا، تو عیسیٰ جب حضرت عیسیٰ کو افضل کیں تو آپ کیا جواب دیئے ؟  
رج : حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا روح اللہ ہونا، ابن مریم ہونا، گوارے میں ہم کلام ہونا اور بچپن میں نبی ہونا اور اب زندہ آسمانوں پر ہونا جسی خصوصیات آپ کو جناب امام الانبیاء سرورِ کوئین صلی اللہ علیہ وسلم سے افضل ثابت نہیں کر سکتیں کیونکہ یہ جزوی مخصوص کمالات ہیں اگر خسرو صلی اللہ علیہ وسلم کے کل اور ان سے کئی گناہ کمالات و خاصیات ہیں جو تم انبیاء کے اضدادیت پر قطبی دلیل ہیں۔ (۱) آپ خاتم النبیین ہیں۔ (۲) امام الانبیاء ہیں۔ (۳) صاحب المراجح و قاب قوسین ہیں۔ (۴) کثیر الہدایت ہیں، لاکھوں افراد مذہب اہل سنت کے مطابق آپ کے ہاتھ پر ہم وہادی ہوئے اور نبوت کا یہی بیکمال ہے۔ جس کے شیوه منکر ہیں۔ (۵) آپ کی کتاب قرآن تاقیامت محفوظ و قابل عمل نہ ہے گی۔ شیعہ اس کے عین منکر ہیں۔ (۶) آپ کے

س ۱۵۶ : سمجھات بعد از وفات بھی قائم وباری ہیں۔ (۷) آپ شفاعت کبریٰ اور مقام محمود کے مالک ہیں۔ (۸) آپ کی سنت اور مذہب زندگی کے ہر شعبہ میں ہادی و راہنمہ ہے۔ (۹) ظاہری و باطنی و شمنوں پر غالب رہے۔ (۱۰) سب زمین آپ کے لیے مسجد بنادی گئی۔ آپ کی امت خیر الامم ہے۔ (۱۱) وار الحمد آپ کے ہاتھ میں ہو گا۔  
ان خصائص بھویں کے شیخ یا منکر ہیں یا ان میں خیالی اماموں کو معاذ اللہ شریک کرتے ہیں۔

### شق صد کام عجزہ

رج : جب یہ بھی آپ کی خصوصیات ہیں سے ہے اور ملا باقر علی مجلسی جیسے شہید کے خاتم الحدیثین بھی اس کو تسلیم کرتے ہیں۔ ”بچپن میں حضور کے رضاعی جہانیوں دلپر ان حیلہ کا بیان ہے کہ دشمنوں (جوف شستے تھے) نے محمدؐ کو پھر اپنے ہاڑکی چونی پر لے گئے، ایک نے آپ کو کوٹ لیا، دوسرے نے پیٹ پھاڑ کر آپ کا دل وغیرہ نکالا اور اسے دھوکر کوئی نوافی چیز بھر دی اور پیٹ سی کر چکے گئے، دھوکر سے ہوتے والپن آئے۔“ دحیات القبور ص ۲۳۷  
اوری کوئی عیب نہیں۔ سب سے افضل ہستی کے لیے سب سے افضل کھانا ڈالنے کے لیے اعلیٰ ترین برتن کو فرید احتیاط سے دھویا جاتا ہے۔

اور عقلی وجہ یہ ہے کہ آپ کا دعوہ دھو دیجی فروع بشر سے عقا جو عناصر ارتباط سے مرکب تھا۔ قلب مبارک کو تمیط ملا تکہ اور ذہانیت و ملطافت کا منبع و مرکز بنانے کے لیے حکمتِ الہی نے یہ چاہا کہ اس عمل سے آپ کے سینہ مبارک کو محلی اور صنیعی کیا جائے۔ چنانچہ بچپن کے شق صد میں بچکار لئوں لعوب کے خیالات سے آپ کو پاک کیا گیا۔ پھر جوانی کے شق صدر میں ایسے جذبات کی تبلیغ کی گئی اور علم و معرفت بھر دیا گیا۔ پھر مراجح کے موقع پر حکمت و فور سے آپ کے قلب مبارک کو یوں بھرا گیا کہ عالم علوی اور مصدر تجلیات سے مناسبت پیدا ہو گئی۔

حضرت عیسیٰ علیہ السلام چونکہ اس رجب و مقامِ نکتہ میں پچھے انسکے ساتھ ایسا نہ کیا گیا۔  
س ۱۵۷ : ”كَنْتَ نَبِيًّا وَادْرِبِينَ الْمَاءَ وَالْطِينَ“ (میں نبی تھا جب

آدم کا رے مٹی کی حالت میں تھے) کے ہوتے ہوئے آپ چالیس سال بعد کیوں آپ کو بنی اامیں؟  
ج : اس حدیث کا مطلب یہ ہے کہ سب سے پہلے اللہ تعالیٰ نے یہی روح پیدا فرمائی  
اور حضرت آدم میں نفع روح سے پہلے میں عند اللہ بنی تھا۔ جیسے ترددی میں حضرت ابوہریرہ  
سے قایمت ہے کہ صحابہ کرام نے وچھا اے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم، آپ کے لیے  
بوتوں کب ثابت ہوئی؟ تو آپ نے فرمایا : کہ جب آدم کی روح بدن میں نہ پڑی تھی اور  
دوسری قایمت ہیں ہے کہ میں اس وقت سے ہی اللہ کے ہاں فاتحہ النبیین تھا جو اس کا  
مشکوہ ملا۔ باب فضائل سید المرسلین صلی اللہ علیہ وسلم، ہاں دُنیا میں بالفعل بوتوں کا چارج  
آپ کو چالیس سال بعد لا اور تدین و تعلیم کی ذمہ داری اس وقت آپ پر ڈالی گئی۔ قرآن خلیف  
اسی کو بعثتِ بوتوں کے عنوان سے تعبیر کرتا ہے۔ چند آیات ملاحظہ ہوں :

۱- لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَذْ  
بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ  
إِنَّ رِفْدَاهُمْ أَيْتَنِي طَرِحتَهُمْ إِنَّ رِفْدَاهُمْ  
وَبِأَطْنَانٍ پَاقَ كَرِتَاهُمْ (آل عمران ۲۷)

۲- قُلْ لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا تَلَوَنَّهُ عَلَيْكُمْ  
كُلُّمَا كَرِهَ دُوكِرَ أَنْ الرَّبُّ جَاهِتُهُ تَوَسِّيْمَ يَرِهُ قُلْمَ كُلُّمَ  
وَلَا أَذْرِكُمْ بِهِ فَقَدْ لَيْلَتُ فَيْلَمْ  
عَمُرًا مِّنْ قَبْلِهِ (یعنی ۲۷)

۳- مَا كُنْتَ تَذَرِّنِي عَالِكَشِبَ وَلَا  
أُلْدِيْمَانُ وَلَنِكِنْ جَعَلْنَاهُ نُورًا  
نَهْدِلَنِي مِنْ مَنْ لَشَاءَ مِنْ  
عِبَادِنَا۔ (شوری ۲۵)

۴- وَوَجَدَ لَهُ ضَالَّةً فَهَلَّسِ (واعنی ۲۷)

اور تم کو بھلکتا ہوا پایا اور منزلم مقصود تک پہنچا۔  
(ترجمہ مقبول)

حامل کلام یہ ہے کہ آپ چالیس سال بالفعل بوتوں سے سبウث لکھ اور پہلے صرف عند اللہ بنی تھے۔  
لے یہ شیعہ ترجیح غلط ہے۔ ضال سے مر و تعیبات کے ناواقف ہے جو آیت بلا مٹا کا بیان ہے۔

س ۱۵۸ : جب آپ کی صحیحین حضور کے والدین کو ناقابل مغفرت کتی ہیں تو حضور کو  
”شیعہ المذین“ کس منہ سے کہ سکتے ہیں؟

ج : ہمارے ہاں کسی گروہ یا طبقہ کو مونی یا کافر قرآن وعدیت کی تصریحات کی وجہ  
کما جاتا ہے محض رکشتہ داری یا غیر رکشتہ داری ایمان و کفر کی بنیاد نہیں ہے اور عقل سلیم بھی یہی  
چاہتی ہے اور فدا نے بار بار اپنی شان یوں بیان فرمائی ہے : **وَيُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ**  
**وَيُخْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيَّ**۔ کہ اللہ زنده (مونی) کو مردہ (کافر) سے نکاتا ہے اور  
مردہ کو زندہ سے نکاتا ہے۔ کنغان بن حضرت فویح اور حضرت ابراہیم خلیل اللہ بن  
آزر کی مثالیں خود قرآن میں مذکور ہیں جحضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے آباء و اجداد کے ایمان  
وغیرہ کے متعلق قرآن تو خاموش ہے ردا یات میں تعارض ہے اس لیے ہم اہل سنت اور  
علماء علیہ بند تو خاموشی کو بہتر جانتے ہیں اور نہ اس کی ہم سے پوچھ گوچھ ہو گی۔ اگر بخاری مسلم یا مسلم جیسے  
علام محمد بن نفی ایمان کے قاتل ہیں، تو وہ مذکورہ مکہ میہ قرآنی کے مخالف نہیں۔ اور اگر علام سیوطی  
جیسے علماء مقدمین بھی ایمان والدین کے یوں قائل نہ تھے کہ وہ اپنے دور میں مسلمان و مونی تھے  
بلکہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے مجھہ کے تحت ان کا قبروں سے انہنا اور کلمہ شہادتیں بڑھ کر  
مونی و مقابل مغفرت بن جانا تسلیم کرتے ہیں چنانچہ شیعہ کے خاتم الحدیثین ملا باقر مجتبی  
حیات القلوب ص ۶۳ پر رقم طراز ہیں :

”شیعی و شیعی کی احادیث میں آیا ہے کہ ایک رات حضرت رسول اپنے والد  
برادر عبداللہ کی قبر کے پاس آئے دو رکعت نماز پڑھی پھر اپ کو آواز دی  
اچانک قبر کھل گئی۔ حضرت عبد اللہ قبر میں بلیخے ہوئے پڑھنے لگے اشہد  
اَنْ لَا إِلَهَ اِلَّا اللَّهُ اَنَّكَ شَرِيكُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ۔ پھر والدہ ماجدہ  
نے بھی ایسی ہی گواہی دی۔“

اگر یہ ردا یات معتبر ہیں تو آپ والدین کے لیے شیعہ بن گئے اگر معتبر نہیں تو آپ  
اپنی امیت کے گنگاروں کے لیے شیعہ المذین ہیں۔ ایسے افراد کے لیے نہیں جن کا  
اسلام دایان ثابت نہ ہو۔ چنانچہ اللہ پاک نے اپنے قریبی رکشتہ داروں کے لیے سفارش و

استخار سے روک دیا ہے۔

**مَا كَانَ لِبْيٍ وَالذِّينَ آمَنُوا**  
حضرت نبی اور ایمان والوں کے لیے یہ جائز  
آن یُسْعَفُنَ وَالْمُشْرِكُونَ کے لیے استخار کریں اگرچہ  
كَالْوَأُولَى قُرْبَى۔ (توبہ ۱۲۴)

علماء مفسرین اس آیت کا نزول بھی حضرت ابوطالب وغیرہ کے حق میں کہتے ہیں۔

**س ۱۵۹ :** اگر عبد المطلب مشرک تھے تو خدا نے ابرہیم کے خلاف انکی مدد کیوں کی؟

رج : بت پرستی کے باوجود قریش کا خصوصاً حضرت عبد المطلب وغیرہ مردوں کا خدا کی ذات پر اعتقاد مصبوط تھا۔ وہ خدا کو اپنا غالق، مالک، رازق، مدبر الامر اور (اپنے بناؤں) سب خداوں کا مالک و میروار مانتے تھے اور خدا سے دعائیں مانگتے تھے۔ خصوماً دریافتی سفر میں دَعَوُ اللَّهَ مُحْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ "خدا کی پیکار" ان کا فاعل نعمہ تھا شیخمر کی طرح "یا علی مدد" کا نعمہ نہ ملکاتے تھے اور خدا اسی دعا و پکار کی وجہ سے ان کے مصائب مٹاتھا جیسے ارشاد ہے : قُلْ مَا يَعْبُدُ بِكُمْ رَبِّي لَوْلَا دُعَاءُكُمْ "اگر تم خدا کو نہ پکار کرتے تو وہ تمہاری کچھ پڑاہ نہ کرتا" (تحیی جلدی ہلاک کرو یا مگر اب ہرم تک زیر کی وجہ سے عنقریب تم کوتباہ کرے گا)۔ تو یعنی غبی امداد کعبۃ اللہ کی حفاظت اور خدا سے دعا مانگنے کی وجہ سے تھی۔ جو اس بات کی دلیل نہیں ہے کہ مداران قریش بت پرستی اور شرک سے پاک تھے۔ زندگی بیوں میں جو کوئی بیٹھت اور نسل اسلام کی طبقہ ہے اس تھی۔

**س ۱۶۰ :** ابوطالب کے جنازہ پر ان کے لیے حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے حَسْرَاتُ اللَّهِ خَيْرًا کہا تو مون ثابت ہونے؟

رج : ابوطالب کی دفاتر ناذنبوت میں ہوئی۔ جنازہ چند سال بعد مدینہ میں چالا ہوا۔ اس لیے یہ کلمات خادم چچا جابان کے ہدایہ تشکر اور احسان شناسی کے آئینہ دار ہیں ایمان کی شہادت نہیں ہیں۔ بہتر بدلت آپ کی دعائے یوں ہے کا کلکر نہ پڑھنے کی پاداش میں سب سے ہلکا عذاب آنجاہ کو ہو گا۔ چنانچہ صحابح اہل شہت میں ہے : "كَحَضُورُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ نَفْرَمَا يَسْبَبُ دُوزْخَ وَالوْلَنَ سَبَبَ ہلْكَانَ عَذَابَ الْبُطَالِبَ كَوْهَكَارَ الْأَلَّ

کے دو جو تے پہنے گا جن سے اس کا دماغ کھولتا رہے گا" (معاذ اللہ مسلم ص ۱۱۵)۔  
دوسرا راویت میں ہے کہ حضرت عباس رضی اللہ عنہ نے عرض کی کہ اے رسول اللہ  
صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ! ابوطالب آپ کے تکہبان اور مدگار تھے آپ کے لیے لوگوں  
پڑھا ہوتے تھے تو کیا اس کا فائدہ اس کو ہو گا تو آپ نے فرمایا ہاں میں نے اسے دوزخ  
میں غوطہ کھاتے دیکھا تو اسے ٹھنڈوں تک آگ میں سے نکال لیا۔ (ایضاً)  
(یعنی میری خدمات کی وجہ سے اسے یہ ہلکاترین عذاب ہو گا۔ ورنہ انکار کلکر کی وجہ  
سے دوزخ میں غوطہ کھاتا۔)

**س ۱۶۱ :** بخاری آپ کے آباء و اجداد کو جنمی کہتے ہیں۔ سیوطی خصائص کبریٰ  
میں مروغ اسفارش کی راویت کرتے ہیں۔ جواب دیجئے دنوں میں سے سچا کون ہے ؟  
رج : ہم بتا پچھے میں کہ اس نازک مسئلہ میں حقیقی فیصلہ دینے سے ہم فاموش  
ہیں۔ شیعہ کے امام اول حضرت علی المتنبی رضی اللہ عنہ امام بخاری کے ساقی میں جواب  
دیجئے کہ آپ نے حضرت علیؑ کا دامن کیوں چوڑ دیا۔ وہ حضرت فاطمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا  
کا رشتہ مانگتے وقت حضور صادق و مصدق سے فرماتے ہیں :  
وَإِنَّ اللَّهَ هُدَىٰ بَصَّ وَعَلَى يَدِ يَلِيلٍ اور اللہ نے مجھے آپ کے ذریعے آپ کے  
وَاسْتَنْقَدَنِي مَمَّا كَانَ عَلَيْهِ  
ہاتھوں پر داراللہ و ایمان کی، ہدایت ہی  
آبَاعَیٰ وَاعْمَامَیٰ مِنَ الْحَسِيرَةِ  
اور اس گمراہی اور شرک سے چھڑا لیا جس  
پر میرے باپ وادی اور چچے تھے۔  
والشَّرِكَ -

رکش الفgm لار دیلی شیعی منہج، جلاء العیون ۳۳، نہیٰ الاماں وغیرہ

## ابوطالب کے ایمان و کفر کی تحقیق

**س ۱۶۲ :** حضور کا خطبہ نکاح ابوطالب نے پڑھا۔ اسے الفاظ کفر و کھانیں؟  
رج : سیرت ابن ہشام عربی میں ہمیں وہ خطبہ نہیں ملا ہاں روض الانف سیل  
۱۲۲ سے بجا اور سیرت المصطفیٰ ۹۱ سے خطبہ نکاح کے اتنے لفظ ملے ہیں:

جب آغازِ اسلام میں کئے والوں پر تکذیب کی وجہ سے تحمل سالی کا عذاب آیا جس کا ذکر پاراگراف ۲۱ میں ہے تو سب کفار آپ سے وعایت کرنے آتے تھے اسکی طرح فتحِ مکہ سے پہلے ابوسفیان معاہدہ کی تحریر کرنے آیا تھا تو قحط زدہ قوم کے لیے دعا کرنے کی حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام سے درغاست کی تھی۔

س۱۴۲ : ابوطالب نے شہب کی قید سے فلاصی پا کر یہ دعا کی تھی اللہ انصارنا علی من ظلمتنا و قطع رحمنا و استحل ما یحرم علینا۔ کیا منکر خدا ایسی دعا مانگتا ہے؟

ج : ہم بحوالہ قرآن پا فرقان آخری آیت و سورہ لقمان وغیرہ بتا پچھے ہی کس سب  
کفار قریش خدا کو مانتے اور اس سے دعایمیں کرتے تھے تو مشرک و کافر منکر خدا نہیں ہوتا  
ہاں خدا کا شریک بناتا اور شرعاً ایت و رسالت کا انکار کرتا ہے۔

س ۱۶۵ : کوئی ایسی روایت بتائیں جس میں ابوطالب کی بٹ پرستی کا ذکر ہو ؟  
 رج : اصول کافی میں جناب امام جعفر صادقؑ سے منقول ہے کہ ابوطالب کی  
 مثال اصحاب کھف کی سی ہے۔ جو ایمان کو اپنے دل میں چھپئے ہونے تھے اور عکلاً  
 شرک کا انہما کیا کرتے تھے۔ جس کے عوض خدا نے ان کو دو ہر اجر عطا فرمایا تھا۔

دزجہ مقبول شید م ۴۶۹ پ ۲ زیر آمیت اُنکے لاتھی دی - (۱۷) )  
 امام صادق کی اس سچی خبر سے پہنچا کر آنحضرت علماً شرک کا ارتکاب کرتے تھے  
 اور یہی قریش کامرو جو جب بت پرستی والا نہیں تھا۔ بت پرستی کے سوا شرک عملی کی اور کوئی  
 صورت ہو تو شیعہ ہی بتائیں۔ اس میں اصحابِ کوفہ کی مثال بالکل بے ربط اور غلط ہے کیونکہ  
 وہ ظاہرًا اور باطنًا موحف تھے۔ خدا فرماتا ہے؟ بے شک وہ ایسے جان تھے جو اپنے پروردگار  
 پر ایمان لائے تھے اور ہم نے ان کے دلوں کو مضبوط کر دیا تھا جب کہ وہ کھڑے ہو گئے اور  
 اور انہوں نے یہ کہ دیا کہ ہمارا پروردگار تو سماں نہیں اور زمین کا پروردگار ہے ہم ہرگز اس کے  
 سوا کسی دوسرے معبد کو نہ پہکاریں گے۔ (اگر ایسا کریں تو اس صورت میں گویا ہم نے بہت ہی  
 نامزاں بات کی۔ ہماری قوم نے تو اس کے سوابنت سے خدا بنایے ہیں۔ چنان خداوں  
 کے متقلق کوئی دلیل کیوں پیش کرتے پس اس سے زیادہ ظالم کون ہوگا جو اللہ پر بخان

اما بعد فان محمدًا عمن لا يوازن به  
فتىٰ من قریش الدر جبع به شرفها  
ونبله وفضله وعقله وان كان  
في المال قيل فاته خلل زائل  
وعار미ة مسترجعة ولهم  
في خديجة بنت خويلد رغبة  
ولها فيه مثل ذلك ـ

اس خطبہ میں نہ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ كا اقرار ہے نہ حضرت محمد بن عبد اللہ کو رسول ونبی کہا گیا ہے جو مدار ایمان ہے تو محض خطبہ پڑھنے سے حضرت ابوطالب کو مون نہ کہا جائے گا ہاں اس وقت کفر کی بھی صراحت نہیں ہے کیونکہ آپ نے توحید و رسالت کی ابھی دعوت بھی نہیں دی تھی تو وہ کس چیز کا انکار کر کے کافر کہلاتے جیسے پند و سال بعد بعثت کے وقت ملک توحید و رسالت کا انکار کرنے کی وجہ سے شبمول ابوطالب کئی قریش کافر بنستے گئے۔ اس توہین سے حشو کے والدین سے بھی ہم کافر کی نقی کرتے چیز۔

س ۱۶۳ : صحراء میں ابوطالب کو حضور نے پانی پلایا اور حضور سے بیماری میں ابوطالب نے دعا کاری، محبت پانی۔ (ابن سعد اصحاب خصالہ کہنی ۱۸۵) کیا یہ مقام

ج : سب قریش حضور کو امین، صادق، نیک، بزرگ اور مستجاب الدعوات خدا کا بندہ جانتے تھے اگراب طالب نے کلمہ پڑھے بغیر آپ سے دعا کرانی اور پشمکر تھوڑتے کام جزء دیکھا تو اپنی قوم سے ان لوگوں کا مام نہیں کیا۔ اس سے حق الیقین کیا لفظ ایمان بھی ثابت نہیں ہوتا۔ اگر دولت ایمان حاصل ہوتی تو طلبے کے باوجود اپنی بیٹی امیمہ بانی کا شفاعة حضور سے کرتے ہیں وہ بن ابی دہب مخدومی سخت کافر سے نہ کرتے۔ اصحاب و ائمہ حدیث نیز گھر کا محل مرشد ہوتا۔ ورنیکیا وجد ہے کہ آپ کے بیٹے جعفر و علیؑ، جو آپ کی ناداری کی وجہ سے حضرت عباس اور حضور علیہ السلام کی پیروں میں تھے دوست ایمان سے مشرف ہوئے اور اپنے زیرِ کفالت طالب اوقیان کافر ہے طالب بدین منقول ہوا عقیل قید ہوا عقیل فتح مکہ پر مسلمان ہوئے۔

ہاندھے اور اب جب کتم ان سے اگل ہو چکے ہو اور جن چیزوں کو وہ اللہ کے سواب پختے ہیں ان کو چھوڑ چکے ہو تو کسی غاریں چل رہو... الخ د القرآن پا کھفع۔ ترجمہ قبول شیوه ص ۱۵۵)

یہ ایک کھلی تاریخی حقیقت ہے کہ حضرت ابوطالب نے نہ کلمہ توحید و رسالت پڑھا، نہ ایسا عین میغمیریں اپنی قوم کی بہت پرستی کی تعریف کی نہ ان سے علیحدہ ہوئے، نہ کافروں نے ان کو اپنے مذہب کا مخالف اور مسلمان سمجھ کر تکلیف واپس رپنچائی جیسے انہوں نے آپ کے صاحبزادے جحضر طیار رضی اللہ عنہ کو تحریر پر مجبور کر دیا تھا تو وہ اصحاب کھف جیسے کیسے ہوئے۔ یہ ایک بے بنیاد دعویٰ ہے جو شیعوں کے امام کو ہبھی زیب دیتا ہے۔

س ۱۶۴: ایسی روایت بتائیں جو یہ ثابت کے کفلاں وقت حضرت ابوطالب نے عقیدہ توحید کی مخالفت کی۔ رج ۷: موافقت بھی نہیں کی تجھی تواپ کانام عبادت بہت کے نام پر تھا اور بیٹھے جھفرنے تھوت کی۔ سی و شیعہ کی تشقیق قدیمترین کتاب "سیرت ابن مہشام" میں ہے:

"اہل علم کا بیان ہے کہ رسول خداصلی اللہ علیہ وسلم نماز کے وقت مکہ کی گھاٹوں میں چلے جاتے۔ حضرت علیؓ بن ابی طالب، جبکہ دس سال کے رُکے تھے، اپنے باپ، سب چھوپل اور باقی قوم سے چھپ کر آپ کے ساتھ ہو جلت اور نمازوں پڑھتے، شام کو واپس آتے ایک عرصہ تک عینا اللہ نے چاہا ایسا کرتے رہے ایک دن ابوطالب کو ان کے نمازوں پڑھنے کا پتہ چل گیا تو رسول خداصلی اللہ علیہ وسلم سے پوچھا کہ یہ کون سادین ہے جس کا پابند میں تم کو دیکھ رہا ہوں تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اے چاہی اللہ کا، اللہ کے فرشتوں کا، اللہ کے پیغمبروں کا اور ہمارے باپ حضرت ابراہیم علیہ السلام کا دین ہے۔ اوكما قال صلی اللہ علیہ وسلم مجھے اللہ نے یہی دین دے کر بندوں کی طرف رسول بنا کر بھیجا ہے۔ اے چاہ جن لوگوں کی خیروں ای کر کے میں ان کو ہماریت کی طرف بلاؤ اور وہ میری بات مانیں اور میری اولاد کریں ان سب سے زیادہ اس دین کو ماننے کے آپ حق دار ہیں یہ تو ابوطالب نے کہا:

ای ابین اخی افی لہ استطیع اے ہتھیجے میں اپنے باپ وادے کا دین ان افارق دین آباء و ما اور جس چیز دبت پرستی، پر وہ تھے اسے چھوڑ نہیں سکتا۔  
کانواعلیہ۔

لیکن میری موجودگی میں آپ کو کوئی سلکیف نہیں پہنچ پائے گی۔ (سیرت ابن مہشام ص ۱۵۵)

ذکر اسلام علی مطبوع عمر بریت ص ۱۳۵۵ء

اگر ابوطالب مخالف توحید نہ ہوتے تو حضرت علی رضی اللہ عنہ کو آپ سے چھین کی کیا فورت ہتھی؟ پھر آپ نے صاف طور پر اس توحید و رسالت اور ایمان کو اپنے بیٹھے حضرت علیؓ کی طرح قبول کیوں نہ کر لیا اور اپنے باپ دادے کے مذہب پر کار بند رہنے کا اصرار کیوں کیا۔ صرف سر برہہ خاندان کی چیخت سے اتنی حمایت ظاہر کی کہ میری زندگی میں آپ کے تکلیف نہ پہنچے گی۔ ایسی حمایت کتنے شایف غیر مسلم آج بھی اپنے مسلم رشتہ داروں کی کرتے ہے تھے میں جوان کے ایمان و اسلام کی دلیل نہیں ہو سکتی۔

س ۱۶۵: ایسا واقعہ بتائیں کہ ابوطالب نے غیر اسلامی معبودوں کی حمایت و تکلیف کی ہو؟

رج: آباد و احمد لوکی مذکورہ بالاقریب جواب کافی ہے کیونکہ بہت پرست آباد و احمد کے مذہب پر اصرار، رسول خدا کی توحید و ہدایت کے بال مقابل، غیر اللہ کی حمایت و تعریف ہی ہے۔

س ۱۶۶: کیا شعب ابی طالب میں ابوطالب نے غیر فداوں کی عبادت کی؟

رج: اس کے متعلق کہتے ہیں سیرت میں صراحت ہے: ابوطالب نے مجبور ہو کر مع خاندان کے شعب ابی طالب میں پناہی۔ بونہاشم اور بنو عبد الملک بوسن اور کافر سب سے آپ کا ساتھ دیا مسلمانوں نے دین کی وجہ سے اور کافروں نے خاندانی اور نسبی تعلق کی وجہ سے بونہاشم میں سے صرف ابوالحسن قریش کا شرکیہ رہا۔ (سیرت الحسن ص ۱۳۵، ابن مہشام ص ۱۲۳ طبع قدیم)

پتہ چلا کہ خاندانی لحاظ سے یہ شرکت شعب مؤید ایمان نہیں ہے۔ پھر غیر اللہ کی عبادت کے لیے یہ ضروری تھا کہ بتہ وہ وقت پاس یا سامنے ہوں ان سے غائبانہ استھانت بھی شرک ہے۔ یہ کافروں کے شعب میں بھی یقیناً اپنے مذہب پر عمل کرتے ہوں گے اور حضور کے پیچے ان کے نمازوں پڑھنے کا تو کوئی ثبوت نہیں تو مفصلہ اصل بنیاد پر ہو گا کہ کافر اپنے مذہب پر رہے۔ خواہ بت پرستی کا ذکر نہ ملے اور مسلمان اپنے مذہب پر رہے۔

س۔ ۱۶۹: حضور علیہ الصلاۃ والسلام فی الرشد کا ذیہجہ نکھاتے تھے۔ ابوطالبؑ کے دستِ خوان پر کھانا کھاتے تھے معلوم ہوا کہ ابوطالبؑ مشرک نہ تھے۔

رج: ابوطالبؑ کے دستِ خوان پر سہیش کھانا مسلم نہیں۔ تاریخ میں ہے کہ جناب عبد المطلبؑ نے آپؑ کو اپنے بڑے مالدار صاحبزادے زبیر کے پسر دکیا ان کے ہاں آپؑ کی پروش، ہونی جو معاہدہ حلفِ الفضول (بجنوہ کی عمر ۲۳ برس تھی) میں شریک تھے۔ پھر آپ مستقل صاحب روزگار اور تاجر بن گئے اور اپنا کھا تے تھے۔ علاوه ازیں خیراللهؑ کا ذیہجہ ان کے تھانوں اور حضوس میلوں، عرسوں پر پٹا تھا۔ حضورؐ نے واقعی ایسا گوشت اور تبرک کبھی نہ کھایا، لگھ کا تیار شدہ کھانا ایسا نہ ہوتا تھا یادہ بازار سے خریدا جاتا یا لگھ میں بیام خدا ذبح کر کے تیار کیا جاتا تھا اور یہ معلوم ہے کہ اس وقت بھی مشرک ذبح کرتے وقت اللہؑ کا نام لیتے تھے اور تبکیر پڑھ کر ذبح کرتے تو اس کا کھانا حلال تھا۔ مشرک کے ذبح کی حرمت بسم اللہ اشد اکابر پڑھنے کے باوجود وہ غالباً اسلامی مسئلہ ہے جو بعد میں اسلام نے پیش کیا۔ اس کا اطلاق حمد جاہلیت کے عام ذیحوں پر نہیں کیا جائے گا۔ جیسے شریعت ابراہیمی کے مطابق نکاح جائز تھے لگڑی میں ذیکر بھی درست تھے۔

نوٹ: ہم نے بادل خواستہ ان دس سوالوں کے جواب میں حضرت ابوطالبؑ کے متعلق شیخ غلوکی نقی کی درست نہیں آپ کی ذات سے لبغض و کذربت نہیں بلکہ ہم دعویٰ نبوت کے بعد ان کی کفار کے مقابل حضور علیہ الصلاۃ والسلام کی حمایت اور طرف داری کا پورا احترام کرتے ہیں اور شفاظحضرت، جناب وغیو کے ساتھ ان کا با ادب ذکر کرتے ہیں مگر ان کا اسلام قبول نہ کرنا ایک تاریخی حقیقت ہے اور اہل سنت و اجماع اعلیٰ کا متفقہ عقیدہ ہے۔

حافظ قورپشتی نکھتے ہیں کہ ابوطالبؑ کا فرقہ دقاڑکہ بیخ چکا ہے۔

مولانا محمد اولیس کانڈھلوی سیت المصطفیٰؑ میں، حاشیہ پرماتے ہیں۔ اہل سنت میں ان کے لفڑ کے متعلق کوئی اختلاف نہیں۔ البتہ روافض ابوطالبؑ کے ایمان کے قائل ہیں۔ اہل سنت کے مقصراً اولادیں ہیں ہیں۔

۱۔ مسند احمد، بخاری، مسلم اور نسائی میں ہے کہ جب آپؑ نے ابوطالبؑ کے سامنے ہوتے وقت کلپ پیش کیا کہ ایک مرتبہ پڑھ لوتا کہ تمہاری سفارش کر سکوں۔ اس وقت ابو جبل اور عبد اللہ

بن امیہ نے کہا کیا تم عبد المطلبؑ کی ملت کو چھوڑتے ہو یا تو ابوطالبؑ نے لا إلہَ إِلَّا اللہُ  
کھنے سے انکار کر دیا اور آخری کلمہ علی مملة عبد المطلب کہا۔ بعض دیاہات میں ہے  
کہ یوں کہا کہ میں نے آگ کو کلمہ پڑھنے کی شرمندگی پر دروسا کے سامنے ترجیح دی۔ پھر حضورؑ تو  
کمال شفقت سے استغفار کرنے لئے مگریہ آیت نازل ہونے پر چھوڑ دیا ہے بھی اور ایمان والوں  
کے لیے جائز نہیں کہ مشرکین کے لیے استغفار کریں خواہ ان کے رشتہ دار بھی ہوں۔ ”(توبہ)  
اور یہ آیت بھی جائز نازل ہوئی۔

۱۔ لَذَّتْ لَذَّهُنِي مِنْ أَحَبِبْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْنِي  
آپؑ جس کو پاہیں ہدایت نہیں کر سکتے لیکن  
منْ يَهْنَشَأُ۔ (قصص پتا ۴۹)  
اللَّهُ جِنْ کو پاہتا ہے ہدایت دیتا ہے۔

۲۔ شیعہ تفسیر البر بیان ۱۷۳ میں ہے کہ یہ آیت ابوطالبؑ کے حق میں اُتری۔

۳۔ اور ترجیب مقبول شیعہ ۲۶۸ میں ہے کہ یہ آیت بالایں تفسیر قمی کے حوالے سے مذکور ہے:  
”کہ یہ آیت حضرت ابوطالبؑ کے حق میں ہے۔“ اس کے حوالے سے مذکور ہے:  
”یہ فرمایا کرتے تھے کہ چاپ جان لا إلہَ إِلَّا اللَّهُ كُرْ وَ تَبَعَّ میں قیامت کے دن اس کے  
ذریعے آپؑ کو لفظ پنچاؤں گا اور وہ یہ کہا کرتے تھے کہ پیارے بھتیجے میں اپنی ذاتی حالت  
سے خوب واقف ہوں۔“

۴۔ اہل سنت کی فتح الباری ۱۲۵ میں، حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مردی ہے کہ جب  
ابوطالبؑ مر گئے تو میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا کہ آپؑ کا گراہ چھام رکیا  
آپؑ نے فرمایا، جاؤ دفن کراؤ۔ میں نے عرض کی وہ تو مشرک مراہے۔ آپؑ نے فرمایا، ہاں  
دفن کراؤ۔ یہ حدیث ابو داؤد ونسائی میں ہے۔ حافظ عقلانیؑ اصحاب میں فرماتے ہیں:  
”ابن خزیمہ نے اس حدیث کو صحیح بتایا ہے۔“ (اصابہ ۱۱)

۵۔ مسلمان کا فرکاوارث نہیں ہوتا یا اس مسئلہ پر فقہار نے استدلال موت ابو طلبؑ سے کیا ہے کیونکہ ان کے چار بیٹیے تھے۔ طالب، عقیل، جعفر و علیؑ۔ ابو طلبؑ کی  
میراث صرف طالب اور عقیل کو مل جو باپ کے مذہب (مشرک) پر تھے اور علیؑ و جعفرؑ کو نہیں  
مل کریے دونوں مسلمان تھے۔ (المعتمد فی المعتقد)

شیعہ بھی ان کے صرف باطنًا مومن ہونے کے قائل ہیں مسلمان ہونے اور کلمہ طہ ہنے کے قائل نہیں۔ یہی وجہ ہے کہ وہ اپنی کسی رایت سے بھی ان کا کلمہ طہ ہنا، خود کو مسلم کہنا یا مومن ہونے کا دعوے دار ہونا ہرگز ثابت نہیں کر سکتے جب اسلام کے لیے اقرار شہادتین شرط ہے اور تیراراز کفار بھی مزوری ہے یہ دونوں باتیں ابوطالب میں زبانی لئیں تو ایمان کا دعویٰ بے بنیاد ثابت ہوا پھر شیعہ خدمات رسول کی بناء پر آپ کو مومن نہیں کہتے۔ بلکہ حضرت علیؓ کے باب ہونے کی وجہ سے کہ امام کا باب بھی مومن ہوتا ہے اور بعض غالی تو ان کو بنی مانتے ہیں اور بے دھڑک "علیہ السلام" استھان کرتے ہیں، خدا یہ غلواد شرک فی النبوت سے بچائے۔

س ن۱۸: خصالن کبریٰ کے ماضیہ افضل ہراس پر یہ رایت ہے: سَلَّمَ  
مِنْهُمْ مِنْ هُوَ مُشْرِكٌ فَالْبُوْهُ وَأَبْيَاهُ مِنْ عَبْدِ الْمُطَّلَّبِ إِلَى أَسْمَاعِيلَ  
بْنِ أَبِي هِيَمَ مِعْلُومٍ ہوا كَذِيقَةُ اللَّهِ بْنِ آپَ كَذِيقَةُ مِنْ شَرِكٍ تَحْتَ ؟  
رج: بتان محض ہے۔ پیش کردہ عبارت میں "سب کے سب مشرک تھے" کی لفظ  
کا ذرجمہ نہیں۔ من تبعیضیہ کا استعمال ہے کہ کچھ شرک کرنے والے تھے اور یہ بھی بعثت سے  
ڈھانی سوال قبل تک ممکن ہو گا جب سے عرب و بن لحمی نے شام سے بہت لاکر خانہ کعبہ  
میں رکھ دیئے۔ اس کے اثر و رسوخ اور ۱۰۰ - ۱۰۰ روز از ذبح کر کے کھلانے  
کی وجہ سے عام عرب بت پرستی میں مبتلا ہو گئے ورنہ اس سے پہلے عرب و قریش یا ہم  
اپنی فطرت اور طب ایسا ہی پسیح العقیدہ تھے۔ حضرت اسماعیل صادق الاعد رسول و بنی تھے  
کسی کے وہم میں بھی نہیں آسکتا جو کفر یہ بات شید سائل نے اہل سنت پر یقوب دی۔  
إِلَى كَا مَا بَعْدَ۔ پہلے کے حکم سے خارج ہے جیسے شم التمو الصیام الالیل  
روزہ رات تک پورا کرو) جیسے رات روڑہ کے حکم سے خارج ہے۔

س ن۱۹، ۲۰: بھی اسی غلط فہمی پر مبنی ہیں۔ جس کا ازالہ ہو چکا۔

س ن۲۱: ورقہ بن زفل نے اعلان نبوت سے پہلے تصدیق کی۔ ان کو مسلم اول تم کیوں نہیں کہتے؟

رج: جب مسلمان سازی کا کام دعویٰ نبوت کے بعد شروع ہوا تو جن اہل کتاب عالمون یا راہبوں نے آپ کو پہلے دیکھ کر بنی ہونے کی پیشیدن گوئی کی تھی ان کو مسلم اول و دوم میں نہ گنا جائے گا کیونکہ معرفت کافی نہیں تصدیق مع تبری از دین سان شرط ایمان ہے جو مسلم اہل کتاب سے ثابت نہیں۔  
س ن۲۲: بھی اسی جواب سے حل ہو گیا۔ کذیکر اکی تصدیق قبل از بعثت تھی۔  
س ن۲۳: امام بخاری نے امام ابوحنیفہ کو خادع المسلمين کہا، کون سچا ہے؟  
رج: حدیث دفتر کے اپنے اپنے فن میں دونوں بزرگ امام اور کیتائے زوان یہیں۔ اہل سنت کے اعتقاد میں بڑے بڑے لوگوں میں کسی بات پر غلط فہمی ہو سکتی ہے۔  
لہذا یہ معاصر از پشمک یا اپنے پرادر جہ واسی سے ایک تسم کی تنقید ہو گی جس میں ناقد کو ظاہری اطلاعات ملنے کی وجہ سے مخدور تو صحیح جائے گا مگر دوسرے کے متعلق فی الحقیقت ایسا اعتقاد نہ رکھا جائے گا اور غلط فہمی کا منشار وہ اطلاعات اور اخبارات ہوتی ہیں جن کا مخالفین پر پیگیڈہ کر کے بڑے بڑے لوگوں کو ایہم شخصیات سے بذلن کر دیتے ہیں۔ اس کی مثالیں ہمارے دور میں بھی بکثرت مل سکتی ہیں اس لیے اگر بعض فقہی سائل میں امام ابوحنیفہ سے امام بخاری کو اختلاف تھا تو یہ مطلب نہیں کہ وہ خادع المسلمين تھے ایسے اختلافات خود شیخوں کے معصوم ائمہ، ان کے پیروکاروں اور اصولی و اخباری فقہار شیخوں میں لاتعداد ہیں۔ مثال کی مزورت نہیں "عاقل را اشارہ کا فیست"!  
س ن۲۴: تاریخ الصغیر میں ہے کہ امام ابوحنیفہ کو صرف تین حدیثیں حلقات سے ملیں تو ان کی کیسے تنقید کی جائے؟

رج: یہ قول منقطع اور مردود ہے یہ حجیدی سے مردی ہے اور حجیدی نے امام ابوحنیفہ کا زانہ بالکل نہیں پایا۔ لہذا ایسے داہی قول سے امام اعظم پر طعن نہیں کیا جاسکتا۔ دیکھئے (تائیب الخطیب ص ۲۷ العلامہ الكوثری)

س ن۲۵: کتاب مذکور کے ص ۱۸ پر ہے کہ سفیان نے ابوحنیفہ کو اسلام کوٹر کرنے والا اور مخصوص ترین شخص کہا ہے۔ کیا اس رایت کو صحیح تسلیم کر لیا جائے؟  
رج: ہرگز نہیں، کیونکہ پہلی کی سند میں نعیم بن حداد کے سوا اور کوئی وضاع راوی نہ

ابوالطالبؑ کے لفکر کی دلیل ہے اور اہل سنتؑ میں مشہور ہے کہ یہ آیت جبراہیلؑ سے حضرت ابو بکرؓ نے خود مُنی توکی اور ابو بکرؓ نے کسی عبّی روایت و کتاب میں اس کا شانِ نزول حضرت ابو طالبؑ سے بیان کیا ہے؟

رج : حضرت ابویکرؓ کی علمیت اور قرآن دانی کا تواہپ نے اقرار کر لیا۔ جب شیخ  
تفسیر میں امام جعفر صادق حضرت علیؑ اور حضرت ابوہریرہؓ وغیرہ کی زبانی اس آیت کا نزول  
حضرت ابوطالبؓ کے حق میں ثابت ہو چکا جس کی تفصیل پہلے گزر چکی ہے تو پذوری نہیں  
کہ حضرت ابویکر رضی اللہ عنہ کی رذایت ہی ہم تک پہنچے تب مانیں۔ پھر شان نزول بیان  
کرنے کا موقع و محل ہوتا ہے چونکہ صدیق اکبرؓ کے عہد میں ابوطالبؓ کے ایمان کا کوئی  
قابل نہ تھا تو ابویکر رضی اللہ عنہ کو وحی آیت کاشان نزول جتنے کی نوبت نہیں آئی۔

**س ۱۸۲:** حضور کا حضرت عثمانؓ سے فرمانا: "اگر میری شریطیاں ہوتیں اور تیری  
بیوی فوت ہوتی تو میں تجھے اپنی بیٹی دیتا جائیں" تذییب حاضرہ کے خلاف ہے؟

رج : رایت کا خواہ آپ نے نہیں دیا ہم نے بھی سنی نہیں۔ سنداً کچھ کہ نہیں سکتے ایسی بات بالغرض کی جاتی ہے۔ اس میں داماد کے اعلیٰ حسن اخلاق اور برترین معاشرت کا اعتراف ہے۔ جب بیٹیاں یعنی بعد دیگرے شرعاً ویتی درست ہیں تو موجودہ تمدن سے مقابیلہ کر کے رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم کی جائز بات میں کیڑے نکالنا کہاں کہ نہیں۔<sup>۱۸۵</sup> شرافت ہے اگر شیخ زیارات کے مطابق حضرت علیؑ خود حضور سے فاطمہؑ کا شرط طلب کریں خلاف یہاں ہو تو اگر حضرت عثمانؓ کی دوسری بیوی فوت ہونے پر بالا الفاظ میں حضور اس کی دامادگی کی تعریف کریں تو حیار کے خلاف کیسے بات ہوئی؟ (فَمَا لِلّهِ كِبِيرٌ حَلْمُونَ) س ۱۸۵ : شیخینؒ کے گھر آنے پر حضور اپنا کپڑا درست نہیں کرتے تھے۔ مگر عثمانؓ کے آنے پر درست کر لیتے اور ذمۃتے: ”میں اس سے کیوں حیار نہ کروں جس سے فرشتے حیار کرتے ہیں یا خسر سے تو حیا نہیں، داماد سے یا ہے۔ کوئی بے شرم و بے حیا

رج: پیغمبر کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر بے حیانی اور بے شرمی کا طعن کئے والے راضی

دوسرا توجیہی جواب یہ ہے کہ کذب جیسے جھوٹ بولنے کے معنوں میں استعمال ہوتا ہے۔ لفظ میں چوک جانے اور غلطی کرنے اور قادر نہ ہونے پر بھی بولا جاتا ہے۔ مصباح اللغات ص ۳۲۷ مادہ کذب میں ہے کہ ذببت العین دھوکر دینا۔ کذب الرأی غلط ہونا۔ کذب القوم السُّرِی لوگ رات کو چلنے پر قادر نہیں ہوئے اور قرآن شریف میں بھی اسی طرح اطلاق ہوا ہے مثلاً حصہ معراج میں ہے۔ ما کذب المفواد مارا ہی۔ یعنی دل نے جو کچھ دیکھا اس میں چوک اور غلطی نہیں کھائی اور سورت یوسف کے آخر میں ہے:

انبیاء و مونین کو شگین از امام سے بچانے کے لیے یہ ایک توجیہ و تفسیر ہے۔ درہ کڈلبو ارشدید کے ساتھ بھی پڑھا گیا ہے کہ پیغمبرؐ نے گمان کر لیا کہ قوم کی طرف سے ان کی تکذیب کی گئی اور تسری توجیہ یہ بھی ہے کہ ظن تو اکی ضمیر امت کی راجح ہوئی کافر امت نے یہ گمان کیا کہ پیغمبرؐ کو خدا کی جانب سے جھوٹ کہا گیا۔

امسے یہ مان بیا رہی ہے جو اپنے دین کی بُرَّت بُرَّتی کے ذریعے بچایا گیا۔ اسی طرح حدث الحصل جیسے آئیت میں مقامِ رُسل کو ان توجیہات کے ذریعے بچایا گیا۔ زیرِ بحث میں حضرت ابراہیم علیہ السلام کو لذب کے لذب کے لذب سے توجیہ کے ذریعے بچایا جائے گا تو حدیث کا معنی یہ ہو گا لا کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام سے کسی بھی بات کرنے میں خطا اور چوک نہیں ہوں گے بلکہ اتنے تھے موافق کے کہاں ان کو صاف بات کہنے پر قدرتِ تحریکی تھی۔

تو قریب کیا جو شرعاً جائز ہے۔ بلکہ بعض مواقع میں ضروری ہے۔ لہذا مانندِ فی اللہ اعلم بالصواب اس تشریع کی روشنی میں مذکور امام محمد اور درود سے محرومی کے حق دار بننے ائمماً بخاری مورداً آئیت لعنت یہں یہ دونوں چیزیں سائل شیعہ کو نصیب ہوں جو انبیاء و مولیٰ کی بدگونی کے اپنا ایمان پر باذکر رہا ہے۔

سے ۱۸۳ تا ۱۸۴ : امام بخاری و محدثین کے نزدیک آیت "انکُ لا تهدی"

دارین میں ایمان اور شرم دھیا سے محروم و ذرخ کا ایندھن ہیں۔ بات صرف اتنی ہے کہ مرد کا اصل ست رف تالگھنا ہے جو حصہ کبھی آپ کا نہ لگانا نہیں ہوتا تھا۔ مکنون سے مکنون تک کبھی کھلا ہوتا تو شیخین آجاتے ہم عراو بار آمد پر بے تکلف کی وجہ سے کسی کی طبیعت پر گرانی نہ ہوتی تھی مگر حضرت عثمان ائمہ ائمہ ائمہ تھے وہ اس حالت میں اندر آنے سے بچلتے تھے میزانِ شناس پیغمبر ان کا خاص لحاظ کرتے اور کرتے ہیں لیتے یا چادر پہلیوں پر کر کا دیتے۔ اب بھی مشرفاً لوگ اپنے ہم عمر وہ اور بے تکلف دوستوں سے لباس کے معاملہ میں وہ تکلف و محاب نہیں کرتے جو اپنے بیٹیوں یا دامادوں اور ان جیسی عمر کے نوجوانوں سے کرتے ہیں اس مثال کو آپ یوں بھی سمجھ سکتے ہیں کہ اب بھی ستر سے زائد بدن کو چھپانے میں آدمی ماں باپ کے سامنے اتنا تکلف نہیں کرتا جتنا جان بیٹی یا داماد سے کرنے میں اسے ضرورت محسوس ہوتی ہے۔ لطف یہ ہے کہ شیخ حسن علیہ الفضلاء والسلام کو تو پاہند لباس بنانے کے لیے شیخین کو جھنور کا نیتی باپ واجب الاحترام اور بزرگان ہے ہیں مگر انہی حضور کے نسبتی باپ اور واجب الاحترام مرشدہ داؤں کو تبریز بچتے وقت فراموش شرم و حیا کا مظاہرہ نہیں کرتے۔

### فرلیقین کی اہل بیتؑ سے روایات

س ۱۸۶: قسمی کتب میں ائمہ اہل بیتؑ کی روایات نہ ہونے کے برابر ہیں۔ کیا خانوادہ رسول کی حدیث معتبر نہیں ہیں؟

رج: بالکل صحبوٹ ہے۔ ہمارے ہیاں اہل بیتؑ کا اولین مصدق ازدواج طہرات یہیں۔ ان سے ہزاروں حدیثیں مروی ہیں۔ تنہا حضرت عائشہ مصدقہؓ سے ۲۲۱ حدیثیں ہم تک پہنچی ہیں۔ شیخ حنکہ اہل بیتؑ صرف ۳۴ افراد کو مانتے ہیں۔ تو ان چاروں سے جتنا علم اور روایات نہیں ہم اہل سنت نے روایت کی ہیں، شیخ نے ہرگز نہیں کی ہیں "منہ اہل بیتؑ" ہماری کتب حدیث میں سے ایک کتاب ہے تقریباً دو ہزار حدیثیں صرف اس میں موجود ہیں۔ آپ لوگ حضرت علیؑ کی فضیلتؑ علیؑ پر جو کچھ بھی استدلال، اشارات

سے قطع نظر ناجائز طور پر کرتے ہیں۔ وہ ہماری ہی کتب کے مواد سے کرتے ہیں معلوم ہوا کہ ہم کو حضرت علیؑ یا کسی فرد اہل بیتؑ سے لبغض نہیں۔ البته ہم دیگر غیر اہل بیتؑ صحابہؑ رسولؐ کو بھی شاگردان رسالت اور دلیان نبوت کے تعلیم یافتہ سمجھتے ہیں جو دنیا کے کوئے کوئے میں پہنچے اور فتوحات تعلیم و تربیت سے شیعہ اسلام روشن کی۔ بڑو بھر اور شرق و غرب کو سمیٹنے والا دین صرف چار حضرات کی روایات کا پابند نہیں ہو سکتا۔ اور خر سے شیعہ ہماری اہل بیتؑ سے مردی روایات کو مانتے ہی نہیں اور خود ہماری بہ نسبت ہم انصبھی ان سے روایت نہیں کیا۔ سب بڑا عالم حضرت علیؑ کو مانتے ہیں بھلا اپنی کتب سے آپ کے ایک سو معتبر شاگرد ہیں بتا دیں۔ دو چار صد مروع احادیث (عن علیٰ قال قال رسول اللہ ... الح) ہی اپنی کتب الجہ سے دکھادیں، صحیفہ مرتفعوی "فتح البلاغة" جو چند مواضع اور ضرب الامثال کے سوا اپنے مخالفین کی بدگوئی اور شکایات سے لبریز ہے، سے ہی ایک سو مروع احادیث نبویؑ بروایت علی الرشیؑ دکھادیں۔ چلیے ۳۰۔ ۳۰ کے مبارک عدد میں حضرت فاطمۃؓ، حضرت حسنؑ اور حضرت حسینؑ کی روایت کردہ احادیث نبویؑ دکھادیں۔ دیدہ باید ہے

نہ خجراڑی کا نہ توار ان سے یہ بازو میرے آزمائے ہوئے ہیں

لے دے کر شیعوں کے پاس ۹۵ بڑا حدیث جعفری و باقری ہیں نبوی نہیں اور جو ۵۷ منسوب الی الرسول ہیں وہ بھی مُرسَل مُهْقَطع اور مُغَيَّف ہیں کیونکہ حضرت جعفر و باقر نے اخْسَنَوْر اور اہل بیت صحابہؑ کو بھی نہیں دیکھا۔ پھر شیعہ ان اماموں کو ملال و حرام میں مختار عالم لدنی اور مفترض الاطاعت مانتے ہیں تو مطلب یہ ہوا کہ احادیث جعفری و باقری سے شرعیتِ محکمہ کو منسوخ یا باطل تو کیا جاسکتا ہے مگر شرعاً مُحکمہ ان سے ہرگز ثابت نہیں کی جاسکتی ہی ویرج ہے کہ شیعہ تمام اصول و فروع میں اور کلمہ طیبہ پڑھنے سے دفن ہونے تک تقریباً ہر بیات میں ملتِ محکمہ اور تلامذہ نبوت سے جُدماً ہبہ رکھتے ہیں اور اپنے آپ کو فخریؑ "ملت جعفریؑ" کہتے ہیں۔ (العیاذ بالله)

## حیثت فاطمہ ملی حضرت علیہ کادسری شادی کا پروگرام

س ۱۸۴: کیا حضور آپ کے نزدیک کتاب و سُنّت کے خلاف کسی امتی کی جو برا کر سکتے ہیں؟

رج: سُنّت اسی ہی کے عمل کا نام ہے آپ ایک حاکم یا طبیب کی طرح سب امر کے خلاف حکم دے سکتے ہیں۔ یا عام قانون کے بر عکس کسی شخصی حکم یا مشورہ دے سکتے ہیں۔ (یہاں سابق نے حضرت علیہ کو امتی مان لیا)

س ۱۸۵: اگر کر سکتے ہیں تو ایسا نبی واجب الاطاعت نہیں کہ اپنی قانون کنکی کرتا ہے۔

رج: شیعہ کے لیے واجب الاطاعت نہ ہو اور شیعہ واقعی عالم الشریعہ صلی اللہ علیہ وسلم کو واجب الاطاعت نہیں مانتے۔ تبھی تلقین قرآن و اہل بیت کو مانتے ہیں مگر حضرت علیہ سیست تمام صحابہ اور مسلمان آپ کو واجب الاطاعت مانتے ہیں۔

س ۱۸۶: اگر نہیں کر سکتے تو معاذ اللہ رسول صلی اللہ علیہ وسلم خود غرض ہونے کے دروں کی بیٹیوں پر تین تین کوئیں جائز ہوں مگر انپی بیٹی کے لیے تحریکت تبدیل کر دیں؟

رج: شیعی ذہن پر ہزار تعب و افسوس ہوتا ہے کہ جو چیز سیدہ حضرت فاطمۃ الزہرا رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی منقبت اور احترام دراحت پر دلیل ہے۔ اسے روک کر کے اٹا چھو صلی اللہ علیہ وسلم پڑھن کر رہا ہے اور حضرت فاطمۃ کی اتنی تعظیم و اقتنی اہل سُنّت کا خاصہ ہے اگر شیعوں کا بیس چھتا توہنہ معلوم حضرت علیہ کے گھر میں کتنی منکوہ و غیر منکوہ متعارفی عورتیں جمع کر دیتے آخڑخت دار جو ٹھہرے؟

واضح ہے کہ یہ دوسری شادی کا حصہ ہمارا مشورہ کردہ نہیں۔ ایک تاریخی حقیقت ہے اور کتب شیعہ سے ثابت ہے۔ ملائحت ہو جبار العیون ص ۱۵۶۔

اسی موقع پر آپ نے فرمایا: "فاطمہ میرے جگہ کامکڑا ہے جس سے اس کو تشویش اور تکلیف ہوا۔ س بات سے مجھے بھی تخلیف و پریشانی ہوتی ہے" جسے شیعہ حضرت

ابو بکر پر تحال کرتے ہیں اور اس کا شانِ نژول ہرگز نہیں بتاتے۔ حکم دینے کی وجہ اگلے سوال ہے۔

س ۱۹۰: ابو داؤد ج ۲ میں ہے کہ حضور نے فرمایا: "فاطمہ مجھ سے ہے اور مجھے ڈر ہے کہ کہیں اس کے دین میں فتنہ نہ آجائے" اور فتنہ کو قرآن نے قتل و غارت سے کہا ہے مفضل روشنی ڈالیں۔

رج: یہی روایت حضرت علیہ کو روکنے کی وجہ اور حکمت بیان فرمائی ہے: "کہ میں خدا کے حلاں کو حرام یا حرام کو حلال تو نہیں کرتا ہم میر مشورہ یہ ہے کہ مجھے فاطمہ کے دین پر آذناش کا خطرہ ہے کہ شیرخدا جیسے خاوند سے ناراض اور بطن رہے گی کہ دین خدا کی بیٹی کو سوکن اور جہیتی دیکھ کر غلیم اور پریشان رہا کرے گی جس سے اس کی عبادت میں خضوع اور لذت جاتی رہے گی۔ خاوند کی خدمت میں کتابی کا بھی امکان ہے اور یہ سب چیزوں دین کو نقصان پہنچاتی ہیں۔ اس لیے اگر علیؑ فاطمہ بنت ابو جبل سے نکاح کرنا چاہتا ہے تو میری بیٹی کو طلاق دے دے۔ ورنہ میں اجازت نہیں دیتا۔ یعنی اس پر خوش نہیں ہوں" (الحدیث) پھر اسی سلسلہ میں بزمیہ میں سے اپنے داماد والی العاملؓ بن ربیع زوج زینب بنت رسولؓ جو حضرت فاطمہؓ کے بھانجے بھی تھے کی خوب تعریف کی: "کہ اس نے میری بیٹی کا خوب خیال رکھا۔ جو بات کی سیج کر دھانی۔ جو وعدہ کیا پڑا کیا۔ میں حلال کو حرام اور حرام کو حلال تو نہیں کر سکت۔ لیکن اللہ کی قسم، رسولؓ خدا کی بیٹی اور دشمن خدا کی بیٹی ایک جگہ بھی جمع نہ ہوں گی۔" (ابو داؤد ص ۲۸۳)

اس میں کوئی خود غرضی نہیں بلکہ فاطمہؓ کے دین و آرام کا تحفظ ہے اگر وہ خوش ہوئی تو آپ کو یہ خطرہ دینے کی حاجت نہ تھی مگر تباہی اور بشریت و انسانیت جب فاطمہؓ خوش نہ تھیں تو اخوند نے حضرت علیؑ کو میر مشورہ تلقین کیا اور یوں نہ کہا کہ نکاح ثانی تحدیک یہ حرام ہے یہ بالکل جائز معمول اور فطری بات ہے۔ اب بھی سینکڑوں خسر لئی بیٹی پر سوکن دلی رضاۓ سے پسند نہیں کرتے اور نکاح ثانی نہ کرنے کا مشورہ اور غیر شبیت ہیں اور یہ کوئی شرعاً و عرفًا معتبر بات نہیں کیونکہ دعمر نکاح کرنا کوئی فرق تو نہیں ہے کہ نہ کرنے کا مشورہ دینا جرم ہو۔ ہاں یہ عیب و گناہ اس وقت ہو گا جب دوسری شادی

ہو جائے اور والدین پلی کو خادند کے گھر نہ بنتے دیں۔ خادند کی خدمت چھڑوائیں اور سوکن کو اس کے ذریعے تکلیف سنبھوائیں۔

**س ۱۹۱:** پھر دختر ابو سقیان ام جبیثہ فاطمہ کے ساتھ کیے جمع ہو گئیں؟

رج : بالاقریر سے یہی عمل ہو گیا۔ کیونکہ حضرت ام جبیثہ و دختر و من خدا ہو کر حضرت فاطمہ کے ساتھ جمع نہ ہوئیں کیونکہ آپ تو حضرت علیؑ کے گھر میں اور کبھی والد کے گھر آتیں تو سوتیل والدہ کے ساتھ حقوق میں تو کوئی شرکت نہیں جو باعثِ نزاع یا حق تلفی ہوتا۔ لہذا یہ معارضہ بالکل غلط ہے۔

**س ۱۹۲:** یہی اسی سے حل ہو گیا کہ حضرت فاطمہ کی نازک مزاجی کا یہی تقاضا تھا کہ حضرت علیؑ اگر بخیال شیء حقوق و جائز بات پیش اشار رسولؐ کے خلاف عمل کریں تو حضرت فاطمہ کی طرف سے ناراضی یا کوتاہی کامیدان صاف کر دیا جائے۔ اس میں کوئی توہین رسولؐ اور عداوتِ علیؑ نہیں ہے بلکہ حضرت فاطمہ کا احترام ہے اور علیؑ کے عشق رسول کا اظہار ہے کہ اپنی خواہش کو پیش اشار رسولؐ پر قربان کر دیا اور حضور علی الصلوٰۃ والسلام کے عکیم و دانا ہونے کا بڑا ثبوت ہے۔ وَلَّهُ الْحَمْدُ.

**س ۱۹۳:** حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ معاملہ گھر کی چار دیواری میں کیوں نہ سمجھایا جو شرفار کا قاعدہ ہے؟

رج : ہو سکتا ہے ایسا بھی کیا ہو۔ مگر مصدقہ م

نماں کے ماند آں رازے کمزوسازند محفوظہما

بات جب مشور ہو گئی تھی اور بتو مغیرہ رشتہ دینے کی مرتبہ کوشش کر رہے تھے تو خطابِ عام سے اپنی ناگواری ظاہر کی تاکہ ان کے بھی حصے پست ہو جائیں۔ چنانچہ الاداؤد میں یہ الفاظ ہیں کہ ہشام بن مغیرہ کے بیٹے مجھ سے اجازت چاہتے ہیں کہ وہ اپنی بیٹی علیؑ بن الی طالب کو بیاہ دیں۔ میں تو اجازت نہیں دیتا پھر نہیں دیتا، پھر نہیں دیتا... اخ... اور شیعہ روایت میں یہی ابن بابویہ نے لبند معتبر روایت کیا ہے... ”کہ حضور حضرت فاطمہ کو والپس لے آکر حضرت علیؑ کے پاس مسجد میں آئے اور فرمایا: ”اے ابو تراب! بھو!

تم نے بہت سے آرام کرنے والوں کو بے قرار کیا ہے۔ جاد، ابو بکر و عمر اور علیؑ رضی اللہ عنہم کو بلالا و بچنا پہنچرت علیؑ ان تینوں کو بلالا نے۔ تب حضور نے فرمایا۔ علیؑ تم نہیں جانتے کہ فاطمہؓ میرے بدن کا لکڑا ہے اور میں اس سے ہوں۔ جس نے اسے دکھن پہنچایا اس نے مجھے دکھن پہنچایا۔... اخ دیجات القوب ص ۱۵۱)

دشیعہ کا خیال ہے کہ حضرت فاطمہؓ کو کسی شخصی نے یہ خاستگاری دختر ابو جہل کی قسمی شیر دی تھی تب وہ دمکٹ کر میکے گئیں اور حضور نے خواص کے سامنے پر خبر دیا مگر یہ حقیقت پوشی کی کوشش ہے، گھر کی چار دیواری میں بات سمجھائی تھی جیسیں اور علیؑ کو بلا کر فرمائی کیونکہ شادی فاطمہؓ کے بھی کوہاہ تھے۔

**س ۱۹۴، ۱۹۵:** الگ و شمن خدا کی بیٹی کو اپنی بیٹی کے ساتھ نہ دیکھ سکتے تھے تو وہ شمن خدا کے کافر بیٹوں عتبہ اور عتیبہ کو اپنا داما کر دیوں بنایا؟

رج : یہ بالکل مغالطہ ہے۔ دعویٰ نبوت سے قبل صفرتی میں ان بیٹوں کی نسبت یا عقداً پتے سے بھی اول اور کے بیٹوں کے ساتھ کر دیا تھا، اور شفار کے ہاں آتی بات بھی نکاح کی طرح بھی بات سمجھی جاتی اور دوسری طرف سے انکار گویا طلاق سمجھی جاتی ہے۔ مگر وہ عنی ثبوت اور اعلانیہ تبیخ سے قدمت جیسا بھڑک اٹھا اور بیٹوں سے ان رشتؤں کا انکار کر دیا جو ابھی تک رخصت ہو کر ان کے گھر تی بھی نہ تھیں بلکہ نا بالغ تھیں تو نہ کافر و امداد بنتے نہ طبیعت پر گرانی آئی الطیبات للطیبات کے تحت وہ حضرت عثمانؓ کے نکاح میں آگئیں۔

### حدیث قرن الشیطان کا مصدقہ

**س ۱۹۶:** مجھہ عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی جانب سے شیطان کا سینگ نکلتے کا کیا طلب ہے؟

رج : بد دیانتی سے شیخ اس طعن کو بھی خوب اچھاتے ہیں۔ حالانکہ حضرت عائشہ

لے مضمون سے بے بیٹی کی بنادر پارے سے بیان لکھا گیا ہے۔

صلی اللہ علیہ وس علی عَنْهَا كا حجہ اس وقت میکن نبوی تھا بہرہ مزار نبوی ہے۔ یہاں شیطان کا سینگ ہرنا اور اس کا نکلنا ماننا صریح کفر ہے۔ بلکہ اس سے مراد وہ سمت ہے جو طرف حجہ عالیٰ شفاعة اور وہ مشرقی سمت تھی۔ دینِ اسلام اور مسلمانوں میں پیدا ہونے والے قبائل کی آپ نے پیشیں گئی فرمائی کہ وہ مشرق سے شیطان کے خلاف ابن سبیل یہودی اور بالک فرمانِ رسول رحمت نابت ہوا کہ سب پہلا فتنہ حضرت عثمانؓ کے خلاف ابن سبیل یہودی اور بالک اشترد وغیرہ اس کے یاروں کا ہے جو مدینہ سے مشرقی سمت واقع کوڑ سے اٹھا۔ وہی اور مضر کے مکانات اسی سمت میں ہیں۔ پھر فتنہ ابن زیاد کا اٹھا اور امام عالی مقام حضرت حسین رضی اللہ تعالیٰ عنہ شہید ہوتے۔ پھر منارتلخی کا ہے جس نے دعویٰ نبوت کیا اور، ہزار بیگناہ مسلمان قتل کیے پھر حضرت رکاب ہجرہ سے اٹھتا، قرامط کا سواہ کوڑ سے، فارجیوں کا نہروان سے دجال کا اصفہان سے نکلنا مسلم بات ہے۔ یہ سب مقامات مدینہ سے مشرقی سمت میں ہیں اور ابن عباسؓ کی روایت سے کتب شیعہ میں صراحت ہے۔ سرکفر کا اس طرف ہے اشارہ مشرق کی طرف کیا۔ جہاں ریحہ اور ضریم شیطان کا سینگ طلوع ہوگا۔ (اذ تَحْمَلُ شَاهِ عَشْرَةِ مَكَّةَ)

### حضرت علیؑ پر اعتراض

س ۱۹: حضرت علیؑ نے تجدید سے انکار کیا۔ رسول کو دکھ پہنچایا۔ ایسا شخص مسلم ہے یا غیر مسلم؟ (بخاری)

رج: اسے کہتے ہیں ”پرانے شگون کی خاطر اپنی ناک کٹوانا“ اب حضرت علیؑ کی فرضی برائیاں ہماری کتب سے نقل کی جا رہی ہیں تاکہ شیعوں کو مناظرہ میں غلبہ ہو حالانکہ ان کو ڈوبہ مننا چاہیئے تھا اور یہ شیعہ علی سائل روایت نقل کرنے میں اپنے باپ سے خیانت و غداری کرنے میں بھی نہیں چوکا۔ آخر یہ لفظ کس عربی لفظ کا ترجیح ہیں؟ خدا کی قسم میں ہرگز نماز نہیں پڑھوں گا مگر جو کچھ ارشنے ہم پر فرض کیا ہے؟ یہ بتان محض ہے جو بخاری کو بدnam کرنے کی نیت سے حضرت علیؑ پر باندھا گیا۔

روایت کے الفاظ یہیں ہیں: کرام نہری حضرت زین العابدینؑ سے وہ حسین بن علیؑ

سے وہ علیؑ بن ابی طالب سے خبر دیتے ہیں کہ ایک رات رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میرے اور فاطمہ زینت النبیؑ کے پاس آئے اور کہا کیا تم نماز نہیں پڑھا کرتے؟ تو میں کہا: یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم، ہمارے نفوس خدا کے ہاتھ میں ہیں پس وہ جب اٹھانا چاہے تو ہمیں اٹھا دیتا ہے.... الخ

اس میں نماز کے انکار کا ذکر ہے اور اس سے حضرت علیؑ کے غیر مسلم ہو جانے کا سوال ہے مفہوم صرف یہ ہے کہ حضرت علیؑ نے حقیقت واقع ذکر کی کہ جب خدا اٹھا دیتا ہے تو تجویز پڑھ لئے ہیں ہمیں اٹھانا تو نہیں پڑھتے۔ بجا یہ فاموشی یا ماعذرت کے حصنوں کے طبع سیلم پر یہ فواؤ منطقی حواب گزا رتب آپؓ وَكَانَ الْإِنْسَانُ أَكْثَرُ شَيْءٍ حَدَّلَهُ پڑھتے ہوئے واپس ہوئے تاکہ انسان سب سے بڑا دلیل باز ہے؟ یہ حدیث تو سلسلہ الذہب اہل بیتؓ کی سند سے ہے شیخ کو مان لیئی چاہیئے تھی مگر شیعہ کے ہاں اہل سنت بہ صورت مجرم ہیں خواہ صحابہؓ سے روایت کریں یا اہل بیتؓ سے حقائی بیان کریں۔ (اللَّهُمَّ اخْمَضْنَا هِنْ شُرُورِهِ)

# مطاعن و مفرکان

## ایک سوال کی صورت میں قرآن کا انکار

یعنی

اس مسئلہ پر کچھ بحث ہم نے تھے امامیہ "اوہ ہم سُنّتی کیوں ہیں؟" میں کردی ہے سیہاں  
محقر انکار قرآن پر قابل سوالات کے جواب میں چیدہ چیدہ باتیں عرض کی جائیں گی۔

س ۱۹۵ : اگر مذہب شیعہ مدعی ہے کہ قرآن مجید اصل ہے تو حدیث متواتر سے  
ثابت کرے کہ قرآن اصل ہے۔ حالانکہ بلاشک قرآن مجید اصل کتاب ہے۔

رج : شیعہ بلاشک کہ کچھوٹی بات ہیں بتاتے ہیں۔ قرآن دا ز الحمد تا والناس  
تیس پارے) کو شیعہ الراصل کتاب مانتے تو اسے بے اعتبار اور غلط بتاتے کریے  
۱۰۰ - ۱۰۰ سوالات کیسے گھر تے اور الفصل الخطاب فی تحفیظ کتاب رب الارباب  
جیسی کتابیں کیوں لکھتے؟ جواب الحسن نوری طبری ایرانی نے لکھی ہے۔

اہل سنت کی کتبِ حدیث میں "باب فضائل القرآن" "باب القرآن" وغیرہ کی  
وہ سنکڑوں احادیث بنوی جملہ و معناً متواتر ہیں۔ یہی پتار ہی ہیں کہ قرآن اصل ہے  
نقلى اور حبلی نہیں ہے۔ چند ملاحظہ ہوں :-

۱. لوگو! فتنوں کے زمان میں قرآن کے ذریعے نجاح سکو گے۔ اللہ کی کتاب میں الگوں  
اور پھیلوں کی خبریں ہیں۔ متحارے اختلافات کے فیصلے ہیں۔ حق و باطل کے درمیان فیصل  
ہے۔ دل بھی اور مزارح کی بات نہیں ہے جو جبار اسے چھوڑے گا، اللہ اسے توڑے  
گا جو اس کے بغیر ہدایت طلب کرے گا مذا اسے گمراہ کرے گا۔ یہ اللہ کی مصوبو طرسی ہے  
ذکر حکیم ہے اور صراط مستقیم ہے... الخ۔ (ترمذی، دار می امشکوہ ص ۱۸۶)

۲- حجۃ الدواع کے موقع پر فرمایا: اے لوگو! تھا اے درمیان ایک چین چھوڑ کر جا رہا  
ہوں اس کو مصبوط پڑو گے تو کبھی گمراہ نہ ہو گے اور وہ خدا کی کتاب ہے پس اسے  
مضبوط تھام لور (شیعہ کتاب حیات القلب ص ۵۳)

(کتب اہل سنت میں یہاں سنت کا بھی ذکر ہے۔ شیعہ کتب میں ولایت علی یا مشک  
پر اہل بیت کا بھی ذکر نہیں ہے۔)

۳- بخاری شریف میں کتاب فضائل القرآن میں ایک باب یہ ہے کہ حضور علیہ  
الصلوٰۃ والسلام نے قرآن وہی چھوڑا جو دو گتوں کے درمیان ہے۔ پھر روایت ہے

کو معقل نہ حضرت ابن عباس سے پوچھا کہ حضور نے کچھ چھوڑا ہے تو حضرت ابن عباس نے کہا ہی چھوڑا جو دفتین میں ہے۔ محمد بن حنفیہ بن علیؑ سے ہم نے پوچھا تو انہوں نے بھی بھی کہا کہ قرآن دو گتوں میں چھوڑا، ایک اگلی روایت میں ہے:

اوصلی یکشہب اللہ - (بخاری ص ۲۶۷) حضور نے کتاب اللہ کے متصل تائید و صیت فرمائی۔ یہ سب روایات دلالت کرتی ہیں کہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام دو گتوں کے درمیان داز الحمد تا والنس، کو قرآن اصلی اپنا تارکہ بتا رہے ہیں اور اسی کی تائید و صیت فرمائی رہے ہیں اور یہ تعبیر صحابہ کرامؓ کی زبان سے ہے۔ درجہ تبریزت میں گتوں کی بلندیت تھا۔

مس ۱۹۹: حدیث متواتر تبلیغیہ کے حضور نے قرآن منزل لکھوا یا تھا اور اسی ترتیب سے لکھوا یا تھا جس طرح نازل ہوا تھا اور جس طرح کو موجود ہے؟

رج: موجودہ ترتیب لوح محفوظ کی ترتیب ہے مگر نزول و اعقات اور نزول و رست کے مطابق حضور اتفاقاً ہوا۔ جب کوئی سورت یا آیت اُرتقی تو اس کا تبیین وحی و قرآن کو بتا دیتے تھے کہ اس سورت یا آیت کو فلاں سورت یا آیت سے پہلے یا بعد لکھ دو۔ پھر اسی ترتیب سے یاد کرواتے اور نمازوں میں پڑھتے۔ دو فون ترتیبوں کی وجہ تھا قانون میں موجود ہے۔ اسی کی حفاظت کرنا نے وعدہ کیا تھا۔ پل۔ اور یہی پورا منتج پاس موجود ہے۔

مس عن ۲: اتفاقاً میں ہے کہ سب سے پہلے قرآن ابو بکرؓ نے جمع کیا۔ ثابت ہوا کہ حضور نے جمع نہ فرمایا؟

رج: حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کا جمع صدری اور ترتیبی تھا۔ یعنی موجود ترتیب سے لوگوں کو قرآن حکیم یاد کرواتے رہتے۔ اور حضرت ابو بکر صدیقؓ نے عبد بن جوینؓ کی تحریرات اور حافظوں کی شہادت سے لکھا کتابی شکل میں جمع کیا۔

مس عن ۳، ۴: کیا زید دو عادلوں کی گواہی کے لیے کوئی آیت نہیں لکھتے تھے۔ اگر یہ صحیح ہے تو ان کو فرمان رسولؐ بھول گیا تھا، اصحابی کا الجhom میرے صحابی ستارے اور عادل میں؟

رج: قرآن کی غلطی شان کی خاطر لوگوں کی پابندی لازم کی۔ عادل اور نیک تو بھی تھے مگر تحریری ثبوت اور اس پر گواہی قائم کرنے سے خطاء و غلطی کا امکان جاتا

رہا جیسے اب بھی پرسیوں میں قرآن کی پروف ریڈنگ بار بار ماہر علماء و حفاظ سے کرانی جاتی ہے۔

س ۲۱۳: بھی اس تقریر سے کافور ہو گیا کہ عدد الدلت صحابہ کرامؓ پر شہر نہیں، اہتمام قرآن مقصود ہے۔

اس ۲۱۴: زید جب خود حفاظ تھے تو پھر دو گتوں سے کیوں پر کھوایا؟  
رج: بلاشک حافظ تھے۔ عبد بن جوینؓ میں کاتب تھے اور انصار کے ہم برٹے جامعین قرآن سے تھے۔ دیگاری، تاہم وہ جمع و حفظ کی نسبت صرف اپنی طرف نہیں کرانا پاہتے تھے۔ انہوں نے برصغیر ہر ایک حافظ و قاری سے رابطہ قائم کر کے بڑی ذمہ داری سے قرآن کو کتابی شکل میں مدد کیا۔

س ۲۱۵: کیا ابو بکرؓ حافظ نہ تھے۔ انہوں نے خود کیوں نہ لکھوا یا؟ ورنہ دو گواہوں کے عادل ہونے کی کیا گارنٹی ہے؟

رج: خود بھی حافظ تھے۔ وہ تدبیب فوتو فی تاریخ الخلفاء ص ۱۸۱ مگر حاکم دیرہ رہ ایسے کام اپنی نگرانی میں ماختت ذمہ داروں سے ہی کروتا ہے اور شہادت کے انوار اعمام کے تحت ایک صاحب کی تحریر، دو گواہوں کی گواہی اور پھر دیگر حافظوں سے تصدیق گارنٹی کی مکمل ضمانت ہے۔

س ۲۱۶: جب خزیمہ بن ثابت و الی آیت ایک گواہ سے ثابت ہوئی تو طبقہ جمع محفوظ کیسے ہوا؟

رج: اسی روایت میں وہ مذکور ہے کہ حضور نے ان کی گواہی کو دو گواہیوں کے برابر قرار دیا تو حفاظت و شہادت کا نصیب پورا ہو گیا۔

س ۲۱۷: کیا عمرؓ، زیدؓ، خزیمؓ عادل ہیں؟

رج: تینوں عادل ہیں۔ صرف ان کا دشمن تبرانی غیر عادل اور ظالم ہے۔

س ۲۱۸: حضرت عمرؓ آئیت رجم لائے۔ زیدؓ نے تحریر نہ کر گئی تھا تھے  
غمز پر اعتبار نہ کرنا جائز ہے؟

ج : حضرت زید نے اصول شہادت کو اپنایا۔ یہی قرآن کا حکم ہے کہ دو گواہ بناد جیسے حضرت قاضی شریح نے حضرت علیؓ بھی سچے کا دعویٰ قبول نہ کیا جس نے اور امام امین جیسے سچے گواہ قبول نہ کیے کہ وہ شہادت کا معيار نہ تھے بالآخر عوی خارج ہوا اور یہودی اسلام کی یہ اصول پرستی دیکھ کر مسلمان ہوا۔ جیسے قاضی شریح کے نزدیک فی نفسہ حضرت علیؓ و حسنؓ بے اعتبار اور غیر عادل نہیں اسی طرح زید کے ہاں حضرت عمرؓ، عزیزؓ، غیر عادل نہیں تعجب ہے کہ جمع قرآن میں اس محنت اور اصول پرستی کو دیکھ کر کافر تو مسلمان ہو جاتے ہیں مگر اضافی دشمن مخالف ہو وہ قرآن۔ کتاب اللہ پڑا طریقہ حملے کرتا ہے۔

س ۲۹ : جمع قرآن کی ضرورت کیوں پیش آئی ؟

رج : مفصل وجہ تم سچی کیوں ہیں ؟ ملکا تا ۱۵۱ دیکھیں۔ ایک وجہ یہ ہے کہ جمع ہونے سے اصلی شکل میں آیا جسے حقیقتہ کتاب اللہ کہا جائے۔ (وَإِنَّهُ لَحِكْمَةٌ مُّبِينٌ) شکریزیز - بیلہ هو قرآن (چیزیں) فی المؤرخ محفوظہ، اب وہ تحریف اور دوست بُرد سے محفوظ ہو گیا۔ درست احادیث کی طرح یہودی اور مجوسی نمائندے الگ الگ صحیفے اور سورتیں بناتے پھر تے جیسے شیعہ ان کی ترجمانی کرتے ہیں پھرنا کام ہو کر قرآن اور فاسدین قرآن پرداشت پیشیتے ہیں۔

س ۲۱ تا ۲۲ : کیا حضرت عمر (رضی اللہ عنہ) آیت رجم کو جزو قرآن مانتے تھے؟ تو انہوں نے اسے قرآن میں داخل کرنے کی کوشش کیوں نہ کی۔ ورنہ کیا غیر قرآن کو قرآن میں داخل کرنا چاہتے تھے یا قرآن سے نادا اتفاق تھے؟

رج : یہ آیت نازل ہوئی تھی اور سچی شیعہ کےاتفاق سے اب بھی رجم محسن کا حکم قرآن باقی ہے مگر اسے منسوب عن التلاوت کر دیا گیا تاکہ اس کی سختی اور شاعت نظرؤں کے اوچھل رہے۔ صرف ضرورت پر کام لیا جائے۔ اب بھی قانون کی کئی خاص جزئیات عوام سے مخفی رکھی جاتی ہیں۔

حضرت عمر جزو قرآن مانتے تھے مگر نسخ تلاوت کی آپ کو اطلاع نہ تھی اس لیے مکھوان چاہتے تھے مگر جب شہادت دو مردم نہ ملی اور حکمت خداوندی سے نسخ تلاوت کی

یہی دلیل ظاہر ہوئی کہ کسی کو یاد ہے نہ تھا رہتے، تو زنکھی گئی۔ حضرت عمر رہتے ہے اصول نہ تھے کہ اپنی طاقت اور مشائے قرآن میں حکم و اضافہ کرتے۔ صرف خطبات میں لوگوں کو تنبیہ کرتے رہتے تھے کہ رجم حکم قرآنی ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس پر عمل کیا ہم نے اسے عالیہ قرآن میں بخوبی میں نہ پڑے (جیسے عصر ما پڑیں پر دیزی اور تجد دزدہ پڑ گئے ہیں، مگر اب ضرورت نہیں کہ تنبیہ اور روایت دریافت رہنما ہی کرتی رہے گی)۔

س ۲۳ : کیا حضرت علیؓ کو قرآن کا علم حاصل تھا ؟

رج : یقیناً تھا۔ کیونکہ وہ یعلِّمُهُ الکتبُ وَالْحِكْمَةُ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَهُ فَلَلَّا مُلِلُ مُلِلُ مُبِينٍ ۚ (وَهُ پیغمبر ان کو کتاب و حکمت کی تعلیم دیتا ہے اگرچہ وہ اس سے پہلے کھلی گرا ہی اور ربے تبری میں تھے۔ آل عمران) کے عموم میں سب صحابہؓ کے ہم کلاں اور شاگرد رسلوں تھے شیعوں پر ہزار افسوس ہے کہ وہ نادان دوستی میں حضرت علیؓ کو قرآن میں بھی شاگرد رسلوں نہیں مانتے بلکہ پیدا الشی عالم لدنی، تورات و انجیل و قرآن کا حافظ مانتے ہیں۔ ملاحظہ ہو (جلد الرعیون ص ۱۸۱ مالات علیؓ)

ہرستے تم دوست جس کے دشمن اس کا آسمان کیوں ہو س ۲۴ تا ۲۵ : کیا زید اور حضرت ابو بکرؓ نے جمع قرآن میں حضرت علیؓ سے شعرو لیا۔ اگر لیا تو وہ کیا تھا؟ اگر نہیں لیا تو وجوہات سے آگاہ کریں۔

رج : کسی شخصیت کے نام سے ہی پارٹی بازی اور شیعہ ہے جو اسلام میں نہ اسے کی جوڑ اور بدترین جرم ہے۔ رسولؓ افادہ کو ایسوں سے ذرا اعلیٰ نہیں۔ (اعراف پ) ایک کام جب فلیسفہ وقت ذمہ دار کیلئے کے اہمام سے کوڑا رہتے ہیں اور اس سے کوئی صحابی اختلاف نہیں کرتا تو یہ سوال اٹھانے کی کیا ضرورت ہے کہ فلاں فلاں عالم و بزرگ سے کیوں مشورہ نہیں لیا گی اگر علیؓ سے عجی لیا جاتا تو کوئی منافق پھر سوال اٹھادیتا کہ ترجان القرآن عبد اللہ بن عباسؓ سے کیوں نہیں لیا گی؟ اقرار الصحابة ابی ہن کعبؓ کو کیوں شامل

ز کیا گی؟ ابن سوہ وغیرے کیوں نہ پوچھا لیا؟ عثمان کو شریک کا کیوں نہ بنایا؟ یہ تشیع اور اشخاص کے نام سے دھڑے بندی کمیں ملک سکتی تھی؟ معاف کیجئے؟ سب صحابہ کرام اس سلسلہ میں ترتیب اور ہم زبان تھے کسی کو اس لکھنی کے افراد سے اور جمع کے طرق کارے اختلاف نہ تھا۔ ان کی علیت و برگی پرشہ تھا۔ لہذا حضرت علیؓ سے مشورہ کی ضرورت نہ تھی۔ البتہ آقان کی ایک روایت بتاتی ہے کہ مجدد اور صحابہ کے حضرت علیؓ نے یہی جمع قرآن کا خود مشورہ دیا تھا۔ جسے مددیق اکابر نے قبل کر کے جمع قرآن کی لکھنی بنادی۔

اگر آپ ”وجہات“ سے آگاہی چلہتے ہیں تو شیعی اصول پر، نقل کفر کفر نہ باشد۔ ہم یہ کہ سکتے ہیں کہ صحابہ کرام / رسول حفاظ کے شہید ہونے کی وجہ سے اُس قرآن کو جمع کرنے کی ضرورت تھی جو خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابہ کرام کو پڑھایا اور حظکرا یا تھا چونکہ حضرت علیؓ کا اس قرآن سے تعلق ہی نہ تھا، انہوں نے تکھا پڑھا تھا بلکہ وہ تو باعتقاد شیعہ ایک اور قرآن کو چالو کرنا چاہتے تھے جو ان کو پیدائش یاد تھا اور جس میں تمام امتِ محمدیہ کی تکفیر و گمراہی، ائمہات المؤمنین کو گایاں، صحابہ کرام اخون اور بناتِ طاہریت کے ایمان اور نسب پر حملے اور متوجهی فحاشی وغیرہ کی تعلیم عینی تو تلامذہ نبوت، صحابہ رسولؐ کیے اس حافظ قرآن سے مددے کر صداقتِ اسلام، نبوتِ محمدی اور حقانیتِ قرآن کو اپنے ہاتھوں ہی ذرع کر کے دفن کر دیتے۔ (معاذ اللہ)

س ۲۱۳ : جو قرآن حضرت ابویکر اور زیدؓ نے جمع کیا اسکی ترتیب ہی تھی جو آج ہے۔

رج : وہی ہے۔

س ۲۱۴ : اگر یہی ترتیب تھی تو ابوالحسن نے شرح بخاری میں یہ کیوں لکھا ہے بلکہ آیتوں اور سورتوں کی ترتیب نہ تھی؟

رج : ابوالحسن نامی شارح بخاری ہمیں معلوم نہیں۔ ان کی بات نادرست ہے۔

س ۲۱۵ : محمد نبوت میں جب قرآن متفرق تھا مرتب نہ تھا تو حضور نے قرآن مقت کو پہچانے کا فرض منصبی ادا کیوں نہ کیا؟

رج : آپ کے اعتراضات قرآن، صحابہ، خلفاء اور خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

پر گھوم پھر کران کو ڈندر رہے ہیں جیسے کٹانی کے بعد گندم گاہی جاتی ہے اور ماشر اللہ مسلمان بھی بنے پھرتے ہیں ”ہم سُئی کیوں ہیں“ میں بتایا جا چکا ہے کہ انھوں نے مصلی اللہ علیہ وسلم نے صحابہ کرام کو قرآن یاد کرایا۔ کتابت بھی کرانی ملک جس ترتیب سے یاد کرایا اس ترتیب سے یہجا کتابت نہ کرانی کیونکہ آئے دن اضافہ ہو رہا تھا اور کچھ آئیں منسوخ بھی ہو جاتی تھیں۔ آخری آیت تکمیل دین حجۃ الوداع کے موقع پر یا آیت سُود وفات سے چند دن قبل نازل ہوئی تھی اب چھوڑ کو اتنی فرصت نہ ملی کہ تکمیل کے بعد دوبارہ ایسے مرتب نکھوات کے منسوخ آیات سے پاک ہوتا۔ اب قدرتی لحاظ سے یہ کام جانشین پیغمبر کو ہی کرنا تھا جس کے شیخہ دشمن بنے ہوئے ہیں تو منصب نبوت میں کوئی ہی کے ناپاک شیئی الزام سے حضرت رسولؐ پاک ہیں۔

س ۲۲۴ : آپ مذہب کی اساس اصحاب کو مانتے ہیں جو علم قرآن سے وافق نہ تھے؟

رج : تلامذہ نبوت اور تعلیم نبوت ہی کو اساس مذہب مانتے ہیں۔ قرآن کی بارش ان کے سامنے جبل نبوت پر برستی اور اس سے ان کی ایمانی اور قلبی لعیتیاں سیراب ہوتیں وہ جاہل نہ تھے ان کے مرتبہ و مقام سے جاہل تبرّا باز کو جمال نصیب ہو۔ س ۲۲۵ : فیض الباری میں قسطلانی کا قول ہے کہ حضور نے مصحف کو جمع اس لیے نہ کیا کہ اسخ ہوتا رہتا تھا اگر جمع ہو کر عصیر اٹھایا جاتا تو اختلاف کی نوبت آتی۔ سوال یہ ہے کہ اسخ کا علم کس کو تھا؟

رج : یہ ساری روایت آپ کے شہبہ کو حل کرتی ہے مگر قرآن دشمنی سے آپ اسے بھی نشانہ طعن بناتے ہیں۔ آنھوں کو ناسخ کا علم پیدا ہوتا تھا اپنے اس خواہ کو بتا ہیتے تو وہ تلاوت چھوڑ دیتے۔ یوں تدریج طور پر بحدادی جاتی جیسے ارشاد خداوندی ہے (فَلَا تَكُنْنَى إِلَّا مَا سَمِعَ اللَّهُ) آپ ہمارا پڑھایا ہوا نہ بھولیں گے مگر جو اللہ جل جلالہ چاہے۔ اگر وہ باقاعدہ ترتیب دار کتابت کر کر پڑھی جاتیں تو نہ بھولیں اور شدید اختلاف ہوتا۔ حتیٰ کہ منسوخ آیات جزو قرآن بن جاتیں۔

س ۲۲۳، ۲۲۴ : اُتیٰ تاریخ فیکم الشقلین (دان میں ایک کتاب اللہ ہے) اور عمرتے کہا : حسبت اکتاب اللہ۔ (بھیں اللہ کی کتاب کافی ہے)۔ جب کتاب مرتب ہی نہیں تو کیا چھپوڑا اور کے کتاب اللہ کما ؟

رج : زندگی کے آخری دنوں میں یہ فرمایا اور ذہنًا و حفظاً وہ مرتب و محفوظ تھا تو اس کے چھوڑ جانے اور کافی ہونے کا حوالہ بالکل درست ہے۔ قرآن نے بار بار کتاب تائنسے کا حوالہ دیا ہے (پ ۲۱-۸) اولئے یقینهم آتا انہلنا علیلک اللہ تب۔

س ۲۲۵، ۲۲۶ : جمع قرآن کا الہام پسے حضرت ابو جہرؓ کو ہوا یا ہوا کو ؟ پھر ابو جہرؓ و زیدؓ نے اس الہامی ملیخ پر اعتماد کر کے آیتِ رجم قبول کیوں نہ کی ؟

رج : حضرت ابو جہرؓ کو جنگ یا مار میں سات صد حفاظ و قرار صحابہؓ کی شہادت پر "الہام ہوا۔ حدیث نبوی میں ہے کہ پہلی امتوں میں بھی ملہم من اللہ" ہوتے تھے میری اُمّت میں ہوئے تو ان میں عمرؓ بھی ہوں گے۔ دیگری مسلم مشکوہ ۵۵۶) آیتِ رجم قبول نہ ہونے کی وجہ بیان ہو چکی۔

س ۲۲۷ : حضرت علیؓ کو بھی الہام ہوا، ان کا جمع کردہ قرآن کیوں نہ لیا گیا ؟

رج : حضرت علیؓ صحابہؓ الہام اور غلیفہ راشد تھے۔ مگر یہاں انہوں نے الہام کا کوئی دعویٰ نہ کیا۔ "دعیٰ سمت گواہ چست" نہ بننے "حضرت علی قرآن جمع کر کے لاسے مکر قبول نہ کیا گیا" یعنی وہ گھرتو بات ہے جس پر فسرا کر آپ قرآن شریف کو نقلي اور جعلی محرف بتا کر ڈالا نامیٹ کر رہے ہیں۔ بندہ خدا ؟ ذرا اضافہ داییان سے کہئے، اس افسانہ کا ذکر کس امام کی کتابِ حدیث، تاریخی تواریخ، فتحوار کے کلام اور تکلیفین کی ابجاتیں ہیں۔ ۱۰۰ اسوال کے تیر تو آپ نے قرآن پر چلا دیئے، ذرا دو مستند حوالے اسی بات پر آپ جمع کر دیتے تو غور کیا جاتا۔

س ۲۲۸، ۲۲۹ : کیا آپ کی رائے میں حضرت ابو جہرؓ کا جمع کردہ قرآن معتبر تھا یا نہ ؟

رج : یقیناً اسی پر تمام صحابہؓ اور اُمّت کا اجماع ہے: "إِنَّا لَهُ لَحَفِظُهُونَ" ہم ہی محفوظ قرآن میں "وَا لَنْ يَذَرْنَاهُ" وہ فدا نے یہ بر وقت کام اپنے بنی کے جانشین سے لیا۔ تنہایی فضیلت آپؑ کو افضل الصحابة قرار دیتی ہے۔

س ۲۲۹ : اگر معتبر تھا تو حضرت عثمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے عہد میں مردان نے یہی قرآن کیوں جلدی لا؟ (ذینubarی پ)۔ رج : معتبر تھا بسی تو اسی سے حضرت عثمان نے صاحب مکوئے مردان پہنچے ہمیں شیخ سعید یا کسی کوئی اختلاف کا تم نہ بڑھ طباعت کے بعد وہ یا الپیلوں کو دعویٰ بھی نہیں۔

س ۲۳۰ : حاکم نے متدرک میں بخاطر ہے کہ قرآن تین دفعہ جمع ہوا۔ پہلی مرتبہ حضور کے سامنے احوال دیں کہ عہد نبوت والے قرآن کو آپ قبل اعتبار سمجھتے ہیں ؟

رج : یقیناً سمجھتے ہیں کیونکہ زیدؓ فرماتے ہیں ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے پرچوں سے قرآن جمع کرتے تھے۔

س ۲۳۱ : پھر اسی قرآن کی انقال کیوں نہ کر دی گئیں ؟

رج : محمدؓ سدیقی میں جن کاغذوں پر تمہارے لکھنے والے، بھروسیں کی ٹھیکیوں اور ملاؤں کے چڑاوں وغیرہ سے حضرت زیدؓ نے جو آیات جمع کیں وہ حضور کے سامنے ہی صحابہ کرام نے لکھی تھیں۔ ان کو بی نقل کر کے مجموع مرتبہ کیا گیا۔ یعنی امام حاکم کی روایات کے مطابق جمع قرآن کے تین دور تھے۔ پہلی مرتبہ وہ جب تازہ وحی آتی اور عاضرین ہر قابل کتابت چیز پر کھو لیتے تھے مگر وہ اپنی یادداشت کے طور پر لکھتے تھے جیسے آج بھی استاذ کے فرموداں تلقینہ کیے جاتے ہیں۔ اس وقت ان کے سامنے تدوین یا قطعہ آیات تیار کر کے دوسروں کو پڑھانا مقصود تھا تھا۔ الاما شاء اللہ ! حضرت زیدؓ اسی چڑوں سے کوئی سورت بھر جس بھروسہ تھے جمع کرتے تھے۔ صدیق اکبرؓ کے عہد میں باقاعدہ ازالہ حکما و الناس حفظ کی خاص ترتیب سے تمام اشیاء سے قرآن نقل کیا گیا اور کتابت پر کم اکم دو گواہ قائم کیے گئے اور پورا قرآن مرتب کر کے بیت المال میں محفوظ رکھ لیا گیا۔ پھر جب حضرت عثمانؓ کے عہد میں اشاعت قرآن کی دور رازیک محدودت سامنے آئی اور اختلاف القائلین میں آیا تو اسی مصروف کی چھنٹلیں ایک کیٹی سے مزید کروائیں اور بڑے بڑے صوبوں میں پھیلا کر مزید نقلیں کروائی گئیں جیسے آج کل پہنچ پہنچ سے کام لیا جاتا ہے۔

گویا آج کی اصطلاحی زبان میں عہد نبوی کا جمع ایک سو وہ کی تخلی عہد صدیقی کا جمع خوش نویں کی کتابت کی شکل ہے اور عہد عثمان کا جمع اور اشاعت پہنچ پہنچ کی

خدمت و طباعت تھی۔

س ۲۳۴ : بھی ختم ہو گیا کیونکہ عند نبوی میں لکھے ہوئے مستند اور اق مانع بنے۔

س ۲۳۵ : احزاب کی ایک آیت برداشت بخاری حضرت عثمانؓ کے عند میں شامل کی گئی کیوں ؟

رج : اس کا مطلب یہ نہیں کہ فی نفسه یہ آیت رجال صدقہ قوام عاہد اللہ علیہ.... الح قرآن سے کم تھی اور لوگ اسے پڑھتے سناتے نہیں تھے۔ بلکہ وہ مکتب شکل میں کسی کے پاس دمل سکی اور درج ہونے سے رہ گئی۔ پھر جب عند عثمانؓ میں مصافت کی کتابت شروع ہوئی تو حضرت زیدؓ کو یہ آیت یاد تھی۔ تفتیش وتلاش بخاری رکھی تا آنکہ خرمیہ بن ثابت کے ہاں تحریر مل گئی تو شامل کی گئی۔ اس آیت کے علیہ و ذکر سے یہ حصر تہلنا مقصود ہے کہ قرآن کی ہر آیت باقاعدہ تحریری ثبوت اور گواہوں کی شہادت سے تائید حفاظت کے علاوہ۔ ثابت کی گئی جس کا تیج یہ ہے کہ قرآن کی ہر آیت قلعہ قرآن ہے نہ کوئی آیت کم ہوئی ہے اور نہ زیادہ کی گئی ہے۔ اب اگر صحابہؓ کے اس اہم جم جم اور حفاظت قرآن پر۔ حجر علینا جمعہ و قرانہ دھرم ہمارے ذمے اس کا جمیع کرنا اور پڑھانا ہے، کی عملی اور ایفائی عمد کی شکل ہے۔ کسی کو اعتبار نہیں۔ تو اس کے معتبر ماننے کی اور کوئی شکل نہیں وہ قرآن سے اور اس پر ایمان و عمل سے بدشور مردوم رہے گا جیسے شیخ کا وجد خود گواہ ہے۔

س ۲۳۶ : بخاری میں ہے کہ حضرت عثمانؓ نے حفظہ سے مصحف صدیقی مہکو اکر قرآن کمٹی کو حکم دیا کہ اس کے متعدد نسخے لکھوگا کسی آیت میں اختلاف پاؤ تو اسے لغت قریش میں بھئنا۔ کیا حضرت عثمانؓ اس قرآن کو مستند اور اختلاف سے پاک اعتقاد نہیں کرتے تھے ؟

رج : یہاں قرآن میں اختلاف یا غلطی ہونے کا تصور نہیں بلکہ رسم الخط اور کتابت کافر قرداد ہے۔ یعنی کسی لفظ کی کتابت میں اختلاف ہو تو قریشی زبان والے تم خط اور لمحہ میں لکھنا کیونکہ ان کی ہی زبان میں اُتر۔ چنانچہ ایسا ہی انھوں نے کہا۔ تو اب جو کھا

گیا وہ قرآن لغت قریش پر لکھا گیا جس پر اُدلاً اُترا تھا۔ باقی نسخات میں ادائیگی یا بت کی اجازت دی گئی ہے۔ مگر اختلاف سے پاک رکھنے کے لیے اس اجازت کو نظر انداز کیا گیا۔

س ۲۳۷ : الْجَمِيعُ شَدَرَهُ قُرْآنٌ صَحِيفٌ وَ مُكْلِلٌ تَحْاتُهُ كَيْلٌ كَيْلٌ دِيْنِيْ گئی ؟  
رج : مُكْلِلٌ تَحْاتُهُ نسخے تیار کرنے کے لیے کامیوں کی ڈپوٹی ملکی گئی۔

س ۲۳۸ : کیا حضرت عثمانؓ نے حضرت علیؓ سے یہ خدمت لینے کی سماں ؟  
رج : نہیں ! یہ کام چھوٹے لوگوں کے مناسب سمجھا گیا۔ حضرت علیؓ تو عثمانؓ کے فریض تھے اس مشودہ میں شریک تھے۔ ایک مرتبہ انھوں نے خود فرمایا : لوگوں عثمانؓ نے یہ کام ہمارے مشورے سے ہی کیا ہے اور اگر ان کی جگہ یہ خلیفہ ہوتا تو اسی طرح کرتا۔ زاید بن العقبہ، قعیابی  
س ۲۳۹ : بھی اس سے حل ہو گیا کہ اگر عثمانؓ کے اس عمل سے علیؓ کو اختلاف ہوتا تو بڑا اظہار کرتے۔ وزارت سے استحقی دیتے۔ پھر اپنے پنجالہ دور خلافت میں قرآن کی نئی ندویں اور اشاعت فرماتے۔

س ۲۴۰ : کیا حضرت عثمانؓ حافظ قرآن تھے ؟

رج : جی ہاں ! ایک رات میں ایک یاد دوستوں میں پورا قرآن پڑھ رہی تھے  
تھے۔ (حلیۃ الاولیاء)

س ۲۴۱ : اگر تھے تو جو قرآن میں خود اپنی خدمات کیوں پیش نہیں نہیں ؟

رج : خلیفہ ہر کام خود نہیں کیا کرتا۔ اپنی بخراں میں کو دلتا ہے۔ خود حفظ کی وجہ سے مسودہ دے سکتے تھے مگر آپ جیسے لوگ اسے مداخلت قرار دیتے تو حکومت کا بناؤ ہی قرآن مشور کرتے۔

س ۲۴۲، م ۲۴۲ : دریج بالا سوالات کی موجودگی میں آپ قرآن کو اصحاب کامتفقہ کیے کہتے ہیں ؟

رج : یہ سب سوالات بوجس اور بعض قرآن کا اکیلہ ہیں تمام صحابہؓ اسی میں الدفین از الحمد تا والناس قرآن کے قرآن ہونے پر متفق تھے اور یہی تو اتر کی دلیل ہے۔

س ۲۴۳ تا ۲۴۵ : کیا صحابہؓ کا اختلاف باطل چیز ہے ؟ پھر بتا یہ کہ ان کے

مصاحف باطل تھے یا نہیں۔ پھر باطل پر ایمان رکھنے والا بے دین ہو گایا ہیں۔ اگر اخلاق صاحب برحق تھا تو پھر بتائیے اس حق کو عثمانؓ نے کیون مٹایا؟ پھر مٹانے والا راشد کس طرح ہجرا؟ رج: صحابہ کا اختلاف در قرآن تسلیم ہی نہیں۔ ان کے مصاحف بھی باطل نہ تھے۔ البتہ بعض حوصلات کے مکتوبہ بیاضات۔ جن کو مصاحف کہا جاتا ہے۔ ایسے تھے کہ وہ مکمل نہ تھے اپنی یادداشت کے لیے مشکل الفاظ کے فڑ لوٹ۔ معانی اور تشریفات بلوگی معاونہ دیتی یعنی کے پاس منسوب آیات بھی تھیں۔ بعضوں کی ترتیب نزوں کی۔ اب ان انفرادی مسودات کے مقابل وہ مجموعہ یقیناً جامع و مکمل تھا۔ جو ایک کلیٹی نے خاص شرائط اور اہتمام کے ساتھ جمع و مرتب کیا اور صدری حفظ کے مطابق تھا۔ لہذا حضرت عثمانؓ نے اس سے مزید نقلیں کر اسلامی ممالک میں پھیلادیں۔ باقی سب کو مٹا دیا تاکہ وہ غیر قرآن سے مخلوط ہونے کی وجہ سے آئندہ اختلاف کا سبب نہ جائے اور یہ کام یقیناً راشد پر کوت برحق تھا۔ یونہ کا ابتداء چند اختلاف کرنے والے صاحبان مخالف نے بھی پھر اس سے اتفاق کیا۔ اب موجودہ قرآن پر ایمان ہی برحق ہے اس کے برعکس کسی کی قدمی مرجوع ذاتی راستے کو اچھالنا اور قرآن کو مشکوک جتنا کسی زندیق سبے ایمان شخص کا ہی کام ہو سکتا ہے۔ آج بھی اہم سائل پر قومی اسمبلی میں وزارت قانون میں یا ہائی کورٹ وغیرہ میں کسی مسئلہ پر اختلاف آکر یارہ و قدح ہوتی ہے مگر جب فیصلہ ٹے ہو جائے تو اختلاف ختم ہو جاتا ہے۔ اب اگر کوئی اختلاف کرے یا نصیلہ غلط تباہ تے تو ملکی اور قومی مجرم سمجھا جاتا ہے جو کبھی قوم و ملک کا وفادار نہیں ہو سکتا۔ آج شیعہ اگر تدوین قرآن کے وقت بعض معمولی جزوی اختلاف کو ہوادیتے اور قرآن کو غلط بتلتے ہیں۔ کیا وہ کافر یا دشمن اسلام نہیں ہیں؟ س ۲۵۶: قرآن کو جلا ناٹواب ہے یا گناہ؟ اگر ثواب ہے تو یہ حرمتی قرآن پر احتجاج کیوں؟

رج: قرآن کو بے حرمتی کی نیت سے جلانا، روشن گناہ بکیرہ بلکہ کفر ہے جیسے شیعوں کے جلوس جلسہ مسلمانوں کی مساجد پر جعلے کرتے ہیں تو ملاریوں سے قرآن نکال نکال کر جلاتے ہیں اور پاکستان میں بارہا ایسے واقعات ہوئے۔ پھر یا مسلمانوں کے انتقام

کا نشانہ بنتے ہیں جیسے گذشتہ سال کراچی کے فسادات، نیو کراچی میں ایک سجدہ پر قبضے اور قرآن بلنسے شروع ہوئے تھے۔ یا پھر بدشکل کی ناگفتہ بہوت ہوتے ہیں۔ قرآن کی بے حرمتی پر احتجاج مسلمانوں کا حق ہے کیونکہ ان کی ہی مقدس تین جان سے بھی عزیز نہ کتاب ہے۔ چونکہ شیعہ کو اپنی یہ کارروائی معلوم ہے اس لیے احتجاج سے چڑھتے ہیں سوال از خود یہ بات بتارہا ہے کہ شیعہ کا قرآن پر ایمان نہیں اور نہ ہو سکتا ہے۔ س ۲۵۷: اگر گناہ ہے تو تم تکمین گنہگار ہوئے یا نہیں؟

رج: صحابہ نے یا حضرت عثمانؓ نے ایسا ارتکاب نہیں کیا۔ انہوں نے تو صحیح قرآن کو مذکون و محفوظ کر کے پھیلایا جو چیز حفاظت قرآن کی انتظامی مکتبہ عملی کے تحت ملائی گئی، وہ خالص قرآن نہ تھی بلکہ غیر قرآن سے مخلوط بیشہ اور اراق و بیاضات تھے۔ فتح الباری میں ہے کہ اہل سنت کے جلیل عالم قاضی عیاض نے یقین سے لکھا ہے کہ ان اور اراق کو انھوں نے پہلے پانی سے دھویا تھا پھر مبالغہ "ملا ڈالا اعطا تاکہ کچھ اثر باتی نہ رہ جائے۔" تو شیع میں ہے کہ ان اور اراق کو جلانا اس لیے ہے جائز تھا کہ ان میں منسوب آیات، تفسیر، غیر قریش کی لفظ اور قرأت شاذہ ملی جلی تھیں۔ (خالص قرآن نہ تھے۔ رہ جانے سے ذریعہ اختلاف بن سکتے تھے)۔

س ۲۵۸: جو شخص اپنی مرضی سے قرآن میں کمی بیشی کرے، اس کی کہتی ہے؟

رج: تحریف قرآن مذموم ہے ایسا شخص مجرم ہے۔

س ۲۵۹: حضرت عثمانؓ کو اس جرم سے سکیسے رہی الذمہ محیں گے جنہوں نے حکم دیا کہ اختلاف کی صورت میں قلشی زبان بکھر دی جائے؟

رج: حضرت عثمانؓ نے قرآن میں تحریف نہیں کی۔ لفظ قریش پر ہی اقتدار و قرآن اُڑا تو اس میں کتابت بہر حال افضل تھی اور باقی اللغوں کا لکھنا سولت کے لیے تھا جس کی اجازت بعد میں ملی۔ جب لوگ لستہ قریش سے ماؤں ہو گئے اور پڑھنا لکھنا اکنہ ہو گیا۔ اب دیگر لغات کی وجہ سے اختلاف اور جھگڑے پیدا ہو رہے تھے جیسے امینیہ سے حضرت مخدیفہ بن یمان نے فوج میں خبر دے کر کہا ادر! ہذا!

الاًسْمَةُ قَبْلَ أَنْ يَخْتَلِفُوا فِي الْكِتَابِ اخْتِلَافُ الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى  
(بخاری ص ۲۶۴)۔ (اس امت کا انظام کرواس سے پہلے کہ یہ کتاب اللہ میں  
یہود و نصاریٰ کی طرح اختلاف کریں)۔ اب بھی یہ بات کو لغت قریش پر اتنے  
کیا دلیل ہے؟ تو ابن عباسؓ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:  
اقرئی جبریل علی حرف فلموازل کہ مجھے جبریل نے ایک قسم کی ہی قرأت  
استرزیہ حتیٰ انتیٰ را سبعة پڑھائی۔ میں اور بھی طلب کرتا رہیا مگر تک  
احرف (بخاری ص ۲۵۵) کسات پڑھادیں۔

سات حروف سے مراد سات قرأتیں، سات لفظیں، سات کیفیتیں، سات  
معانی، سات اعراپ وغیرہ مارادیں۔ تفصیل فتح البادری ص ۲۷۹ وغیرہ میں ہے۔  
اور صحابیہ کرامہ و محمدینؒ نے مجھی سی سمجھا ہے۔ چنانچہ بخاری ص ۲۶۴ پر باب ہے:  
باب منزل القرآن بسبان قریش والعرب قرآناعربیابسان عربی میں۔  
پھر حضرت عثمانؓ کا کیئی قرآن کو خصوصی حکم و ایت کیا ہے کہ قرآن لسان قریش میں بخنا  
کیونکہ قرآن ان کی ہی زبان میں اُٹرا، کا تبول نے یونی کیا  
تو غیر قریش لغت یا انداز کتابت کی اجازت بعد میں حاصل کی گئی تھی وہ قرآن  
کا جزو نہ تھی جب اس سے بھی لوگوں نے غلط مفاد دقبائل و الحجر پستی) امتحانا چاہا تو  
حضرت عثمانؓ نے بحیثیت غلیقہ راشدیہ کتابت ختم کر دی اور ان کو یہ اختیار اس حدیث  
نبوی صلی اللہ علیہ وسلم سے ملا ہے:

عَلَيْكُمُ الْبَسْطَى وَسَنَةُ الْخَلْفَاءِ الْمُشَدِّينَ لوگو؟ تم میرے طریقے پر اور میرے ہدایت  
المهدیین۔ (ابوداؤد، مکوارہ مفت، احمد، ترمذی) یافہ خلفاء راشدین کے طریقے پر ضرور چلنے  
س ۲۵۵ : المصائب لابی واوہ میں حضرت عمرؓ کا مقولہ ہے: دو کانت  
ثلاث ایات لجعلتها سورة على حدتها۔ یعنی الگریہ تین ایتیں ہوتیں تو میں الگ  
سورت بنادیتا۔

رج: یہ فرضی تباہ ہے مطلب یہ ہے کہ اگر تین ایتیں ہوتیں تو سورت بننے کے

لائق تھیں اور خدا ان کو ہماری دعا کی بدولت بتا دیتا یا یہ ممکن ہے کہ غلیقہ راشد کی  
حیثیت سے ایسا خود کرتے کیونکہ اس میں قرآن میں کمی بخشی کا تو تصویر نہیں۔ یہ سمجھو  
کہ تین ایات کو الگ صفحہ پر پہکنا ہے اور باقیوں سے فصل کرنا ہے۔ جیسے رو عات کے  
ذریعے فصل عارضی پایا جاتا ہے۔

س ۲۵۲ : عجیب اس سے حل ہو گیا کیونکہ غیر نبی انتظامی بات کر سکتا ہے اس  
میں تحریف قرآن کی بخشی یا ترتیب کی تبدیلی نہیں۔

س ۲۵۳ تا ۲۵۵ : بھی بے فائدہ بھرپت ہے سورت بقرہ کی کون سی ایات ہیں  
جو حضرت عمرؓ نبی اسرائیل میں لگانا چاہتے تھے؟  
اور پھر آخر برات کی دو ایتیں لقد جَاءَكُفُرَ رَسُولِنَا... الخ برأت ہی  
کے آخر میں لگائی گئیں اور سورت توبہ یا برأت نزول کے اعتبار سے آخری سورت ہے۔  
س ۲۵۶ : معلوم ہوا جس قرآن کو عمر مانتے تھے اسکی آخری سورت برأت تھی۔  
رج: غلط فہمی بالسوال میں مل ہو گئی کہ حضرت عمرؓ نزول کے اعتبار سے آخری  
سورت (توبہ) میں ان کو لگا رہے تھے جیسے اب ہے۔ ترتیب جبکی کے اعتبار سے آخری  
سورت مرا دنیں ہے۔

س ۲۵۷ : بخاری صحیح القرآن میں ہے کہ صدیق اکابر نے فرمایا: "ہم وہ کام کیے  
کریں جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے نہیں کیا؟" ثابت ہوا کہ غلافِ سنت ہے۔ کیا آپ کا  
قرآن بدعت ہے یا سنت؟

رج: سبحان اللہ! تعزیزی، علم، شبیرہ، ضریح، مزار، تابوت، ملکیہ، ذوالجناح  
محمدی، امام بالڑہ وغیرہ یادگاری بتوں اور بدعتوں کے پیغمبری قرآن کو بھی بدعت کہا رہے  
ہیں۔ کیوں نہ کیں؟ آخر یہ ان کا دشن جو ہوا، اور یہ اس کے دشن ہوئے۔ بنده کیم؟  
اس میں کون سی بدعت کی بات ہوئی ہے؟ وہی ۶۶۶ ایات اور ۱۱ سورتوں  
والقرآن جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے لکھوا یا پڑھایا اور صحابہؓ کو یاد کرایا تھا۔ انہی  
ادراق و مکتوبات سے صحابہؓ نے ناگزیر ضرورت کی بنارپ۔ جو عہد نبوت میں پیش نہ کی

بھی نہ پیش آسکتی تھی۔ کیونکہ وحی جاری تھی۔ حفاظ کے شید ہونے کی صورت میں حضور پھر مکھوا کرتے تھے۔ اسے یک جاگتا بیٹھنے میں لکھا دیا۔ اگر یہ بدعت ہے تو قرآن پاک کے ترجیحے، تفسیریں اور قرآن فہمی کے لیے صرف دخو، اصول تفسیر وغیرہ علوم سب بدعت ہو گئے۔ تاج پکنی وغیرہ کے مطابع قرآن مجید یعنی بدعت بن گئے۔

س ۲۵۸ : زید نے جو کہا : واللہ اگر پھاڑوں میں سے کسی پھاڑ کے نقل کرنے کی محیے تکلیف دیتے تو مجھے اتنا گل ان گزرتا کہ جمع قرآن کا حکم دیا۔ کیا زید اس کام کو فلاہی وجائزہ جانتے تھے؟

رج : یہ کام کی سنگینی اور مشکلات کا احساس ہے اور ہر ذمہ دار اہم کام لیتے وقت یہ حکوم سرکتی ہے۔ درینہ اسے حضرت زید فلاحی اور سخن ضرور جانتے تھے خوشی کے ساتھ کیا۔ آپ نے ترجیح میں خیانت کی ہے۔ اثقل علیہ کا ترجیح یہ ہے۔ پھاڑوں کی نقل سے بھی یہ کام مجہد پر بھاری اور مشکل تھا۔ آپ نے گل ان گزرتا کر یادل کی نفرت اور نالپندیدگی جتنا ہی ہے۔ جو قائل کی مراد کے لیکس غلاف ہے۔

س ۲۵۹ : پھر زید نے حضرت ابو بکرؓ سے مکالمہ کیوں کیا؟ ان کی شرح صدر پر اعتبار کیوں نہ کیا؟

رج : کام کی نزاکت و اہمیت کا یہی تعاضنا تھا۔ حضرت زید رزے شیخہ اور انبیاء مقلدانہ تھے جب دلائل سے شرح صدر ہوا تو کام شروع کیا۔

س ۲۶۰ تا ۲۶۲ : اگر بعد از رسولؐ زیادتی در دین کے الہام کا کوئی دعویٰ کرے تو قبل ہوگا؟ پھر مرا قادیانی کا الہام کیوں نہیں مانتے؟ اول جن مظہرات کا الہام کس دلیل سے مانتا ہے؟

رج : اسے دُمن قرآن و رسولؐ! تو نے بدباطنی سے کتابت قرآن کی خدمت اور اس کی حفاظت کو دعویٰ نہیں کیا۔ ابر کردیا اور قادیانی کذاب سے صحابہ کرامؐ کو جا ملایا۔ کیا یہی آپ کی رواداری اور ایمان بالقرآن ہے؟ یہ تہذیب سے سلسلہ امامت امامی شریعت نے مرا کو یہ را سمجھا۔ کہ اگر بعد از محمد رسول اللہ تھے بعد ویگرے۔ باہمیں یہ دعویٰ کریں۔ دستِ شید سے ان تمام دعویٰ کی دلیل تھا مایہ باب شتم نام است پر پہ انکا ختم ثابت ہے (یہ بھی)

۱۔ کہ مہشیں سچیہ معموس، واحب الاطاعت، صاحب احکام و شریعت ہیں۔

۲۔ مثل نبی ان پر ایمان لانا اور بنام شیعہ ان کی امت بننا ضروری ہے۔

۳۔ وہ مثل نبی محبوب ملائکہ صاحبان وحی، صاحبان کفر و مخالف اور صد شریعت ہیں۔

۴۔ مثل نبی ان سے ذرا اجتماعی اختلاف رکھنے والا بھی پکا کافر ہے۔

۵۔ وہ حرام و حلال میں مختار اور نبی شریعت ساز ہیں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر اپڑا

ہوا قرآن اب منسون، غلط اور ناقابل عمل ہے اور ان کی امامی شریعت جعفری ہی وجوب الاتباع ہے۔

اور بھوئے بھائے محیت اہل بیت مسلمان ان دعوے داروں اور ان کے مذہب کو اسلام کی شاخ تسلیم کر لیں۔ تو وہ (مرزا) اگر ظلی، بروزی امتی نبی ہونے کا دعویٰ کرے اور کلمہ قرآن، رسالت و توحید میں کوئی کمی بیشی (جیسے ائمہ شیعہ نے کی)، نہ کرے تو وہ کیوں مسلمانی سے فارج ہوا۔ (معاذ اللہ)

### غیر اے باد صبا ایں آورہہ تست

حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے ملجم من اللہ ہونے پر دلیل۔ حدیث بنوی سوال ۲۲۵ کے جواب میں بیان ہو چکی۔ مزید یہ ہے کہ فرمان رسولؐ ہے: "اے اللہ اسلام کو عمر بن خطاب کے ذریعے عربت اور غلبہ دے۔" (احمد، ترمذی، شیخو کتب احتجاج طرسی نیز فرمایا: اللہ نے حق عرب کی زبان پر رکھ دیا ہے وہ حق ہی پوچھتے ہیں، "مخلوکہ م۵۵") نیز حضرت علیؓ کا فرمان ہے: ہم یہ بات انوکھی نہیں جانتے تھے کہ سکینہ (امر غیبی الہام) عرب کی زبان سے بولتا ہے۔ (بہیقی)

س ۲۶۳ : اگر یہ کام فی الواقع الہام سے ہوا تو حضرت عثمانؓ نے قبول کرنے میں اختیاط کیوں برتنی؟

رج : الہام مثل وحی قطعی نہیں ہوتا۔ دوسرا عالم و مجہد شرعی دلائل سے پرکھ سکتا ہے اور حضرت عثمانؓ نے تو یقیناً قدر کی کہ اس نو پھر نہیں لکھوا۔ اسی تحریک کا قائم المؤمنین حضرت حفصہؓ بنت عمرؓ سے منگو اک مرید اقتیاد سے نقیبی کرائیں اور اطرافِ عالم میں

اشاعتِ قرآن کا زبردست فرضیہ سراجِ نام دیا۔

س ۲۷۴: علی علی یوگیا۔ ناز سرفوجی ہوا نے مفتاد الہم ہوا۔

س ۲۷۵: سورت بقرہ میں عدت وفات کی آیت ناسخ منسوخ سے پہلے کیوں ہے؟  
رج: عمل ناسخ پر ہو گا منسوخ پر نہیں اس لیے اسے مقدم کیا گیا۔

س ۲۷۶، ۲۷۷: فاما الذین اسودت وجوہہم۔ اس مبتدا کی خبر تائی  
اگر مخدوف ہے تو کیا رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم نے مخدوف کیا۔ حدیث متواتر سے ثابت  
دیں درزِ قرآن کو ناقص کیں؟

رج: سنارتے تھے کہ آج سے ساٹھ سال قبل شیعوں کے مجتہد مرا احمد علی لاہوری

نے قرآن پر سل اعترافات کیے تھے اور پھر (معاذ اللہ) یہ کفریہ دعویٰ بھی کیا تھا کہ ایسا

قرآن میں بھی بناسکتا ہوں۔ وہ تو والذین کَذَّبُوا بِالْيَتِنَا اولِئِكَ اصحاب

الشanson (جن لوگوں نے ہماری آئیتوں کو جھٹلایا وہی دوزخی ہیں) کے تحت نارِ جہنم کا

وقہ اور ایندھن بن چکا۔ اب اسی گھسے پلے کفریات کو ہمارے سائل نے بھی سوال

میں پھیلا کر جہنم کی الاطمیت کر لی ہے۔ یہ احترافِ قرآن سے بعض اور ذوقِ عربیت

زہرنے کی وجہ سے ہے ورنہ کسی غیر مسلم نے بھی یہ طعن نہیں تلاشنا۔ پوری آیت یوں ہے:

فَآمَّا الَّذِينَ اسْكُدُتُ وَجْهَهُمْ رہے وہ لوگ جن کے چہرے کامل ہوں  
أَكَفَرُ مُتَمَّلُونَ لَعْنَةِ إِيمَانِكُمْ گے تو ان سے کہا جائیگا کیا تم نے ایمان کے

فَدُوقُوا اللَّعْذَابَ بِمَا لَكُمْ تَكْفُرُ فِي رَبِّكُمْ (۲۷۸) بعد کفر کیا تو اپنے کھڑکی پا داش ہیں علیکمْ حکم پھو۔

یہ حملہ استفہا میہ ہی عکماً اور معنا خبر ہے کیونکہ خبر بنائے بغیر اس کا مقابل سے کوئی

تعلق ہی نہیں۔ جب حملہ استفہا میہ خر ہو تو اسے مادہ قول سے فعلِ محبول کا ناسب فاضل  
بناتے ہیں تو ترکیبِ بخوبی میں "یقال لَهُمْ" مخدوف سمجھا جائے گا اور اس پر

DAL یہ مقولہ (حملہ استفہا میہ سوالیہ) ہو گا۔ بھیتے ترجمے سے واضح ہے اور خبر کی کمی و  
حذف کا کچھ نہیں ہے۔ بھیتے ہماری تفسیر درج المعنی پک اور جلالین،

بیضادی میں بخوبی ہے۔ شیعہ کی مجمع البیان طرسی میں پر ہے۔

اور اما کا جواب۔ فَآمَّا الَّذِينَ اسْكُدُتُ وَجْهَهُمْ میں "یقال لَهُمْ" الفعل  
الآلیہ مخدوف ہے۔ کیونکہ چوروں کی سیاہی طور جھٹک اس پر دلالت کرتی ہے کیا وہ خود  
ناطق ہے اور ماقبل بیان پر اعتماد کرتے ہوئے بہت سے مقامات میں قول مخدوف ہتا  
ہے جیسے وَلَوْ مَسَارِي إِذَا مُعْجَرْمُونَ نَأْكُسُوا وَسُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ  
رَبِّنَا الْأَصْنَمْ لَا۔ یعنی یقینوں مخدوف ہے۔ وہ کیسے گے اے ہمارے رب  
ہم نے دیکھ لیا۔ کیونکہ مجرموں کا سر جھکانا بزرگی حال یہ کہنا ہے اور اس کی شاہزادیوں ہوتی ہیں۔  
جب یہ عربی الملوک کے تخت ہے تو یقال لَهُمْ کے مخفف پر حدیث متواتر کیا گیا

مخدوف ہے۔ بالفرض یہ لفظ اکفرتعم سے پہلے تلاوت کیا جائے تو کلام کی بلاغت  
اور اعجاز ختم ہو جائے گا۔ ممکنی عربیت سے سدھا بذریعہ رکھنے والا اسے ناجائز اضافہ قرار  
دے گا۔ شیعہ بلاغت اور محاوراتِ قرآنی کو کیا جائیں؟ "بھیں کے اگے بین بجائے"  
والاسکلہ ہے سالغز نہ قرآن ناقص ہے ذمہا گہر کو غلطی مگی ہے۔

س ۲۷۹: اقان میں ہے کہ عثمان نے برأت کو انفال کا جائز و سمجھ کر دونوں کو ملا  
دیا اور بِاللَّهِ تَعَالَى يَعْلَمْ کھی۔ کیا عمدابیکر قرآن میں بھی ایسا ہی تھا؟ تو کیا معتبر نہ ہوا۔

رج: حضرت ابو بیکر قوالي محبیف میں بھی برأت سے پہلے بِاللَّهِ تَعَالَى يَعْلَمْ کیا  
تھی تو ابو بیکر و عثمان میں نہ کوئی اختلاف ہے۔ قطع برید کا کسی پرالام ہے۔ نہ کوئی نئے الام  
کی فرضی داستان ہے۔

بسم اللہ نکھنے کی وجہ قسطلانی میں یہ بخوبی ہے کہ سورت توبہ امان اٹھانے (اعلان  
جگ) کے یہ نازل ہوئی ہے اور بِاللَّهِ تَعَالَى يَعْلَمْ میں امان پائی جاتی ہے۔ داس  
تعارض کی وجہ سے آنحضرت نے بسم اللہ نہ کھوائی) یا یہ وجہ ہے کہ آنحضرت اس کا موضوع محل  
شربتا سکے تھے کہ وفات ہو گئی۔ (کیونکہ یہ سب آخری سورت ہے) اور اس کا مضمون (جہاں)  
انفال کے مضمون کے مناسب تھا۔ کیونکہ اس میں کفار سے معاہدات کا ذکر تھا اور  
توبہ میں معاہدات اٹھانے کا تو اس کے بعد سے لکھا گی۔ (ماشیہ بخاری ص ۱۷۷)

س ۲۸۰: عثمان نے قطع و برید اور اضافہ کیوں کیا؟

س ۲۳ : ع. پی سابقہ تقریبین دفع ہو گیا کہ عثمانؓ نے کوئی حک فاضاذ نہ کیا۔  
 س ۲۴، ۲۵ : ابن سعید سے قرآن پڑھو سے (فمان رسول) تسلیم کرتے ہیں ؟  
 اُتسلیم کرتے ہیں تو اقانہ میں لکھا ہے ان کے مصحف میں اسم اللہ تھی۔ اب کیوں نہیں ؟  
 ج : فمان رسول تسلیم ہے مگر اس کے ساتھ تین اور بزرگوں سے بھی قرآن سیکھنے  
 کا حکم ہے۔ حضرت سالم مولیٰ الی خدا نے، ابن کعب، معاذ بن جبل۔ (بخاری و مسلم مشکوہ میں)  
 حقیقت ہے کہ ان بزرگوں سے توبہ کے شروع میں بسم اللہ تکھنے کی تبلیغ کی مقول نہیں اور باقی  
 صحابہ کا ترجمہ مسلم ہو چکا۔ توفیقہ لص از پیغمبر نہ ہونے کی سوتی میں کثرت رائے پر ہوا۔  
 س ۲۶ : خدا نے قرآن کے قائم رکھنے کا حکم کس کو دیا ؟ یہ حکم کس آئیت میں ہے ؟  
 ج : بعد از نبی حضرت صحابہ کرام اور علماء امت کو یہ حکم ہے اور آیات بشرت ہیں جو ملاحظہ  
 کریں : عا : وَأَوْحَى إِلَيْهِ رَبُّ الْقُرْآنَ اور یہ قرآن بذریعہ وحی میرے پاس اس یہے  
 لَا إِنْدَرَكُمْ بِهِ وَمَسْنَمْ بھیجا گیا کہ اس کے ذریعے میں تم کو یہی ذراں  
 بلکہ۔ وَيَعْلَمْ اور اس کو بھی جس تک یہ پہنچے۔  
 مل : وَهُذَا كِتَبٌ أَنزَلْنَا مُبِينٌ كے فَالْمُسْمَعُو... ... اللَّغَ

ترجمہ : اور یہ کتاب جو ہم نے نامی ہے برکت والی ہے، پس تم اس کی پڑی  
 کروتاکہ تم پر ہم کیا جائے (سبادا) تم یہ کہ دو کہ ہم سے پہلے دو گروہوں پر کتاب نازل کی گئی  
 تھی اور یہم ضرور اس کے پڑھنے پڑھنے سے بے خرق تھے یا یہ کہ دو کاش ہم پر کتاب نازل  
 کی جاتی تو ہم ان سے کہیں زیادہ ہدایت یافتہ ہوتے۔ اب تو ہمارے رب سے پاس سے  
 کھلی دلیل اور ہدایت اور رحمت آگئی میں اس سے زیادہ ظالم کون ہو گا جو اللہ کی آیتوں کو  
 جھٹکلاتے یا ان سے روگردان ہو۔ ” (پ، ع ۸ ترجیمہ مقبول شیعہ مکہ)

س ۲۷ : ع. پی سابقہ تقریبین دفع ہو گیا کہ عثمانؓ نے کوئی حک فاضاذ نہ کیا۔  
 س ۲۸ : کن کن اصحاب نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے پُرا قرآن پڑھا؟  
 صرف پانچ کے نام لکھیے جنہوں نے رسول اللہ سے قرات یاد کی ؟  
 ج : لاتعداد ہیں۔ جب صرف جنگ بیماری میں ۰۰۰ حفاظ اور قاریوں نے  
 شہادت پائی تو کثرت کا کیا کہنا۔ درج ذیل روایات میں جن جن اشخاص کا ذکر ہے، وہ  
 بڑے بڑے قارئ اور حنفی کا طور پر نہ اور الفاقیہ ہے حضرت نبی کو صرف انہوں نے ہی پڑھا۔  
 بخاری شریف میں باب القرآن من اصحاب النبی صلی اللہ علیہ وسلم کی تین احادیث میں سات  
 بڑے قاریوں کا ذکر ہے۔  
 ۱۔ چار آدمیوں سے قرآن پڑھو: عبد اللہ بن مسعود، سالم، معاذ، ابن کعب رضی  
 اللہ تعالیٰ عنہم۔ (بخاری)  
 ۲۔ انصار میں سے چار حضرات نے عمدہ نبوی میں قرآن جمع کیا۔ ابن کعب، معاذ  
 بن جبل، زید بن ثابت، ابو زید سعد بن عمرو رضی اللہ تعالیٰ عنہم۔  
 ۳۔ چار آدمیوں نے قرآن جمع کیا۔ ابو الدار، معاذ بن جبل، زید بن ثابت، ابو زید  
 ان سب میں حضرت زید بن ثابت موجود ہیں جو محمد صدیقی کی قرآن کیلی کے امیر تھے اور  
 سائل کو قرآن مشکوک و غلط جتنا کے کے لیے ان سے خاص دشمنی ہے۔  
 س ۲۹ : جبریل کی ترتیب سے جو کتاب جنور نے تیار فرمائی وہ کیا ہوئی ؟  
 ج : وہ زبانی ترتیب سے یاد کرنا تھا، یاد کرنا کہ ایکتاب کی مکمل نسلکل نہ تھی۔  
 س ۳۰ : عاصی ابو بکر کتے ہیں ممکن ہے سورIQ کی ترتیب رسول اللہ صلی اللہ علیہ  
 وسلم نے خود دی ہو اور ممکن ہے کہ یہ کام اپنے بعد امتحت کے پرداز کیا ہو۔ دوسرا بات  
 زیادہ قریب ہے۔ فرمائیے جب آیات کی ترتیب دی تھی تو سورIQ کی ترتیب خود ہی وجود  
 میں آگئی ؟  
 ج : عاصی صاحب بطور شکر فرمائے ہیں جو معتبر نہیں ہمارے ہاں آیات اور  
 سورIQ کی ترتیب میجانب نہ اور سورIQ ہے چنانچہ شرح لمعات میں ہے۔ رہی سورIQ اور

وہ اس کا دورہ کرتے تھے حضرت عبد اللہ بن عمر و العاص کا بیان ہے کہ میں نے قرآن جمع کیا تھا اور اس کو ایک رات میں تمام کرو دیا تھا..... انچ۔ (تاریخ اسلام از مولانا سید عین الدین میرزا ۱۲۶۴) س ۹۷ : يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بِلْعُ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ - کیا اس حکم کی تعلیم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کی؟

ج : یقیناً کی۔ کہ زبانی تبلیغ سے فرد افراد اہر ایک کو سینچا دیا۔

س نئے : وہ قرآن چھوڑ کر امتحان نے دو مرتبہ جمع کی زحمت کیوں اٹھائی ؟  
رج : جس کو جوانum ملتا ہے اس کی حفاظت خود ری ہے خصوصاً انگلی شلوں تک  
جب بپنچا ہو یہ اس کے بغیر ممکن نہ تھا کہ عمدہ بنوی کی تحریرات کو بجا جمع کر کے ایک کتاب دے جلد  
بنادی جائے۔

**س ۲۸:** اگر نہیں پہنچایا یا ادھورا رہتے دیا تو علمک خدا کی خلاف درزی نہ کی ؟  
 رج: قرآن یقیناً پہنچایا ادھورا شہپورا، خلاف درزی وہ ملعون ٹوکر رہا ہے جو قران  
 کو ناقص، عیب دار اور مشکل کو جتنا کرویرے دین رہا تھا صاف کر رہا ہے۔

سے ۲۸۲: قرآن سات حروف پر نازل ہوا اب صرف لغتِ قریش پر کیوں ہے؟  
 ج: سوال نمبر ۲۵ کے تحت مفصل جواب ہو چکا ہے کہ اصلًا صرف لغتِ قریش پر اُڑا۔ حسن عسکری اللہ علیہ وسلم نے سولت کے لیے مزید لغتوں کی اجازت چاہی جو مل گئی پھر حرب لغتِ قریش عام ہو گئی اور اسلام عرب سے نکل کر جمیں پھر اجا نے کھاتوان کے لیے سات لغتیں مزید مشق ت اور اختلاف کا باعث تھیں لہذا صرف وہ لغتِ قریش لازم قرار دی گئی جس میں عرشِ محلی سے اُڑا تھا اور کتابت تو صرف ایک حرف پر ہی ہو سکتی تھی تو لغتِ قریش کے رسم الخط کو سی اپنایا گی۔

س ۲۸۳ : اتفاقاً می ۶۱ پہ کے مصحفِ علیٰ تزویٰ ترتیب پر تھا، وہ خلافتے  
کیوں قبول نہ کیا؟

ب) یہ روایت شاذ ہے، ہم اسے صحیح لانتہ کے لیے تیار نہیں کر حضرت علیؓ نے قرآن جمع کیا ہو اور خلقاً نظر انداز کر دیں۔ فرض کیجئے انہوں نے قبول نہ کیا تو اس وقت

آیات کی ترتیب تو تمام امت کا اجماع اور نصوص لکھتا راس پر دلیل ہیں کہ ان کی ترتیب توفیقی یعنی خدا و رسولؐ کی طرف سے بتائی ہوئی ہے۔ اگلے سوال میں تفضیل ملاحظہ فرمائیں۔

س ۲۴: اگر حضور نے اُمّت کے سپر دیکا تھا تو ابو بکر و زید نے مخالف سنت کیوں سمجھا؟  
 وج : ترتیب آیات و سورا مدت کے سپر درست تھی۔ قرآن کے احکام کی طرح اس کی  
 آیات اور سورہ کی ترتیب اور ان کے نام بھی الہامی ہیں اور حیات نبوی میں قرآن کی پوری ترتیب  
 ہو سکی تھی موجودہ قرآن اسی ترتیب کے مطابق ہے۔ البتہ کتابی شکل میں پورا قرآن مدون نہ تھا۔  
 حضرت ابو بکرؓ کے زمانہ میں یہی کام ہوا۔ حافظ ابن حجر لکھتے ہیں اللہ تعالیٰ نے اپنے قول شیلوا  
 حسْنَهَا مُطَهَّرَةً میں بیان فرمادیا ہے کہ قرآن صمیغون میں جمع ہے۔ قرآن صمیغول میں  
 نکھا ہوا موجود تھا لیکن اس کے اجرا و مفترق تھے حضرت ابو بکرؓ نے ان کو ایک ٹکڑے جمع کر دیا جو ان  
 کے بعد محفوظ رہا اور حضرت عثمانؓ نے اس کے مقدار نئے نئے نعل کرائے دوسرے شہروں میں پھیلے۔

حدیث کی کتابوں میں اس قسم کی بکثرت و ایات ہیں کہ جب کوئی سورت آئیت یا حکم نازل ہوتا تھا تو انہی نے صلی اللہ علیہ وسلم کا تب وحی صحابہ کو حکم دیتے تھے کہ اسے فلاں سورت میں فلاں آئیت کے بعد لکھا جائے اور جب ایک سورت ختم ہو جاتی تھی تو دوسرا شروع ہوئی تھی کبھی ایسا بھی ہوتا تھا کہ بیک وقت مختلف آیات نازل ہوتی تھیں آپ اسی میں فون اور ملکی کی مناسبت سے مختلف سورتوں میں لکھواتے تھے اس طرح قرآن کے نزول کے ساتھ اپ کی ہدایت کے مطابق آیات و سورت کی ترتیب بھی ہوتی جاتی تھی۔ آپ کی نمازوں کے سلسلہ میں اس قسم کی بہت سی روایات ہیں کہ فلاں فلاں وقت کی نمازوں میں آپ نے فلاں فلاں سورتیں پڑھیں اس سنتے علوم ہو اک سورتوں کے نام بھی متین ہو پکھے تھے۔ بخاری کی یہ روایت عمد نبوی میں ترتیب قرآن کا نہایت بین ثبوت ہے کہ حضرت جبریلؓ ہر سال آپ کو ایک مرتبہ قرآن سنایا کرتے تھے اور وفات کے سال دو مرتبہ سنایا۔

یہ مسلم ہے کہ آپ کی وفات سے پہلے پورا قرآن نازل ہو چکا تھا اس لیے پورا قرآن سنانے کے سیئی معنی ہو سکتے ہیں کہ وہ مرتب بھی تھا بعض صحابہ کے پاس پورا قرآن جمع تھا اور

کے کلم معاشرہ سے تاہم نہ اس کا نام و نشان کیوں نہیں ملت۔ کم ازکم شیعوں کے پاس توہننا پاہیزے تھا مگر یہ بے چائے بھی خلفاء رشادؑ اور تمام صحابہؓ والے قرآن سے رسمی تعلق جتنا کروام کے سامنے ملائی کا بھرم قائم رکھئے ہوئے ہیں۔

اور اگر عکت خداوندی نے اسے موجودہ قرآن کے سوا بالکل معدوم کر دیا ہے تو اب نہیں شو شے چھوڑنا اسلام و قرآن سے زبردست و سختی ہوگی اور فدائی سنت اور تقدیر سے بغاوت سمجھی جائے گی۔

باہر من والمال الکھیفہ متفوی کی ساخت اور پیشی تسلیم کی جائے تو قبول نہ ہونے کی مسوالت تین وجہات یہ ہیں:-

۱۔ وہ ترتیبِ نزولی پر تھا بعض حجتوں سوتین تو اکٹھی نازل ہوئیں مگر بعض بعض کی متفق آیات اتریں جو تاریخ وار ترتیب سے جمع ہوں تو ایک کی آیات دوسرا کی سوتین ملکہ مدد ہو جاتیں۔

۲۔ حفظ توہر سوت کی آیات کا اپنی ترتیب پر کرنا ہوتا محفوظ شکل کا حفظنا ممکن تھا۔

۳۔ قرآنِ مکیم میں معنی و مضامین کے لحاظ سے کوئی ربط وصال نہ ہوتا۔ متفق سوتین یا آسٹین ایک وسری سے الگ الگ نظر آتیں۔ اس کی وضاحت یہ ہے کہ قرآنِ کریم میں و مد فی ۲۳ سال زندگی میں حسب نہ ورت اور در پیش مسائل و مذاہات کے مطابق ہوا جنہیں شان نزول کیا جاتا ہے وہ تقدیر ازمل کے مطابق آگے پیچھے رونما ہوئے۔ لوح محفوظ میں محتوب

قرآن حفظ ان واقعات کے تابع نہ تھا اور نہ واقعات ترتیبِ لوح سے رونما ہو رہے تھے تو پھر ترتیبِ نزولی کا ترتیبِ اصل سے کوئی تعلق تھا۔ ورنہ وہ یہیہ خبر نامہ یا خواری بن جاتا۔ ایک قانونی، اصلاحی اور مکمل مرتب کتاب کی شکل نہ ہوتی اس کی ایک حصی مثال یوں سمجھئے کہ مثلًا ایک دہن کو اس کی سب زندگی کا ہر قسم کا سامان بطور جیزیریا گیا اس نے تمام اشیاء کو ایک سلیقہ اور ترتیب سے رہائشی مکافوں میں سمجھا دیا۔ اب یہ مذوری نہیں ہے کہ جس ترتیب سے اس نے رکھا ہے اسے استعمال نہ ورت بھی اسی ترتیب سے ہو بلکہ ایک چیز کی دل میں ۵ مرتبہ ضرورت ہو گی تو دوسری کی ۲۰ سال بعد ضرورت پڑ سکتی ہے

اب اگر وہ ایک چیز استعمال کر کے اپنی بیگر واپس رکھ دے تو ملیقہ شماری ہے اور اگر ہر چیز حسب ضرورت اٹھا کر استعمال کرتی رہے اور ایک سورہ دم یا صحن میں استعمالی ترتیب سے کھتی رہے تو سب گھر کی بارگاہ اور بھیداً محسوس ہو گا۔ بس اسی مثال سے سمجھئے کہ قرآن مجید حسب ضرورت و واقعات لوح محفوظ سے تھوڑا تھوڑا اترنا رہتا تو اس کی آیاتی و سورگی لوحی ترتیب حضور اور صحابہ کرام کو تداری جانی رہی جب وہ مکمل اُتر چکا تو سب ہوئے اور آیتوں کا اسی طرح مرتب جمع کیا گیا جو لوح محفوظ میں تھی اور یہ حقیقت اسی آیت کریمہ سے ثابت ہے:  
بِلَّهُوْ قُرْآنٌ مَّجِيدٌ مَّنْ تَوَكَّلْ مَحْفُوظٌ (۱۷) بلکہ وہ قرآن مجید ہے جو ایک محفوظ تھی پر مکتوب و محفوظ ہے  
تفسیر ابن جریر طبری میں ۹۰ پر اسکی تفسیر ہے کہ لوح سے مرا و عنده اللہ محفوظ تھی ہے اور بجا ہے اسے اتم الکتاب کتے ہیں اور لنس بن مالک اسے حضرت امر افیل علیہ السلام کی پیشانی قرار دیتے ہیں۔ تفسیر قریبی میں حضرت صادق سے بڑا ایسی تفسیر صافی لکھا شانی میں ۱۷ یہی تفسیر نقل کی گئی ہے  
نیز یہ کہ وہ تحریف و تبدیل سے محفوظ ہے۔  
شیوه تفسیر مجمع البیان میں ۶۰ میں ہے کہ قرآن ایک تھی پر ہے جو تحریف اتبدیلی، کی او زیادتی سے پاک ہے، نیز وہ اللہ کے ہاں اتم الکتاب میں محفوظ ہے جس سے قرآن اور دیگر آسمانی کتابیں نقل کی گئی ہیں جسے لوح محفوظ کہتے ہیں اور وہ ایک غیدہ تو ہے جسی ہے جس کا طول آسمان و زمین اور عرض مشرق و مغرب کو عادی ہے۔ (از ابن عباس و مجاہد)

س ۲۸۶: اہل سنت تحریف قرآن کے معتقد ہیں یا نہیں ؟  
ج: ہرگز نہیں، تجھی تو شیعہ کو باطل پرست جانتے ہیں۔

س ۲۸۵: اہل سنت تحریف کا اعتقاد رکھنے والے کو کیا سمجھتے ہیں ؟

ج: جو شخص یا گروہ بعد از سیم بر قرآن میں کی بیشی یا تبدیلی کا قابل ہو یادہ کسی دور میں ایسی تبدیلی کرنا چاہے یا لوگوں کو ناقص اور معرفت قرآن باور کرنا چاہے وہ مسلمان نہیں ہے۔ اس پر ہماری کتابیں اور فتاویٰ جات بالکل واضح ہیں۔ ہماری بنیادی کتاب "تعلیم الاسلام" از منطقی کفایت اللہ و ہلوی رحمۃ اللہ علیہ، حصہ سوم میں بحث قرآن میں ہے:

"قرآن مجید کا ایک ایک حرف اور ایک ایک لفظ محفوظ ہے اس میں ایک نقطہ کبھی

کمی بیشی نہیں ہوتی اور نہ قیامت تک ہو سکے گی اور پہلی کتابوں میں لوگوں نے تحریف کر دیا۔  
پھر حصہ چارم ملا پس قرآن کے اصلی ہونے کی پہلی دلیل یہ دیتے ہیں:  
”قرآن مجید کا متواتر ہوتا یعنی تو اتر کے ساتھ حضور کے زمانے سے آج تک نقل ہوتے  
چلا آتا ہے“ (وجہیز تو اتر سے ثابت ہو جائے اس کا ثبوت یقینی اور قطعی ہوتا ہے اسی  
میں کسی طرح شک و شبک کی کنجائش نہیں ہوتی۔)

س ۲۸۶: حیات پیغمبر میں سلسلہ نسخ بندہ ہو گیا تھا یا نہیں؟  
رج: آخر عمر میں جا کر رُک گیا جو اللہ کو منظور تھا۔

س ۲۸۷، ۲۸۸: کیا حضور نے منسوخ شدہ آیات کو ناسخ آیات سے بدلا تھا  
یا نہیں؟ درہ بنی نے خدا کے حکم سے سرتاسری کی۔  
رج: منسوخ کو ناسخ سے بدلا دینا یہ اللہ کا کام تھا۔ رسول عاصلی اللہ علیہ وسلم  
کا نہیں کیونکہ آپ خود تو ایتیں نہیں بناتے تھے۔ اللہ کافر مان ہے: ”ہم جو آیت منسوخ  
دینیں اس پر عمل کرنے کا حکم والیں یا مدد عمل ختم کر دیں) کریں یادہ مجددیں تو اس سے  
اور پھر ہم لاتے ہیں۔“ (بقرہ ۱۳۳)

ہاں رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم منسوخ کی نشاندہ فرمادیتے اور صحابہ مشور کرتے  
تھے پھر نسخ کی کئی قسمیں ہیں۔ نسخ فی استداؤہ جیسے آیتِ بجم، نسخ فی الحکم جیسے آیت  
عدۃ۔ نسخ فی التلاوة والحکم معاً جیسے احزاب کی کچھ آیات، نسخ بالسیان جس کی مثال  
پیش نہیں کی جاسکتی پھر کچھ علماء حکم میں معمول تغیر پر نسخ کا اطلاق کرتے ہیں اور کچھ علماء بالکل  
حکم اٹھانے یا متصاد آجائے کو نسخ کتے ہیں۔ ان کے ہاں منسوخ آیات کم بلکہ زیاد ہوئے  
کے برابر ہیں۔

س ۲۸۹: جب آپ کے ایمان میں قرآن کو مکمل کہنا ہی منع ہے۔ (قول ابن عمر)  
درائقان)، پھر قرآن کے جامع و کامل ہونے پر آپ کا عقیدہ کیسے درست ہے؟  
رج: وہ تمام منزل شدہ آیات، جو محمد نبوی میں ہی مجانب اللہ شہادت قرآنی سے  
مسنون ہوئیں یا بخلاف ائمہ کے ناطق سے یقولا ہے کیونکہ اسے کل منزل کہنا خلاف

واقع ہے لیکن منسوخ و منسیٰ کے علاوہ یہ قرآن تا قیامت جامع و مکمل رہے گا۔ اس میں ایک  
حرف کی بھی کمی بیشی ممکن نہیں ہے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:  
۱۔ إِنَّا لَحَنْنُ تَرَكَ الْذُكْرَ بے شک ہم نے ہی قرآن اتارا اور ہم  
وَإِنَّا لَهُ لَحْفَظُونَ مل ۱۷، ۱۸) ہی اس کی یقیناً حفاظت کرنے والے ہیں۔  
یہ آئیت اس خدشہ کے روایتی اتری کا آئندہ نسلیں کمیں یہود و نصاریٰ کی طرح  
کتاب اللہ میں تحریف نہ کر دیں۔ اللہ نے ضمانت دی کہ ہم ہی نے اتارا، ہم ہی یقیناً  
لوگوں کی دست برداور تحریف سے اس کی حفاظت کریں گے۔  
۲۔ وَإِنَّهُ لَحَبَّتْ عَزِيزٌ لَا يَأْتِيهِ یہ بڑی زبر دست کتاب ہے اس میں بھل  
البَاطِلُ مِنْ مُبْنِيٍّ يَدْنِيْهُ وَلَا هُنْ  
ذَانِتَهُ آسکت ہے، از پچھے سے۔ یہ  
خَلْقِهِ تَذَرِّيْلُ مِنْ حَسِينٍ حَسِينٍ  
حَسِينٍ۔ (پ ۲۲، ۱۹ ع)

قرآن میں انسانی تصرف سے کمی بیشی اور تحریف ایک باطل مذاقلت ہے جس کی نفع خود قرآن نے کی ہے۔

۳۔ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ فَإِذَا  
قُرْآنَهُ فَاتَّبَعَ فَقُرْآنَهُ دُشْمَهُ  
إِنَّ عَلَيْنَا بَيْانَهُ۔  
(تفاسیر ۲۹)

جب جمع کی ذمہ داری خود خدا نے لے لی ہے تو حسب حالات۔ اپنے پیغمبر  
سے پھر غلیفہ اول صدیق اکابر سے مہر عثمان ذوالنورینؓ سے جمع، حفاظت اور عیالت  
کی خود مدت خدا نے لی وہ سب صحیح، گارنتی شدہ اور خدا جس کی ہی شکل اور الیفے  
عدم ہے تو قرآن اسی طرح کامل و مکمل اور ہادی تا قیامت رہے گا۔ اس عقیدہ کے مخالف  
اور جمع قرآن پر اعتراضات کرنے والے کافر اور دارہ اسلام سے فارس سمجھے جائیں گے۔

س ۲۹: جو عوید اسلام قرآن سے کراہت کرے اسے کیا سمجھیں گے؟

ج : اس کے ایمان میں خلل ہے جیسے شیعہ قرآن کے خطاط ارشاد عوت کو ناپسند کرتے ہیں۔

س ۲۹۵ : کیا اللہ کار رسول قرآن کو مکروہ سمجھ سکتا ہے ؟

ج : یہ کراہت خاص قرآن سے نہیں بلکہ اس وجہ سے ہے جس کا نہ ہونا ہی قرآن کی تعظیم ہے مثلاً کوئی شخص بول و بڑا کی جگہ یا غلط عنایت میں یا تیزی میں قطع عروف کے ساتھ یا تحریف اور غلط ترجمہ کے لیے قرأت کرے تو ایسی قرأت قرآن کو ناپسند کیا جائے گا۔

س ۲۹۶ : جو فرقہ سید الانبیاء پر کراہت قرآن کا الزام لگائے وہ مفتری نہیں ہے ؟

ج : یہ الزام کوئی نہیں لگاتا۔ البتہ جو فرقہ سید الانبیاء پر یہ الزام لگائے کہ آپ نے پرداز قرآن صرف حضرت علیہ السلام کو پڑھایا لکھوا یا علیؑ نے صرف اپنی اولاد کو پڑھایا اور دیا اور وہ ایک ایک امام کی درست بوسی کرتا ہوا جب محدث انصاریک پہنچا تو وہ صاحب غار میں لے کر چھپ گئے اور اربوں، کھربوں مسلم دنیا اس قرآن کا نہ مندیکھ سکی نہ ایک لفظ سُن سکی۔ یقیناً یہ فرقہ مفتری رسول اور غیر مسلم ہے۔

س ۲۹۷ : بنی پیرافشار اور نسبت کذب کرنے والا داعی اسلام فرقہ کس نے کہا تھا ہے ؟

ج : آپ کا بالا عقیدہ اگر درست ہے تو یہ شیعہ فرقہ دوزخی ہے مزید سزا نام علماء کو اپنا عقیدہ کھو کر معلوم کر لیجئے اور اخبارات میں شائع کرائیے اور اپنے شیعہ، دشمن اسلام و قرآن ہونے پر فخر کر جیئے۔

س ۲۹۸ : اس وایت پر آپ کا کیا تبصرہ ہے کہ عمر نے رسول اللہ سے کہا کہ آیتِ رحم نکھوادیکیے۔ فکانہ کر کا ذلک۔ گویا آپ نے اسے مکروہ جانا ؟

ج : ”کھودا پہاڑ نکلا جو ہا وہ بھی مردہ“ یہ مثل آپ کی کارروائی پر صادق ہے۔ چار تہییدی بالا سوال اسی لیے بنائے کہ رسول نہ کویا اہل سنت بنی کو مجرم قرار دیں مگر خود اپنے کھودے ہوئے کنوئیں میں گر رہے۔ کرۂ کام مفعول ذلک سماں شارہ مذکور ہے جس کا مر جمع احکم کا مصدر تابت اور نکھوانا ہے۔ آیتِ رحم نہیں ہے یعنی آیتِ رحم کو ناپسند نہیں کیا جائے کیونکہ اس کی طرف الکتبہ ضمیر مذکور راجح ہے، بلکہ آیتِ رحم کی کتابت کو آپ نے ناپسند فرمایا۔ کیونکہ یہ منسخ فی التلاوت والکتابت

ہے اور یہی روایت اس کی دلیل ہے۔

س ۲۹۵ : مسلک اہل سنت کے مطابق حقیقت و مہمیت قرآن کیا ہے ؟

ج : ۱۰۰ میں صرف یہ آخری دو سوال کچھ معمول ہیں باقی سب بغایات کا پہنچا ہے۔ قرآن ان الفاظ، ترتیب اور معانی کے مجموعہ کا نام ہے جو حضرت جبریل علیہ السلام رُوحِ خدا کے قلب پُر مبارک پر نازل فرمائے اور یہ خدا کا نفسی قدیم کلام ہے اس کی صفت ہے اس کے ساتھ قائم ہے۔ حادث و مخلوق نہیں ہے البتہ وہ واقعات وسائل مخلوق ہیں جن کے پارے میں قرآن اترتار ہا۔ ظاہر عربی کے لغوی الفاظ احادیث معلوم ہوتے ہیں مگر قرآنی کلمات والفاظ پھر بھی قدیم ہیں۔ لغتیں اور بولیاں بعد میں پیدا ہوئیں۔ قدیم الفاظ قرآنی کی ان سے مطابقت اور کیسا نیت ظاہر ہو گئی۔ ہماری تلاوت کے الفاظ والجھ حادث یہیں کہ ہمارا کسب اور فدائی مخلوق ہیں۔

س ۲۹۶ : سی نہیں بکے مطابق قرآن کہاں سے نازل ہوا ؟ حروف

بعد سے کیا مراد ہے ؟

ج : لوح محفوظ سے۔ آیت سورت بروح کا حوالہ گزر چکا ہے اور پہلی آیت اقرائی اسم ربک نازل ہوئی۔ حروف بعد کی تشریح مختصر احوال ۲۵ میں گزر چکی ہے۔ مزید وضاحت یہ ہے کہ حروف کے اختلاف سے مراد قراؤں کا اختلاف ہے اس سے حروف سے مراد اختلاف قرأت کی سات نوجیتیں ہیں۔ معتقدین یہیں سب سے پہلے یہ قول امام مالک التوفی و احمد نے کیا مفسر قرآن علامہ نظام الدین فیض نیشاپوری نے اپنی تفسیر غائب القرآن میں امام مالک کا یہ نہیں نقل کر کے مفرد و جمع، تذکیرہ تابیث، وجوہ اعراب، ادوات خواہ، لب و لبھ میں اختلاف قراءۃ کی مثالیں دی ہیں۔

علامہ ابن قتبہ، شیخ عبدالظیم رثیانی، ابوالفضل رازی محقق جہزی، قاضی باقلانی وغیرہ اسی نہیں کے قائل ہیں کیونکہ اس ہی حروف، درست کردہ ابجا چیزیں نہیں ماننا پڑتا اور سات حروف کے معنی بلا تکلف و تاویل درست ہو جلتے ہیں۔

(دی�دا از علوم القرآن ص ۱۱۱) مؤلف مولانا محمد تقی عثمانی جبٹس و فاقی شرعی عدالت)

## مطاعن صدیقی

س ۲۹۶ : کیا دعوت خدا شیرہ میں حضرت ابو یکھر صدیقؓ شریک تھے ؟

رج : اس دعوت کے متعلق ہم فحصل کلام اور شیعی استدلال کا رد تختہ امامیہ "سوال سٹ کے تحت کرچکے میں بخلاف ردر یہ ہے کہ یہ ایک کمزور تاریخی روایت ہے سیرت و حدیث کامتد واقع نہیں۔ پھر بنو عبدالمطلب کی تعداد ۳۰۰ تک پہنچی ہی نہ تھی نیز بصورت صحت یہ جھری تبلیغ کا دائرہ ہے جب آئیت و آنحضرت عیشیہؓ کے الہٗ فریضیں نازل ہوئی تھی تو آپ نے تمام برادری کے غیر مسلم افراد کو بلا کرد دعوت طعام دی۔ پھر توحید و رسالت کی تبلیغ کی۔ حضرت ابو یکھر صدیق رضی اللہ عنہ چون کہ تین سال قبل پہنچے دن ہی اسلام قبول کر پکے تھے اس لیے اس فانی بنو احمد کی دعوت میں شرکت کا سوال نہ تھا۔

مولانا آزاد اور غلام رسول میر "رسولِ رحمتؓ" میں لکھتے ہیں :

دیپلی و محی اور نمازو و صنوکی تعلیم کے بعد ساتھ ہی پیغام حق کی تبلیغ شروع ہو گئی یہ رسی تبلیغ کا دور تھا جو تین سال جاری رہا۔ سب سے پہلے حضرت خدیجوؓ، حضرت علیؓ و زینؓ کی عرضت آٹھ سال تھی، حضرت زیدؓ تھا رثا اور حضرت ابو یکھر صدیقؓ مسلمان ہوئے۔ چند روز کے بعد بلاں عمر و بن عباس اور خالد بن سید بن عاص نے اسلام قبول کیا۔ رسولِ رحمتؓ میں

س ۲۹۷ : اس دعوت پر رسول مقبولؓ نے کیا ارشاد فرمایا ؟

رج : جب کھانے سے فارغ ہوئے تو آپ نے فرمایا کہ جو شے میں نے تمہارے سامنے پیش کی ہے کسی شخص نے بھی اس سے بہتر شے اپنی قوم کے سامنے پیش نہیں کی میں تمہارے دامنے دنیا اور آخرت کی جریئے کر آیا ہوں۔ دین اکتفی وہیقی ابن نعیم خصالہ س ۱۲ ج ۱۳۶)۔

س ۲۹۸ : آپ کے پیشام کو کس کس نے قبول کیا ؟

رج : یہاں بالا کتب کی روشنی میں کسی نے قبول نہیں کیا۔ سیرت ابن ہشام میں اس دعوت<sup>۱</sup> واقعہ کا کہیں ذکر نہیں ضعیف روایت کی روشنی میں یہاں شیعہ یہ کملانچا ہتھے ہے یہ کہ یہ دعوت تین دن تک ہوتی رہی۔ بنو عبدالمطلب برادری میں سے کسی نے ہائی نہ بھری تو تیسرے دن حضرت علیؓ نے اس پر لبیک کی حال انکا آپ صیغہ سن تھے۔ ابوالعب مذاق اڑاتا تھا۔ غالباً دیگر حاضرین نے خلیفتی فی اہلی (میرے گھر والوں میں میرا خلیفہ ہو گا۔) کے منصب کو اپنے شایان ز جانا اور فاموش رہے۔ (حیات القلوب ج ۲ ص ۳۶۰)

شیعی تفسیر مجمع البیان تفسیر قمی) تاریخ طبری ص ۲۶۰ میں یہ لفظ میں :

"کون اس شرط پر میری بیعت کرے گا کہ وہ میر ابھائی ساتھی اور وارث بنے اکب نے تین مرتبہ یہ فقرہ دو ہر یا جب کوئی نہ اٹھا تو میں سے پھوٹا تھا اٹھا تو آپ نے فرمایا بلطف جا، تیسری مرتبہ میں نے بیعت کی پس اسی وجہ سے میں چچا کے بیٹے کا وارث علمی ہوں اور چچا کا نہیں ہوں" ॥

**روایت سے ثابت چچہ باتیں شیعی کھفت خلا میں** | یہاں سے چچہ باتیں ثابت ہوئیں:

- ۱۔ بنو عبدالمطلب کو دعوت تھی۔ حضرت ابو یکھر صدیقؓ تو ۳ سال پہلے سے سلمان تھے۔
- ۲۔ بنو ہاشم و بنو عبدالمطلب ہیں سے کسی نے بھی اسلام اور پیغمبرؐ کی حمایت نہ کی۔
- ۳۔ جانب ابوطالب کامیہ مون و سلمان نہ ہونا ثابت ہوا ورنہ ضرور لبیک کہتے۔
- ۴۔ حضرت علیؓ نے بھی اسلام و ایمان کا اظہار تین سال بعد اسی موقع پر کیا۔
- ۵۔ اس خلافت وزارت کا مقصد برادری اور فانی امور میں جانشین بنانا تھا۔

۶۔ انبیاء کی میراث علیؓ ہوتی ہے درد علیؓ چچا کے بجائے چچا زاد کے وارث نہ بنتے۔

س ۲۹۹ : کیا اس دعوت سے پہلے آپ نے عوام پر اظہار نبوت کیا ؟

رج : ہاں اپنے احباب اور خواص کو ضرور دعوت اسلام دی اور سایت، ازاد کے علاوہ مندرجہ ذیل افادہ مشرف حج اسلام ہوتے۔ حضرت عثمانؓ، زبیرؓ، عبد الرحمن بن عوف طلحہؓ، سعد بن ابی وفا، سید بن زید، ابو عبیدہ بن الجراح۔ یہ سات مبشر بالجنتہ،

فارج ایران حضرت طلخ رضی اللہ عنہم سب ان ہی کی ترغیب اور ہدایت سے اسلام لائے ان کی وجہ سے یہ حرج پڑا چکے چکے اور لوگوں میں بھی چیلا اور مسلمانوں کی تعداد میں اضافہ ہوتا گیا..... لیکن جو کچھ ہوا پوشیدہ طور پر ہوا نہایت احتیاط کی جاتی تھی کہ محترم خاص کے سوا کسی کو خبر نہ فزی پائے ۱۷ دعوتِ ذی الحشیرہ تین برس کے بعد اعلانِ عام اور ہدایت میں ہوئی اس میں صرف خاندانِ عبدالمطلب کے تمام افراد کو مدعو کیا گیا۔ حمزہ، ابوطالب، عباسؑ سب شریک تھے و مگر حضرت علیؓ نو عورت رک کے سوا کسی نے حضور کا ساتھ دیتے کا اعلان نہ کیا، مع ہذا تاریخ طبری ص ۱۳۶ اور فضیلی ۲۸ میں عبد العقار بن قاسم اور منہل بن عمرو کے واسطے سے اس کو روایت کیا ہے۔ پہلا راوی شیعی اور متروک ہے، دوسرا یونہسہب۔ اس روایت میں اور بھی وجوہ ضعف بلکہ وجوہ واضح ہیں تو نہ یہ شیعوں کو مفید ہے، اور صدقون اکرہ کی غرمو ووگی کے لیے نقصان دہ ہے۔

**شبِ ابھرت اور صد لھی رفاقت** س م-۳: الیٰ حدیث صحیح بتائیں کہ رسول اللہ نے ابو بکرؓ و عمرؓ کا ہمسفری بنایا ہوئی

رج: حضرت علی کرم اللہ و جبہ سے مردی ہے کہ بنی صلی اللہ علیہ وسلم نے جبریل امینؑ سے دریافت کیا کہ میرے ساتھ کون بھرت کرے گا۔ جبریل امینؑ نے کہا ابو بکر مسیع رضی اللہ عنہ درواہ الحکم و قال صحیح الاستاد و قال الذہبی صحیح غریب۔ مسند ک میچہ ۵ وزرقانی ص ۲۲۶ ) صحیح بخاری میں حضرت عالیش رضی اللہ عنہما سے مردی ہے کہ آپ عین دوپر کے وقت ابو بکرؓ کے گھر شریف لے گئے اور فرمایا مجھ کو بھرت کی اجازت ہو گئی ہے۔ ابو بکرؓ نے عرض کی کہ: یا رسول اللہ ؟ میرے ماں باپ آپ پر فدا ہوں کیا اس ناچیز کو ہم رکاب ہونے کا شرف حاصل ہو سکے گا۔ آپ نے فرمایا: ہاں، دسیرت المصطفیٰ ص ۳۷) اور شیعہ کی تفسیر حسن عسکری میں ہے کہ حضرت جبریلؓ نے کہ ابو بکرؓ اس غریب نبی کے نیق اور وسیع نگانے تا پہنچنے والوں میں سے اولینی بنت س ۳۰۳: ابو بکرؓ کا قول بتائیں کہ شب بھرت مجھے خصوصی طور پر حنور نے بلا یا کر میں ان کے ساتھ جاؤں۔

رج : مذکور ہو گیا اور شیخہ کتاب حملہ حیدری میں ہے : پئے بھرت نیز ادا نامہ بود۔  
کہ سابق رسوش خبر دادہ بود۔ تبی بر در خانہ اش چوں رسید گوشش نہ اسے سفر درسید۔

حضرت ابو جہر صدیقؓ کی دعوت اور تحریک سے ہی علقم بگوشِ اسلام ہوئے۔ ابسلم عبد الاسد بن بلاں عثمان بن مظعون، عامر بن فہیر و ازدی، ارقم بن ابی الارقم، عامر بن یاسر، حضرت عباس کی اہلیہ امام الغضبل، اسماء بنت ابی بکر، اسماء بنت عمیس، فاطمہ بنت خطاب (حضرت عمرؓ کی بیوی)، رضی اللہ تعالیٰ عنہم صادقین اقویین کا یہ گروہ کسی گھانی میں جا کر نمازِ ہبھی پڑھا کرتا تھا۔ رسول رحمت صلی اللہ علیہ وسلم بحوالہ رحمت للعالمین صلی اللہ علیہ وسلم

سیرت ابنہ شام میں مذکورہ ناموں کے علاوہ ۳۲۵ مردوں، عورتوں کے اور نام نیزاںی طرح سیرت المصنفوں میں ۱۲۶ پر اور ذکر کیے ہیں۔

دوں سیرت نگاروں کے بعد تکھتے ہیں : کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے رسولؐ کو علائیہ تبدیل کا حکم دا اور تیر بنا اچھی تبلیغ کے لامدہ آئتم۔ نازارہ ہوئہ ۔ ۔ ۔

۱- فاصدَعْ بِمَا تُهْرِرُ وَأَعْرِضْ خدا کا حکم دلوں نئیں اور مرشکوں سے عنِ المُسْرِكِينَ (۱۲۷)

۲۔ وَأَنْذِرْهُمْ يَوْمًا لَا يَنْبَغِي بَيْنَ أَيْدِيهِمْ [۱۵] اور اپنے قریبی رشتہ داروں کو ڈراہیں۔  
۳۔ إِنَّمَا كُلَّا مِنْ حَضْرَتِكَ مَنْ يَعْمَلُ مِنْ حُسْنٍ فَنَّى كسم کو دعورت۔ اسلام کو دعورت۔

رج : جی ہاں ! خفیہ طور پر ضرور دی تفصیل مذکور ہو چکی۔  
سے ۳۶۲ بھروسہ البکریؓ عَنْ فَضْلِ الْعَشَّ كَمْ قَرِئَ

نے بصرت، جیرد و دوست دوسرا سیرہ کے وقوع پر تجزیہ میں ہے یا نہ ؟  
رج: یقینی طور پر پتہ نہ چل سکا جب کہ غیر موجودگی سے ان کا فقصان تھا کیونکہ وہ اس  
عکس پر بخوبی ملے۔

مولانا شبلی لعائیؒ اسی سیرت الذی صنعت پر قلم طرازیں؟ حضرت ابویکبرؓ دولت مذہبی

ساب، صاحب المران اور فیاض ہے ز ابن سعد نے لکھا ہے: ”جب وہ ایمان لائے  
و ان کے پاس چالیس ہزار درهم تھے۔ دجوائپنے تبلیغِ اسلام اور مسلمان غلاموں کو آزاد کرائے

بیک عمر تھے لہذا لے، عرض ان اوضاف لی وجہ سے مکہ میں ان کا عام اثر تھا اور معززین شہر ان سے ہربات میں مشورہ لیتے تھے۔ ارباب روایت کا بیان ہے کہ ”لکھاری صاحب“ میں سے حضرت عثمان، حضرت زبیر، حضرت عبد الرحمن بن عوف، حضرت سعد بن ابی وقاص

چوں پویکر زان حال آگاہ شد۔ زخانہ بڑی رفت و ہمراه شد۔ دیرت لمعظی ص ۲۹۶)

س ۲۵۳: تو پر کی آیت میں ابو بکرؓ کے لیے لفظ صاحبہ استعمال ہوا ہے۔ بتائیے اہل عرب یا صاحب الحمار کس کو کہتے ہیں؟

رج: صحابہ کے دشمن گھوول کوہی کہتے ہیں۔ کیونکہ جو غرم دماغ۔ صاحب الرسول میں رسول کی بیگنے حارہ اور حارہ کی جگہ رسول بول کر دونوں کو برا برک دیتا ہے۔ کفار تو کجا اس میں گھر ہے جتنی عقل بھی نہیں۔

تاریخ طبری کے شروع میں ہے کہ شیعۃ الشیاطین بہت پہلے سے ہیں۔ بتائیے؟

فیضۃ الشیاطین اور شیعۃ امامیہ میں کیا فرق ہے؟ لفظ اہل النار قرآن میں یہاں جگہ آیا ہے کیا اس سے تھا کہ اہل خانہ تو مراد نہیں؟

س ۲۵۴: حضرت یوسف علیہ السلام نے کہا، لیصاہبی السیجین (قیدی ساختیوں) اور قرآن پہا باغ والوں کے قصہ میں ہے: قال لہ صاحبہ (اس سے دوران گفتگو اس کے ساتھی نے کہا) اگر اس لفظ میں خاص فضیلت ہے تو کفار کیلئے کیوں بولا گیا؟

رج: لفظ صاحب کے معنی، ساتھ دینے والے اور تعلق رکھنے والے کے ہیں۔

قیدی قید سے تعلق رکھتے تھے اور یوسف علیہ السلام کے ساتھی تھے، بھر تبلیغ سے مسلمان ہو گئے۔ صاحبہ اس کافر کے پاس رہنے والا۔ اسے تبلیغ کر رہا تھا؟ کیا تو نے خدا کا انکار کیا جس نے تجھے مٹی سے پیدا کیا؟ تو دونوں جگہ صاحب ایمان از پولو گیا۔ جیسے قرآن میں ”ماضل صاحبکم و ماغنوی“ آیا ہے کہ تھا را ساتھی دیپیغیر نہ گراہ ہے نہ بھٹکا ہے، اس سے پتہ چل گیا کہ لغتہ لفظ صاحب اپنے مضائق الیہ کے مطابق۔

گو اعلیٰ یا ادنیٰ مفہوم دسکتا ہے مگر قرآن میں اور پیش کردہ مثالوں میں لفظ صاحب ادنیٰ چیزوں کی طرف نسبت کے باوجود اپنے اعلیٰ مفہوم سے گرانہیں۔ لیکن اگر لفظ صاحب اشرف اور اعلیٰ کی طرف منسوب ہو تو بھر مضائق الیہ سے خیار دردح مائل کرے گا۔ جیسے صاحب النبوة، صاحب القرآن، صاحب بیت اللہ، اہل ایمان، صاحب النبی صحبہ الجنتہ وغیرہ۔

لہجہت کے لیے ابو بکرؓ تھے کیونکہ رسول اللہ نے آپؑ کوہر دے دی تھی خود حضور ابو بکرؓ کے گھر گئے۔ جب ابو بکرؓ کو سفر کی اطلاع مل گئی تو ابو بکرؓ کھر سے نکل آئے اور آپؑ کے ساتھ پہلی بڑی۔

اور یہاں صاحبہ (صاحب بنی) تعریف کے علاوہ اس لقب خاص کے طور پر بولا گیا۔ جس سے اکھنڈو صاحب ابو بکر۔ اور ابو بکرؓ صاحب محمد۔ عوام کی زبان پر معروف تھے کیونکہ ہم دم، ہم راز، ہم قدم، ہم دعوت، ہم خیال، ہم مشن اور ہم دین تھے۔ اس جوڑے جیسا تعلق اکسی کا ان سے یا آپؑ میں تھا۔

س ۲۵۵: کیا غار میں ابو بکرؓ کا حزن (غم) اطاعت خدا درستول میں تھا یا نہیں؟

رج: رسولؓ خدا کی محبت میں تھا جو اطاعت سے بھی فائدہ ہے۔

س ۲۵۶: اگر اطاعت میں تھا تو امر حرق سے ”الحزن“ غم نہ کہا سے منع کیوں کیا؟

رج: یہ سبی عاشق صادق کو شفقتہ تھی جیسے شہدار احمد پر حضور کے غم کھلنے کو منع کیا گیا ولا تحزن علیہم۔ (پ ۱۷ ع ۲۲)

س ۲۵۷: اگر یہ حزن ضعیف الاعتقادی اور خدا درستول پر یقین کامل کی کی کا نتیجہ تھا تو پھر فضیلت کیسے بھڑا؟

رج: نصف اعتقد ای تھا، نہ یقین کامل کی کی۔ عشق صادق کا تلقاضا تھا کہ دہمین عشق کا سر کاٹنے دروازے پر آچکے ہیں۔ بے روسامان تھا عاشق و خادم اس تصور سے ہی بلے قرار تھا۔ اگر یہاں یار اور حبیب کا غم اور فکر پیدا نہ ہوتا تو مولانا آزاد کے الفاظ میں ”عشق و محبت کی عدالت کا فصل ابو بکرؓ کے خلاف ہوتا“

س ۲۵۸: ارشاد خداوندی ہے کہ اللہ کے ولیوں پر خوف و غم نہیں ہوتا، تو ابو بکرؓ اول یار اللہ سے نہ ہوتے۔

رج: یہ آخرت سے متعلق بات ہے۔ دنیا میں اپنی ذات کا خوف اور اپنے پیاروں کا حزن و غم آتتا ہے۔ آپؑ امام بلٹے ہر شیئے اور زوح خوانی کس پیغمبر کی غمازی کرتے ہیں؟

س ۲۵۹: غار ثور میں حضرت ابو بکرؓ کو سائب نے کیوںٹ ساجکہ خدا کو حفاظت منظور تھی؟

رج: حفاظت کا پروگرام کافروں میں پچانے کا تھا براستے کی تکالیف، وڑا کاٹا جھننا، موذی جانور کا کاٹس لیتا اس وعدے کے خلاف نہیں۔ پھر اس تکالیف میں خادم خاص یا ریغار صدیق ابو بکرؓ کے عشق اور صبر کا بھی امتحان تھا کہ سائب کے ڈستے کے باوجود درست

چوں پویکر زان حال آگاہ شد۔ زخانہ بڑی رفت و ہمراه شد۔ دیرت لمعظی ص ۲۹۶)

کی نہ آداز نکالی جئی کہ آپ کی گودیں سونے والے جسیب کبریاتیں جدگے جب زہر لودا کسو  
آپ کے چہرے پر پڑے پھر آپ نے لعاب مبارک پاؤں پر لگایا تراسی وقت تکلیف رفع  
ہو گئی جیسے خیر بر کے موقع پر حضرت علی کی آنکھوں کھن آپ کے لعاب سے جاتی رہی۔ یہ طفیل  
بھی ہو سکتا ہے کہ سائب کے ڈنسے سے یہ اشارہ ہو۔ کل بعض صحابہ سے سر بھری ایک  
کالی قوم صحابہ کرام اور یاران رسول کو ڈستی ہی رہے گی اور فدا ان کے نہ کفر کو پیغمبر کے  
لعاب سُنت سے دفعہ کرتا رہے گا۔

س ۳۱۲: "إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا" (اَنَّ اللَّهَ مَعَنَا) یقیناً ہم اے ساختہ میں، سے آپ کیا فضیلت لیتے ہیں؟

رج: یہ سند پڑتے ہیں کہ حضرت پیغمبر اور صدیق اکبر، متین ہوسن، نیکو کار اصحاب (یعنی  
جنتی اور فدا کے محبوب) ہیں کیونکہ برابر ارشاد ہوتا ہے۔ ان اللہ مع المؤمنین۔ ان  
الله مع المحسنين، ان الله مع الصابرين۔ میں نیزان اللہ معنا جملہ اکمیہ مولک ہوئے  
کی وجہ سے دوام اور ہمیشگی پر دلالت کرتا ہے یعنی اللہ کی معیت اور نصرت و حمایت ہمیشہ  
ہمیشہ ان کے ساتھ رہے گی اور فدا ان سے جدا نہ ہو گا۔ چنانچہ جیسے منی زندگی میں عمر پیغمبر  
حضرت پیغمبر اور صدیق اکبر کو خدا کی معیت و نصرت حاصل رہی۔ اسی طرح خلافت راشدین میں  
بھی فدا کی نصرت و معیت صدیق کے شامل حال رہی اور تمام مرتدین ہنگین زکرۃ، منافقین اور  
مسیلہ کذاب وغیرہ پر مکمل نصرت حاصل ہوئی۔

نیزانداری میت پیغمبر و صدیق کو ایک ہی شرک حاصل ہے علیحدہ علیحدہ نہیں ہے۔  
یہ معیت اکر پیغمبر کے لیے فضیلت ہے تو صدیق کے لیے بھی یقیناً ہے۔

س ۳۱۳: کیا جمع کا صیغہ تعظیم رسول کے لیے استعمال ہمیں ہو سکتا ہے؟

رج: الیاثیوت مستند تفہیمیں سے درکار ہے۔ لغۃ و اعد و تثنیہ کے لیے  
جب الگ الگ صیغہ وضع کیے گئے ہیں تو بلا دلیل و قرینة محض ابو بکرؓ سے بعض کی بناء  
پر لغت اور قانون بدلتا۔ بڑا ہی ظلم ہے۔ قرآن میں ایسی کوئی مثال نہیں۔ احادیث میں  
بھی صحابہ کو ساتھ ملا کر یہ لفظ بولا گیا ہے۔ مثلاً ارشاد ہے: انا اذا نزلت ابساحہ  
قوہ فساد صباح المنذرین۔ (بخاری) جب ہم کسی قوم پر حملہ کیجیے اسکے معنی میں

اترتے میں تو ایسے ڈرانے گئے لوگوں کی صبح بہت بُری ہوتی ہے ہے۔

س ۳۱۴: قرآن میں ہے تین آدمیوں کے مشورہ میں چوتھا خدا، پانچوں میں چھٹا خدا،  
اوکر و بیش میں بھی فدا ان کے ساتھ ہوتا ہے تو یہ معیت کافروں، مشرکوں، مسلمانوں کے  
ساتھ یکشاں ہے؟

رج: یہ تنہائی اور سرگوشی میں معیتِ الہی اور حاضر و ناظر ہونا یکساں درج رکھتی ہے  
مگر مقام نصرت و حمایت میں جوان لا تصر وہ فقد نصرة اللہ دا کرم پیغمبر کی مدد  
نکرو گے تو فدا تو ان کی نصرت کر چکا ہے.... الخ۔ میں مذکور ہے۔ وہ صرف ہوشی،  
پرہیز گاہوں، صالحین اور صابرین کے ساتھ مخصوص ہے۔ آیات بالاشاہد کافی ہیں۔

س ۳۱۵: فائز اللہ سکینتہ یہ الفاظ کس کی لیے خدا نے استعمال فرمائے؟

رج: تفسیریں دو طرح کی ہیں۔ ایک یہ کہ اپنے پیغمبر پر رحمت و تسی نازل فرمائی۔  
اگلا جد اس کا مaudیہ ہے۔ دوسری یہ کہ ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ پر رحمت و تسی نازل فرمائی۔  
کہ وہ اس کے دمحوب کے غم و فکر کی وجہ سے زیادہ حق دار تھے۔ پہلی صورت میں اولاً  
حضور مصلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر ایسا نازل ہوئی پھر آپ کے توسط سے ابو بکر رضی اللہ عنہ کو  
حاصل ہوئی۔ چنانچہ خصائص کبریٰ ص ۱۷۶ اور یہی میں ہے کہ بنی کرم علیہ الصلوٰۃ والسلام  
نے ابو بکرؓ کے لیے دعا کی تو اللہ کی طرف سے ابو بکرؓ پر سکینت نازل ہوئی۔ اور یہ تو معلوم ہی  
ہے کہ سکینتہ اہل ایمان کا خاص ہے۔ سورہ توبہ میں ہے: شَهَادَ اللَّهُ سَكِينَتَهُ  
عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ۔ پھر اللہ نے اپنی تسلی حضرت رسول اور مؤمنوں پر  
اتاری۔ دوسری تفسیر کے متعلق حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے مروی ہے کہ علیہ  
کی ضمیر ابو بکر رضی اللہ عنہ کی طرف راجح ہے کیونکہ لفظ صاحبہ قریب ہے اور ضمیر قریب  
کی طرف لوٹانا زیادہ بہتر ہے نیز فاشنل کی فاریجی اس پر دلالت کرتی ہے کہ یہ "لا تجزن"  
پر تفریج ہے تو مطلب یہ ہوا کہ جب ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ رسول نہ کے لیے  
هزین و غلین ہوئے۔ تو اللہ تعالیٰ نے ان پر اپنی سکینت اور طمینت نازل کی تاکہ ان  
کے قلب کو سکون ہو جائے اور ان کا غم اور پریشان دور ہو جائے۔ (دیکھو روح العالم ص ۱۷۶)

و زرقانی صبح ۳۳۶)

اور امام رازی نے عجی تفسیر کیہے محدثین میں اسی کا اختیار کیا ہے۔ علماء ہمیں فرماتے ہیں کہ اکثر اہل تفسیر کے نزدیک علیہ کی ضمیر ابو جعفر رضی اللہ عنہ کی طرف راجح ہے۔ اس لیے کربنی کیم صلی اللہ علیہ وسلم کو تو پہلے ہی سکون و اطمینان حصل تھا..... بعض علمار نے "ولیدہ" کی ضمیر عجی ابو جعفر کی طرف راجح کی ہے جس کی تائید حضرت انسؓ کی روایت سے ہوتی ہے کہ بنی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

یا ابا بکر ان اللہ ابنا نہ سکینتہ اے ابو جعفر پر اللہ نے اپنی سکینت اور تسلی  
علیک و ایدل۔ درج العائی میہ (ایت اصلحتی ۱۹) نازل کی اور جو کو قوت اور مد و پیچائی۔

بطاہر اس کی وجہ یہ ہے کہ آنحضرت تو زیر حفاظت اور پر سکون تھے۔ بار دفاع و حفاظت صدیق اکابر پر تھا۔ وہ بارہ سلح کافروں کے مقابلہ نہتے اور تنہا تھے اب قدر قی طور پر غم و فکر ان کو لاحق ہونا تھا۔ ان پر ہی خدا نے سکینت نازل کی اور فرشتوں کے مخفی شکر پھیلا کر اپ کے مشن کی تائید و تقویت کی۔

س ۳۱۶ : یہاں ضمیر واحد مذکور گیوں استعمال ہوئی ہے؟

رج : دونوں تفسیر میں قول ہو چکی ہیں سکینت کی حاجت ابو جعفر صدیق رضی اللہ عنہ کو تھی تو ضمیر مفرد استعمال ہوئی۔ یہ جی ممکن ہے کہ بتاویل محل واحد (ہر ایک)، کی طرف راستہ یوں ہے سوہنہ فتح میں ہے :

لَتُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتَعْزِيزُوهُ تاکم اللہ اور اس کے رسول پر ایمان لا د اور وَتُؤْقِرُوهُ۔ (۱۷، فتح) ہر ایک کی تقویت اور تعظیم کرو۔

اور مائدہ کی آیت یہ ہے بد اللہ من ایجع رضوانہ ذکر اللہ نو اور کتاب میں ہر ایک کے ذریعے اپنی رضا کے پیر و کاروں کو ہدایت دیتا ہے، جیسی ایک تفسیر پر اسی طرح ہے ورنہ اکثرتوں کے ہاں تفسیر کتاب کی طرف ہے اور عطف تفسیری ہے۔

س ۳۱۳ : آپ کے مذہب میں مهاجر کی تعریف کیا ہے؟

رج : قرآن حکیم نے یہ تعریف کی ہے: چیز جن لوگوں نے گھر با رحم پورا اور اپنے

گھوں سے نکالے گئے اور میری راہ میں نکلے گئے اور جنگیں کیں اور دیا شہید ہوئے یقیناً میں ان کی برائیاں مذاکر ان کو ضرور جنات میں داخل کروں کا جن میں نہیں ہے تھی ہیں یہ ثواب اللہ کی طرف سے ہے اور اللہ کے پاس بڑا اچھا ثواب ہے۔ (آل عمران ع ۲۴۲)

۲۔ مال فی ان فقیر ہما جروں کا بھی حق ہے جن کو اپنے گھروں سے اور ماں سے دخل کیا گیا وہ اللہ کی رضا جا بہتے ہیں۔ اللہ اور اس کے رسولؓ کی مدد کرتے ہیں یہی لوگ پتے ہیں۔" (حضرت اپنے)

### سابقون اولوں کے طبقات

رج : قرآن نے یوں ارشاد فرمایا ہے :

وَالشَّيْقُونَ الَّذِي قَلُونَ حِنَّ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنصَارِ... إِنَّ  
سابق فی الاسلام من درجہ ذیل طبقات میں منقسم ہیں :- ۱۔ حضرت خدیجہ، ابو بکر  
علیہ، زینہ۔ ۲۔ خفیہ سر سالم تبیین میں ایمان لانے والے جن کی تفصیل ابن ہشام  
سے مذکور ہو چکی۔ ۳۔ علائیہ تبیین اور تذییب فی اللہ کے زمانے میں اسلام لانے والے  
جیسے حضرت حمزة، عمر، ابوذر۔ ۴۔ دارالمندوہ میں اسلام لانے والے کہ حضرت عمر  
کی برغیب اور کوشش سے متکر کی ایک جماعت نے اسلام قبول کیا۔ (مهاجرین جدشہ  
ان چاروں میں سے ہیں)۔ ۵۔ عقبہ اولیٰ کی بیعت کرنے والے ۱۱ افراد انصار۔  
۶۔ عقبہ ثانیہ میں بیعت کرنے والے ست انصار حضرات۔۔۔ مهاجرین مذہبیہ کا پہلا گروہ  
جو مجدد بنوی کی تعمیر سے پہلے بستی قبائیں ٹھہرے تھے اور سجد قبائیں۔ ۸۔ اہل بدر۔ ۹۔  
غزوہ بدر اور صلح حدیبیہ کے درمیان۔ بھرت کر کے آئے والے ۱۱ اہل احمد و خندق وغیرہ  
انہی میں ہیں)۔ ۱۰۔ بیعت وضوان والے کہ فران بنوی ہے ان میں سے کوئی بھی  
دوزخ میں نہ جائے گا۔ نیز فرمایا سب جنت میں جائیں گے۔ ۱۱۔ وہ مهاجر اور مسلمان  
جو صلح حدیبیہ اور فتح مکہ کے درمیان ایمان لائے ان میں سیف اللہ حضرت خالد بن ولید  
فاسح مصعر و بن العاص احفظ الصحاۃ حضرت ابو ہریرہ جیسے حضرات (رضی اللہ عنہم) بھی  
ہیں۔ یہ گلیا رہ طبقات درجہ بہ درجہ سابقون اولوں میں شمار ہوتے ہیں۔ ان سب کے

متعلق اللہ کا فرمان ہے: "ان کا درجہ فتح مکّہ کے بعد والوں سے بہت بڑا ہے گودنوں سے اللہ نے جنت کا درجہ کیا ہے۔" (بیت، حدیث ۱۲) - قریش مکّہ کی وہ بڑی جماعت جو فتح مکّہ یا اس کے بعد مسلمان ہوتی۔ عام قبائل عرب ان میں ہی شامل ہیں جن کے ایمان و اسلام کی خلاف یوں بشارت دی: "جب اللہ کی مدد آجائے اور (مکّہ) فتح ہو جائے تو ٹوپوں کو فوج در فوج اللہ کے دین میں داخل ہو تادیکھے گا۔ تو اس وقت پانچ رب کی تعریف واپسی بیان کریں اور استغفار کریں۔ بے شک وہ بہت توبہ قبول کرنے والا ہے۔" (سورت نصر پ ۳۰) - ۱۳ - وہ نوع اور چھوٹے بھی ہیں جو فتح مکّہ اور حجۃ الوداع کے موقع پر حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام سے ملے آپ نے ان کے سر پر ہاتھ پھیرا، دعادی یا کچھ کھلایا۔

ان طبقات کی ترتیج و تعین (مہموں فرق کے ساتھ) امام حاکم نیشا پوری م ۴۹۰۵ نے صرف علم الحدیث کے ساقوں نوں میں کی ہے۔

س ۱۹۳: حضرت ابو بکرؓ کے ختنے قبول اسلام کے کتنے دن بعد ہوئے؟

رج: ختنہ ملت ابراہیمی کی سنت ہے۔ عرب بچوں (ابن بچوں تک) ختنے کو اتنا تھے یہ بے ہودہ سوال ہے۔ کیا سائل ختنے کے پیشہ سے تعلق رکھتا ہے کہ یہ سوال کیا ہے؟

س ۲۰۳: جنگ پدر میں لکھ کافاً ابو بکرؓ کے ہاتھوں جنم و اصل نہ ہوئے؟

رج: آپ اکابر جنیلوں کی اولاد میں شیر و مخاظنبوی تھے۔ بالفعل جنگ میں قتل کرنا ضروری نہ تھا جیسے خود حضور علیہ السلام سے کوئی کافر قتل نہیں ہوا۔ چند واقعات سے آپ کی بزرگ اور بہادری کا اندازہ لکھائیں:

۱۔ جب قریش کے سلح ہو کر انے کی حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کو خبر ملی تو آپ نے صحابہ سے مشورہ پوچھا۔ تو سب سے پہلے ابو بکرؓ اٹھئے اور بہت اچھا کہا۔ پھر عمر بن الخطاب اٹھئے اور بہت اچھا کہا پھر مقداد بن اسود اٹھئے تو کہا: اے رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم)، جو اللہ نے آپ کو سمجھایا ہو، کر گزیں ہم آپ کے ساتھ ہیں بخدا ہم وہ بات تکمیل کے جزئی اسرائیل نے موسیٰ علیہ السلام سے لکھی۔ تو اور تیرا رب جا کر اسے ہم تو یہاں بیٹھیے میں!

لہ اولیٰ اعظم درجہ تین الذین اَعْنَوْا مِنْ بَعْدٍ وَ قَاتَلُوا وَ كُلُّاً وَ عَدَ اللَّهُ الْحَسَنُ - ۱۴ ج-

بلکہ ہم تو تمہارے ساتھ ہو کر ڈالیں گے۔ خواہ آپ بک غاد دین کے نزدیک شر، تکہ ہمیں نے جائیں... اخ دیسرت ابن ہشام م ۲۶۶

۲۔ میدان جنگ تعین کرنے کے لیے آپ بدر کے قریب اترے۔ آپ سوار تھے ایک صحابی آپ کے ساتھ تھا۔ ابن ہشام کہتے ہیں وہ شخص ابو بکرؓ تھے۔ جنگ مقامات کی تعین جرنیلوں اور ناضر ہادر لوگوں کا کام ہے۔) (ایضاً م ۲۶۶)

۳۔ صفين برادر کے جب آپ ایک خاص پھرپر (کمانڈر) میں داخل ہوئے تو آپ کے ساتھ ابو بکرؓ صدیق بھی تھے آپ کے سوا اور کوئی نہ تھا۔ رسول خدا اپنے رب سے گڑک کا کمر مدد مانگتے تھے اور فرماتے تھے: "اے اللہ اگر تو نے اس جماعت کو آج ہلاک کر دیا تو تیر کی بھی عبادت کوئی نہ کرے گا اور ابو بکرؓ کہتے تھے۔ اے اللہ کے بنی یهودا میں کم کریں آپ کا رپ بیت آپ سے وعدہ (لفرت) پورا کرے گا۔ کچھ دیر حضور کی آنکھ مل گئی جب بیدار ہوئے تو فرمایا اسے ابو بکرؓ خوش ہو جاؤں اللہ کی مدد تیرے پاس آپکی۔ یہ جریل اپنے گھوڑے کی باگ پکڑے کھڑے ہیں۔ اس کے اگلے دانتوں پر غبار ہے۔" (دیسرت ابن ہشام م ۲۶۶)

۴۔ یہ اکابر توعاد کے ساتھ اپنے خواص کو ٹھکانے کے نیادہ حریص تھے جیسے کفار نے پہلے مبارزہ میں اپنی برا دری کے جوڑ مانگتے تھے۔ چنانچہ حضرت عمرؓ نے اپنے ماموں عاص بن ہشام بن المغیرہ کو بدر میں قتل کیا۔ (ابن ہشام م ۲۸۹) اور ابو بکرؓ صدیق نے اپنے بیٹے عبد الرحمن کو لپکا راحب وہ اس دن (قبل اسلام) مشرکین کے ساتھ تھا۔ اے خبیث! (ادھر آ۔) (ایضاً م ۲۹۱)۔ مگر وہ کہنی کرتا گیا۔ پھر بعد از اسلام ایک دن اس نے کہا: "اے باپ آپ میری زدیں تھے مگر میں نے باپ ہونے کا حافظاً کیا۔"

حضرت ابو بکرؓ نے کہا، خدا کی قسم اگر تو یہی زدیں آتا تو مجھے قتل کر دیتا۔

اب سب واقعات میں حضرت ابو بکرؓ رسول خدا کے۔ ہماری اور شرکیے ہیں، اور غزوہ جہاد کا ثواب پرستور آپ کو مل رہا ہے۔

ویت عہد کو دیکھئے کہ قصہ غار کے برعکس۔ عریش بدر میں حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام انتہا

متفکر اور پر ایشان ہیں اور ابو بکرؓ تسلی دے رہے ہیں کیونکہ وہاں حفاظتِ رسولؐ کی ذمہ داری ابو بکرؓ پر تھی۔ یہاں شکرِ رثا نے اور ہماری جیت کی ذمہ داری حضور صلی اللہ علیہ وسلم پر تھی، ہر ایک کا ذمہ داری کو محسوس کر کے متفکر و حسرن ہوتا ظری اور دلیل ایمانی تھا۔ رہا قتل کافر کا ثبوت نہ ملنا۔ تو شان میں کمی نہیں کر سکتا کیونکہ کسی کافر کو کلمہ طھادیتا۔ ہزار کافروں کے قتل سے بہتر ہے جہالت و حشیٰ بن حرب (قاتلِ حمزہؓ) کا اسلام قبول کرتے وقت آپؐ نے فرمایا: دعوهٗ فلا سلام رحبل واحد احباب الی من قتل الف کافر۔<sup>۱</sup> اسے زندہ رہتے دو۔ ایک شخص کاملاً ہونا مرے نزدیک ہزار کافروں کے قتل سے زیادہ پسند ہے۔<sup>۲</sup> (سیرت المصطفیٰ ص ۵۲) ازمولانا اور لیں کاندھلوئیؓ چند صفحے پہلے سوال نمبر ۳ کا جواب پڑھئے کہ ابو بکرؓ نے آغاز اسلام میں کتنے لوگوں کو مسلم کیا اور کیا۔ وہ اسی وقت سے سب سے آگے بڑھ گئے۔ رضی اللہ عنہ۔

س نمبر ۳۲۱: حضرت ابو بکرؓ کا اصل نام والدین نے کیا رکھا تھا؟

رج: آپ کا نام عبد اللہ رکھا گیا، عتیق لقب تھا کیونکہ آپ کا چہرہ حسین اور شریف تھا۔ آپ کے عتیق نام کی ایک وجہ یہ تھی ہے کہ مال نے نذر مانی کہ اگر بچہ ہوا تو عبد الحکیم نام رکھوں گی اور کثیر رقم میت اللہ پر غرض کروں گی۔ جب آپؐ نجیگانے اور جان ہوئے تو عتیق نام رکھا گیا، گویا موت سے آزاد ہوئے مسلمان ہونے نکلی یہ دونوں نام پڑھتے تھے تا انکہ زمانہ اسلام میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے آپ کا نام عبد اللہ رکھا۔ عتیق کی وجہ یہ بھی سیان ہوئی ہے کہ مسلمان ہوتے وقت آپؐ نے یہ بشارت دی تھی انت عتیق من الشاری۔ آپؐ آگ سے آزاد ہیں۔<sup>۳</sup> (حاشیہ سیرت ابن حشام ص ۲۶۶)

س نمبر ۳۲۲: مشرک ظالم ہے یا عادل؟

رج: بحالاتِ شرک ظالم ہے جب توہر تائب اور مسلمان ہو جائے تو عادل ہے۔

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

إِنَّمَّا تَابَ وَأَمْنَ وَعَمِلَ صَالِحًا      ہاں جو قوبہ کے اور مسلمان ہو کر تھے اعمال  
فَأُولَئِكَ يَنْفَعُونَ الْجَنَّةَ      کرے توہی لوگ جنت میں داخل ہوں گے

وَلَا يُظْلَمُونَ شَيْئًا وَمِمَّا يَنْعَدُ<sup>۴</sup>) ان پر کچھ بھی خلتم نہ ہوگا۔

بعد اسلام جو کسی کو کافر و ظالم ہونے کا طعنہ دے وہ خود ظالم اور مشرک قرآن ہے۔ س نمبر ۳۲۳: کیا ظالم غلط ہو سکتا ہے؟ تو پھر لا یَنْكُلُ عَهْدَ الظَّالِمِينَ، دکھلموں کو میراعہد نہیں مل سکے گا کی شرط کا کیا تدارک ہو گا؟

رج: مسلمان ہو کر جب خالم نہ رہا۔ عادل بن گیا تو عمدة خلافت اسے مل جائے گا مگر آئیت سے استلال غیرت ہے۔ کیونکہ یہ حضرت ابراہیم خلیل اللہ کی نبوت والی امامت و خلافت کی بات ہے جس کے لیے مطلقاً مخصوصی شرط ہے۔ فیرنی کی خلافت عین نبوت یا اس کا ہم مرتبہ اور افضل نہیں ہے تو پھر ایسی شرط لٹکانا ایجاد بند ہے۔ جبکہ صفر سنی کے باوجود دشیم کے مدد و میں قبل اسلام، ایسے انکار سے پاک ثابت نہیں کیسے جاسکتے۔ ابن الحنفی کی مفصل روایت ملاحظہ فرمائیں:

«بعثت سے اگلے روز حضرت علیؑ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہما کو نمازِ پڑھتے دیکھا تو دریافت کیا کیہ کیا ہے؟ آپؐ نے ارشاد فرمایا: یہ اللہ کا دین ہے۔ یہی دین کے کر پیغمبر دنیا میں آئے۔ میں تم کو اللہ کی طرف بلاتا ہوں کہ اس کی عبادت کرو اور لاتا۔ اور عزیزی کا انکار کرو۔ حضرت علیؑ نے کہا یہ بالکل ایک ہی چیز ہے جو اس سے پہلے کبھی نہیں سنی تھی۔ جب تک میں اپنے باپ الطالب سے اس کا ذکر نہ کروں اس وقت تک کچھ نہیں کہ سکتا۔ آپؐ پر یہ بات شاق گزی کہ آپؐ کا راز کسی پر فاش ہو۔ اس لیے حضرت علیؑ سے فرمایا کہ اے علیؑ! اگر قوم اسلام قبول نہیں کرتے تو اس کا کسی سے ذکر مت کرو۔ حضرت علیؑ غاموش ہو گئے۔ ایک رات گزینے نہ پائی تھی کہ دل میں اسلام ڈال دیا گیا۔۔۔۔۔ صبح کو حضرت علیؑ نے اسلام قبول کیا اور عرصہ دلیک سال تک اپنے اسلام کو الطالب سے مخفی رکھتا۔<sup>۵</sup> (البیان و النہایہ ص ۲۷۳)

تفسیر آیت مبارکہ | س نمبر ۳۲۴: اگر حضرت ابو بکرؓ کو حضور صدیق مانتے تھے  
رج: شیعوں کا مقصد کسی نہ کسی بہانے سے صدقیق اکابر پر پھون کرنا ہے۔ ورنہ بہاء

کے بیٹوں کو لے کر آگئے۔

ولده ولبی ولدہ۔

(درِ منثور ص ۲۷۳، روح المعانی ص ۱۰۸، تفسیر آیاتِ قرآن ص ۲۷۳)

صحابہ کرام کی طرف سے تیاریاں ہو رہی تھیں اور حضور نے اپنے گھر کے نئے بچوں اور صاحبزادی کو بھی تیار کر لیا تھا۔ مگر فرقہ نصاری نے انکار کر دیا۔ ان کو بولڑوں نے کھینچا تھا کہ تم یقین سے جانتے ہو کہ محمدؐ اکثر ازمان پتے پسخبر ہیں۔ اگر میاہم کرو گے تو تباہ ہو جاؤ گے چنانچہ انھوں نے بطور ہجرت سالانہ وہزار جوڑے صفر میں اور ایک ہزار جب میں دینا منظور کر لیا اور میاہم کی نوبت نہ آئی۔

چاروں اہل بیتؐ حضرات کو تیاری کے لیے گھر بلانے کے واقعہ شیعوں نے عجیب ناجائز کارروائیاں کی ہیں۔

آیت کے الفاظ میں تحریفِ معنوی کی حضرت علیؓ کو نفس رسولؐ کہ کہ آپ کے مبارہ بنا دیا۔ خلیفہ بلافضل بنیا مخصوص ثابت کیا، بناۃ کا انکار کیا، دیگر صحابہؐ کو غیر مومن اور نااہل بتایا۔ جیسے اب شاق نے کیا۔ وغیرہ میں اختلافات۔ اس لیے ہم محقق آیت سے کسی قسم کے ناجائز استدلال کی خرابیاں بیان کرتے ہیں۔

۱۔ ان فاسد استدلالات کی بنیادِ آیات پر ہے اور وہ بھی حدّ و اتر کو نہیں پہنچتی اور آیت سے تو ان کا کچھ ثبوت و ربط نہیں۔

۲۔ اکثر روایات میں حضرت علیؓ کا بلا یا جانا مذکور نہیں ہے۔ تفسیر طبری ص ۱۹۲ میں ہے:

ہم سے این حمید نے اس سے جریئے ذکر کیا، جریئت ہے کہ ملت میں غیر سے کما کر لوگ بخوان کے قصہ میں روایت کرتے ہیں کہ حضرت علیؓ بھی کامنور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ہمراہ تھے تو انھوں نے کما کر شیعیٰ نے حضرت علیؓ کا ذکر نہیں کی۔ اب میں نہیں جانتا کہ شعبی نے اس وجہ سے ذکر نہیں کیا کہ بنو امیرہ کا غال حضرت علیؓ کے تعلق اچھا نہ تھا، یادِ اہل واقع میں تھے ہی نہیں پھر اسی تفسیر میں ایک روایت قمادہ سے منقول ہے اس میں بھی حضرت علیؓ کا ذکر نہیں ہے۔

۳۔ روایات سے تو صرف یہ معلوم ہوتا ہے کہ حضور نے ان حضرات کو بلا یا باقی رہا یہ کہ

کہ آپ کے مناقب یا مطاعن سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ مباحثہ باقاعدہ ہوا نہ تھا اگر ہوتا تو آیت کے مطابق تینوں قسم کی جماعتیں مسلمانوں کی طرف سے اور تینوں نصاری کی طرف سے ایک میدان میں جمع ہوتیں۔ ان میں یقیناً خلفاء راشدینؐ اور دیگر اکابر صحابہؐ متبوعین رسولؐ ہوتے کیونکہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

فَمَنْ حَاجَكَ فِيمَا مَنَّ  
بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ  
فَقُلْ تَعَالَى لَوْلَدُكُمْ أَيْمَانًا  
وَأَيْمَانَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَ  
نِسَاءَكُمْ وَأَنْفُسَنَا وَ  
أَنْفُسَكُمْ شَهَدَتْهُمْ  
فَنَجْعَلْ لَعْنَتَ اللَّهِ عَلَيْ  
الْكَذَّابِينَ (پ ۴۲)

اور متبوعین صحابہؐ مدد و عورتیں ہوتے کیونکہ عیسیٰ یوسف کے مقابل حضرت رسولؐ کے ہمراہ خدا کے آگے یعنی چہرہ جھکائے ہوئے تھے تو میاہم میں شریک ہونا ان کا اولادیں حق تھا۔ اور خدا ان کے ایمان و یقین کی شہادت دے چکا تھا۔

فَإِنْ حَاجَكُوكُلَّ فَقُتُلْ  
أَسْفَلَكَمَثُ وَجْهِيَ اللَّهِ وَمَنْ  
فَإِنْ حَاجَكُوكُلَّ فَقُتُلْ  
أَسْفَلَكَمَثُ وَجْهِيَ اللَّهِ وَمَنْ  
(الاطلاق) اپنی سر جھکا دیا ہے۔

روایات سے اگر معلوم ہوتا ہے کہ آنکھوں صلی اللہ علیہ وسلم حضرات حسینؑ اور حضرت فاطمہؓ و علیؓ کو لے کر گئے تو یہی امام جعفر صادقؑ اور حضرت امام باقرؑ سے اس کو کرنے والی آیت کی ہے: کہ اس آیت کے جواب میں حضور ابو جہلؓ اور تعالیٰ و اندیع آیت آئی۔ اسی ایک آیت کے جواب میں حضور ابو جہلؓ اور اس کے بیٹوں کو عورت اور اس کے بیٹوں کو، عثمانؑ اور اس کے بیٹوں کو، علیؓ اور اس قال فَعَبَّأَ بِالْمَدْبُرِ بَكْرٌ  
وَلَدْهُ وَلَبَعْدَهُ وَلَدْهُ وَلَعْنَانَ

انفسنا سے مراد علیٰ ہیں۔ ابنا نا سے مراد حسینؑ اور نسائنا سے مراد فاطمؓ ہیں۔ یہ مضمون کسی روایت میں نہیں ہے جس نے مراد بیان کی ہے، اپنی رائے سے کی ہے لہذا اسے حدیث رسولؐ کا لذب و افتراء ہے۔

۳۔ معتبر مفسرین محققین، الفستا سے حضرت علیؓ کی ذات مراد نہیں لیتے بلکہ حضورؐ کی ذات مراد لیتے ہیں۔ (طبری ص ۱۹۳) کمالیہ کے الفاظ اپنے عموم پر ہیں۔ تمام جماعت اہل دین مراد ہے۔ (معامل التنزيل)

کشاف میں ہے: ”یعنی ہر ایک ہم میں سے اور قم میں سے اپنے بیٹوں عورتوں اور اپنی ذات کو مباصر کی طرف بلائے اور تفسیر مراد کی میں بھی بالکل کشاف کی نقل ہے۔ بیضاوی میں ہے: ”یعنی ہر ایک ہم میں سے اور قم میں سے اپنے نفس کو اپنے عرب زنگروں والوں کو بلائے۔

۵۔ ان الفاظ کی خاص خاص مراد حسینؑ نے بھی بیان کی ہے اس کی بنیاد یہ ہے کہ اس نے خیال کیا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس وقت ان حضرات کو بلایا تھا تو ان الفاظ کا مصدق لامحال ان کو بنادیا۔ حالانکہ یہ بنیاد ہی کچی ہے۔ ہاں اگر اہل بخراج مبارہ منظور کیتے تو اس وقت دیکھا جاتا کہ حضورؐ کن کن لوگوں کو اپنے ساتھے جاتے ہیں۔ اگر مبارہ کی نوبت آتی تو اپنی ازواج طہراتؓ کو مذور ساتھے لے جاتے۔ کیونکہ نسائنا سے اور کوئی مراد نہیں ہو سکتا۔ تفسیر بحر محیط ص ۴۹ میں ہے:

اگر بخراج کے عیسائی مبارہ کے بیٹے آتے تو مذور شنبی صلی اللہ علیہ وسلم مسلمانوں کو حکم دیتے کہ اپنے اہل دعیال کوے کر مبارہ کے لیے آئیں۔

۶۔ الفستا سے حضرت علیؓ اور نسائنا سے حضرت فاطمؓ اور ابنا نا سے حضرات حسینؑ کا مراد لینا الغلط عرب اور محاورہ قرآنی کے خلاف ہے۔

الفسن، نفس کی جمع ہے ہر شخص کی اپنی ذات پر بولا جاتا ہے پھر لفظ جمع سے واحد مراد لینا مجاز ہے۔ الا مجازاً۔ قرآن میں بھی حضورؐ کے یہے مِنْ الْفُسْلِ هم مِنْ الْفُسْلِ کے۔ تم میں سے ایک (آیا ہے) تو صرف حضرت علیؓ مراد کے

باقی سب حاضرین یا صحابہؓ کو فاراج کرنا آیات کے خلاف ہے۔ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بیٹے تھے ہی نہیں۔ قرآن میں دونوں کے باپ ہونے کی آپ سے نفی کی گئی ہے۔ فواز سے کوین البنۃ کہتے ہیں۔ لفظ نساء جمع ہے۔ جب کسی شخص کی طرف ضاف ہو تو اس کی بیویاں مراد ہوتی ہیں۔ جیسے یُنِسَاءُ الْبَيْتِ سے احراز میں بار بار عکا۔ آپ کی بیویوں کو ہوا ہے۔ لہذا نسائنا سے صرف حضرت فاطمؓ مراد لینا کسی طرح درست نہیں۔ ازواج کو پہنچے اس لیے نہ بلایا تھا کہ وہ لفظ کا مصدق اصلی تھیں۔ حضورؐ کے وقت فرما بلالی جا سکتی تھیں۔ حضرت فاطمؓ کو تبعاشامل کرنے کے لیے اہتمام کیا، جیسے کہیں ان کوے کراہتام سے اہل بیت میں داخل کرایا اور ازواج کو داخل نہ کیا کہ وہ تو نص قرآنی سے اہل بیت قرار پا ہیں پکی تھیں۔

۷۔ فرقی مخالف نے جس ذہانت سے ان تین لفظوں کا مصدق خلاف لفت و محاورہ قرآن ان پار حضرات کو بنایا۔ کیا ان کا کوئی مفہوم و مصدق اسی قسم کا، برابر کے فرقی عیسائیوں کیے ہی تحریک کیا ہے؟ حالانکہ دہلی بھی تو نوی معانی کے تحت عام نصاریٰ مرد و عورتیں، رُوکے آتے تو بیان ان کو فاراج کیوں سمجھا جاتا ہے۔

۸۔ بالفرض مانا بھی جائے کہ الفستا سے حضرت علیؓ مراد ہیں تو خلاف بلا فصل ثابت نہیں ہوتی۔ کیونکہ حقیقت نفس ماننے سے شرک فی النبوت، اختم نبوت کا انکار اور فاطمؓ سے نکاح ناجائز ہو گا۔ لامحالہ مجاز افس رسول ہوں گے تو پھر ان کا نہ معصوم ہوتا شابت ہو گا نہ افضل الصحابہؓ ہونا کیونکہ مجاز میں حقیقت کے تمام اوصاف کا ہونا ضروری نہیں ہے۔ جیسے ”زید شیرہ“ میں مشابہت صرف ہماردی میں ہے۔ حضرت ابو تیرکو مصدق رسولؐ صلی اللہ علیہ وسلم نے بارہا کہا ہے۔ پھر مبارہ میں صدقیوں کو ہی لے جانا ضروری تر تھا لیون اور تابعہ اور ہونا کافی تھا۔ پھر حضرات حسینؑ تو صفر سنی کی وجہ سے دونوں صفتیں ایکثیر رکھتے تھے۔ اگر وہ تبعاً للابیون شمل ہو سکتے ہیں تو متبوعین صحابہؓ بدرجہ اولیٰ شریک ہوتے، اگر مبارہ منعقد ہو جاتا۔

مبارہ کے متعلق یہ اہم باتیں ہماری کسی کتاب میں نہیں۔ اس لیے اس کتاب میں

ذکر کردی گئیں۔ ان کا مأخذ امام اہل سنت مولانا عبد اللہ بخاری مکھنی کا ایک منہون ہے۔ ابوطالب عشاری اپنی مکمل سند کے ساتھ حضرت امام زین العابدینؑ سے ثابت کرتے ہیں ہے کہ امام محمد باقرؑ کے والد حضرت علی بن حسینؑ کے پاس ایک شخص نے اسکے سوال کی کہ ابو بکرؓ کے متعلق بتائیے ہے زین العابدینؑ نے پوچھا کہ تو حضرت صدیقؑ کے متعلق پوچھتا ہے ہے یہیں کروہ کہنے نکالا اللہ آپ پر حرم فرمائے۔ آپ ابو بکرؓ کو صدیقؑ کے لقب سے یاد کرتے ہیں تو امامؑ نے فرمایا کہ تیری ماں تجھ پر دوئے صدیقؑ کا لقب تو انہیں اس ذات نے عطا فرمایا جو مجھ سے اور مجھ سے بہتر ہے یعنی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور مہاجر بن اور انصار سب نے ان کو یہ لقب دیا پھر امامؑ نے فرمایا کہ جو شخص ابو بکرؓ کو الصدیقؑ کے نام سے یاد رکھے۔ انشا اس کی بات کو دو فوں جہانوں میں پھانڈ کرے۔ ”فضل ابن بکر الصدیق و بحوالہ رحمة بیضم سے“

پتہ چلا کہ حضرت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور زین العابدینؑ تو حضرت ابو بکرؓ کو صدیق مانتے تھے اب شیعہ نہ مانیں تو ان کی بد قسمتی ہے۔ س ۳۲۵: حضرت ابو بکرؓ کو حضرت علیؑ پر کس آیت قرآن سے فضیلت حاصل ہے ہے؟ رج: درجن میہرازین مع تفسیر ہم نے تخریف امامیہ، باب دوم حضرت ابو بکرؓ کے خصائص م ۶۹ تا ۸۵ اور باب تیجہ میں ذکر کردی ہیں۔ مراجعت کریں۔ ایک آیت یہ ہے: وَسَيِّدُجَنَّبَهَا الْأَذْقَنِيُّ الْأَذْدَنِيُّ اور یقیناً وہ سب سے ڈاپرہ زیر گاراگ سے یوں تھے مالَةٌ بِيَثْرَكَهُ۔ پچایا جائے گا جو اپنا مال پاک ہونے کے لیے دینا وَمَا لَهُ حَدِيدٌ عِشْدَةٌ هِنْ۔ ہے کسی کا اس پر احسان نہیں کر دلہ دیا جائے۔ نعمَةٌ تَعْزِزَهُ إِلَّا ابْتِغَاءُ وَجْهِ رَبِّهِ ہاں صرف سب سے بڑی شان والے پروردگار کی اُلَّا عَسْلَی۔ (سورت الملیل پتہ) رضا چاہئے کے لیے (مال دینا ہے)۔

شیعہ تفسیر مجمع البیان ح ہمیں عجیب ہے: کہ بلاشبہ یہ آیت ابو بکرؓ کی شان میں اُتری کیونکہ آپ نے ہی ان علاقوں کو غزید کر آزاد کیا جو مسلمان ہوئے جیسے حضرت بلالؓ عامر بن فہریہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ وغیرہ۔

ملاباقر مجلسی نے بھی لکھا ہے کہ بلالؓ کو ابو بکرؓ نے دو علاقوں کے بدلے خریدا۔

(حیات القلوب ص ۲۷)

س ۲۶۳: کوئی ایسی متوالہ فرع بتوثیق را اہدیت پیش کریں جو یہ ثابت کرے کہ حضرت ابو بکرؓ حضرت علیؑ سے افضل ہیں ہے؟  
رج: تین ارشادات نبوی پیش خدمت ہیں:

۱۔ میری صحبت درفاقت اور مال خرچ کرنے میں مhydr پرسب لوگوں سے زیادہ احسان ابو بکرؓ کا ہے اور انگریز کسی کو اللہ کے سرافیل (برہادست دل میں یاد رہنے والا) بنانا تو یقیناً ابو بکرؓ کو بناتا میکن اسلامی محبت اور اخوت باقی ہے سجدہ میں سوائے ابو بکرؓ کی کھڑکی اور پھر طریقے۔ دبخاری و مسلم، اس سے پتہ چلا کہ جب پیغمبر اسلام اور وین کی خدمات ابو بکرؓ کی سب سے زیادہ ہیں بعد از خداویہ رسول خدا کے دل میں لیتے ہیں تو وہی بشمول حضرت علیؑ سب سے افضل ہیں۔

۲۔ عروین العاص نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے پوچھا سب لوگوں سے زیادہ پیارا آپ کو کون ہے؟ فرمایا عائشہؓ، میں نے پوچھا مردوں سے کون؟ فرمایا اس کے باب ابو بکرؓ، میں نے پوچھا پھر کون؟ فرمایا عمرؓ۔ پھر اور آدمیوں کے نام بھی گئے۔ میں چب ہو گیا کہ شاید مجھے اختریں ذکر کریں۔ دبخاری و مسلم۔ غفری رشتہ کے سوا اعمال کی حیثیت سے جو رسول خدا کو سب سے پیارا ہو وہی سب اتفاقی اور افضل ہو۔ اہل سنت کے اتفاق سے دبخاری و مسلم کی سب حدیثیں صحیح ہیں۔ روایوں کی پڑائیں کی جاتی۔

۳۔ ابو داؤد ص ۲۷۳ باب التفضیل مرفوع حدیث تقریری ہے: ابن عمرؓ فرماتے ہیں: کہم سب صحابہؓ کنت تھے جب کہ رسول خدا زندہ تھے۔ (اور سنا کرتے تھے) حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد اُمّتؓ سے افضل شخص حضرت ابو بکرؓ میں پھر عمرؓ میں پھر شماں ہیں۔ (رضی اللہ عنہم)۔ اس کے راوی پھر ہیں:

۱۔ احمد بن صالح: المصری ابو یوسف بن الطبری ثقہ حافظ من العاشرة نسائی نے غلط فہمی اور ادھام قلیدہ کی وجہ سے کلام کیا ہے۔ تقریب

۲۔ ہنیسہم: بن خالد بن یزید الاموی مولا حکم الایل صدق من التاہرات ۱۹۸

۳۔ یونس : بن سیف الکلائی، الحجی مقبول من الالب و دوہم من ماه یوسف۔  
۴۔ ابن شہاب زرسی : محمد بن سلم بن عبد اللہ ابو بکر الزہری الفقیہ الحافظ متفق علی جلالۃ الدقائق۔

۵۔ سالم بن عبد اللہ بن عمر القرشی العدوی اصل الفقہاء السبعة وکان ثبتا عادلا فاضلاً کان ریشه باہر فی المعنی والسمت من کبار الشافعیات فی آخر ۱۰۶ھ

۶۔ عبد اللہ بن عصراں الخطاب : جلیل القدر صحابی میں، کثیر الرؤایة یکے از عادله الرجاء در سب لوگوں سے زیادہ متین تھے۔ ۳، ۴ میں (حجاج کے زہرے) شہادت پائی۔

۷۔ حضرت علیؑ کا اپنا فیصلہ بھی یہی ہے۔ محمد بن خفیہ بن علیؑ کتھے میں کریمؑ نے اپنے باپ سے پوچھا، اُمّت میں سے سب سے افضل کون میں؟ فرمایا: "ابو بکرؓ" میں نے کہا، پھر کون؟ فرمایا: "عمرؓ" میں نے کہا پھر آپ میں؟ فرمایا: "میں ایک مسلمان ادمی ہوں" (بخاری)۔ ازالۃ المحتارین ہے کہ اسی سند سے مردی ہے۔

خیرہ ذہہ الامۃ بعد نبیها ابو بکرؓ اس اُمّت کے سب سے بہترینی کے بعد ابو عبیدہ بن شہ عمر ولا یفضلنی احمد علیہما پھر عرب ہیں۔ مجھے ان دونوں سے جو افضل کے گامیں اسے جبوٹے کی سڑاکوں ماروں گا۔ الاجلدتہ جلد المفتری۔

س ۳۲۹ : ملاعی قارئؓ نے شرح فقہ اکبر میں لکھا ہے۔ "سب اشیخین و قتلہما لیں بکفر"

پھر شیعوں پر انکار فضیلت کی وجہ سے کوئی بے ہودہ فتوے لگاتے ہیں؟

رج : یہ قول مرجوح ہے۔ اس مفضل بحث بماری کتاب "عدالت صحابہ" س ۲۲۶ تا

۸۵ دیکھئے کہ ساب شیخین کی تکفیر پر دسیوں فتوے نقل کیے گئے ہیں۔ اس قول کی تاویل یہ ہے کہ ایک مسلمان کی مسلمان کے ساتھ یہ کارروائی کفر نہیں کیونکہ قتل مسلم اور اس کلائی دینا قریبِ التکفیر گناہ کبیرہ اور فتنہ ہے۔ لیکن، جب صحابیت ایمان نفلافت۔ جمیع قرآن مرتدین و منکرین زکوٰۃ سے بچاگ وغیرہ کارناموں کی نفی کی بالغش کی وجہ سے ان کو بڑا بھلا کہا تو لیکھا گا کافر ہوگا خصوصاً جب کراس ساب کے دیگر شرکی کفر یہ عقائد اپنی بحد تحقیقت ہیں۔

شیعہ امامیہ اثنا عشریہ صرف حضرت علیؑ پر آپ کی افضیلت کا انکار نہیں کرتے

بلکہ وہ آپ کو مومن سچا، سلم او محترم صحابی رسول بھی نہیں مانتے تو قرآن و حدیث کی دسیوں نصوص کے انکار کی وجہ سے کافر قرار پاتے ہیں۔

س ۳۲۸ : اللہ کی بنائی ہوئی شے اچھی ہے یا بندوں کی ؟

رج : بھول سوال ہے۔ اللہ کی مخلوق اچھی چیزوں بھی ہیں اور بُری (نقسان) وہ بھی۔ بندوں کے کام اچھے بھی ہیں اور بُرے بھی۔ اگر مخلافتِ راشدہ پر یعنی مقصود ہے تو ہم کتنے ہیں۔ کروہ بھی خدا کی بنائی ہوئی تھی کہ قرآن میں مومنین صالحین سے مخلافت اور اقتدارِ رضی کا وعدہ تھا تین مسلمانوں کی تائید سے اسے تکین دین لیں فضیب ہوئی۔

جب کہ شیعہ کی فرضی امامت کو خدا کی بنائی ہوئی کتنا مرتباً جھوٹ ہے اور چار مسلمانوں کی بھی اسے نایدِ خالل نہ ہو سکی۔ ماں بعد میں اسے مولوی کے لیے قرآن، توحید، نعمتِ نبوت تمام صحابہ کرام اور امامت کو ایک مستقم مجمم ذاکر اور ظاہر الفتن مبتدع کے بنائے ہوئے امام باڑہ پر قربان کرنا پڑتا۔

س ۳۲۹ : گھنگار و غاطی بہتر ہے یا بے گناہ و مقصوم ؟

رج : یہ بھی لا یعنی سوال ہے۔ ہم مخلف، تملک اور حضرت علیؑ کے دمیان اس تفریق کے قائل ہی نہیں سب کو یکساں نیک، عادل اور ارشد مانتے ہیں۔ گھنگار یا مقصوم کسی کو نہیں کہتے ہیں۔ تقاضا بشریت سے کسی بات میں عجول یا خطا ممکن تصور کرتے ہیں۔

س ۳۳۰ : شجاع و عالم افضل ہو گا یا جاہل و بزرل ؟

رج : خلافاً ارجو راشدین میں یہ تفریق بھی سلم نہیں سب بہادر عالم تھے۔ جمالت ان شیوں کو فضیب ہو جو اپنے اقرار سے قرآن و مفت نبوی سے مروم ہیں۔ عز وجل کا یونیفارم ان راضیوں کو مبارک ہو جو شیر خدا کے ساتھ ہو کران کی جگہ ناکامیوں کا سبب بنے۔ (خطاب شیخ البلاعہ) پھر تو کسی امام کا ساتھ نہ دیا۔ بارہوں تاحد امامت اپنے شیوں کے خوف سے ہی بارہ سو برس سے عراق کی ایک غار میں چھپے ہوئے ہیں اور ان کی امامت کا غاصب ہو جو ان امام خمینی لاکھوں شیعوں کو کارٹ چکا ہے یا کٹوا چکا ہے۔ مگر امام العصر کو ان مظلوموں کی امداد کی ترقیت یا جرأت نہیں ہے۔ (ذلک جَرَيْنِهُمْ بَغْيَهُمْ وَإِنَّا لَنَصْدِقُونَ)

س ۳۳: از تحقیق گھر میں ہو تو بیرونی حق داروں سے اس کا حق مقدم ہو گایا نہیں؟  
 رج : خدار وہی ہو گا جن کو حق دینے والا حق ادا کرے خواہ وہ بروقت گھر نہ ہو تو اسے  
 بلا کر دے۔ جب مرض وفات میں آپ نماز پڑھا سکتے تھے تو انفاقاً حضرت ابو یکبرؓ اس گھری  
 موجود تھے۔ آپ نے گھر والے علیؑ کو حکم نہیں دیا کہ تم میرے جانشین اور نائب بن کر نماز پڑھادو  
 ئتی و شیعہ یاد نیا کی کسی کتاب میں یہاں امامت علیؑ کا ذکر نہیں ہے۔ حضرت عفریتؓ لوگوں نے  
 کہا نماز پڑھادو (کہ ابو یکبرؓ تو موجود نہیں) حضرت عمرؓ نے نماز پڑھانی تو حضورؓ نے آواز سن کر کہا:  
 این ابو یکبرؓ کیا ہیں؟ (یا لیے اللہ ابو یکبرؓ کے سواب اب کسی کو امام نہیں  
 ڈال کے وال المسلمينون۔ دریافت اور مسلمان ابو یکبرؓ کا کوئی خدا  
 انسنا و میہدیا بل قتلہ۔ بخاری، سلم، ابو داؤد)

چنانچہ حضرت ابو یکبرؓ نے دوبارہ نماز پڑھائی۔ یہ حق دار کو حق دینا تھا۔ خود شیعہ کو یہی اعتراف  
 ہے: «م Howell یماری میں تو آپ خود نماز پڑھاتے تھے۔ جب مرض میں اضافہ ہو گیا تو حضورؓ نے ابو یکبرؓ  
 کو حکم دیا کہ وہ لوگوں کو نماز پڑھائے تو ابو یکبرؓ نے اس کے بعد دونوں تک نمازیں پڑھائیں پھر  
 حضورؓ نے رحلت فرمائی۔» (درہ بخنزیر مکتب ۱۲۵ شرح فتح البلاغ، تاریخ التواریخ میہدی، طبری میہدی،  
 س ۳۲: حدیث چار یار (ترمذی ۲۲)، میں ابو یکبرؓ کا نام کیوں نہیں ہے؟

رج : یہ مخالف سویچ ہی غلط ہے کہ کسی بزرگ کی فضیلت میں جو روایت مذکور ہو۔  
 تو اس روایت میں کسی اور بزرگ کا نام نہ پکارا اس پرعیب لکھا یا جائے کہ فلاں کا نام کیوں نہیں؟  
 جب کہ اس کی فضیلت میں اس سے زائد اوصاف و مکالات دیگر روایات میں نہ قول ہوں  
 اگر جدابجا یہ فضائل مذکور ہوں تو محدثین کو ہر ایک کے نام کے ساتھ الگ الگ بائیکوں بانٹھے  
 پڑیں۔ اب اس روایت میں حضرت حسنؓ اور فاطمہؓ کا ذکر نہیں ہے کیا ان سے حضورؓ دشمنی  
 رکھتے تھے یا ان سے محبت نبوی حکم خدا کے بخلاف تھی؟

جب اس قسم کی حدیث ترمذی میہدی، مذاقب اہل بہتی میں ہے: کہ جنت نہیں  
 شخصوں کی مشتق ہے۔ علیؑ، عمر، عمار، مسلمان۔ بتائیے ابو فریز سے جنت کو کیوں دشمنی ہے؟  
 اور وہ آپؓ کے ان پاریاں سے کیوں خارج ہیں۔ حالانکہ ان کے متقلن حضورؓ کا یہ اشارہ

ہے: کہ ابوذرؓ سے زیادہ پچھے پر برد آسمان نے سایہ کیا نہ اسے زمین نے اٹھایا۔ (ترمذی میہدی، ۲۷۶)  
 تو کیا آپؓ کے باقی تین یار پچھے نہ تھے؟ کاش شیعہ فضائل و مکالات کے باب میں اور احادیث  
 نبوی میں امانت و دیانت سے دیکھتے۔ تو انہیں خلفاء راشدین و عشرہ مبشرہ سمیت تمام بزرگوں  
 کے منشکر اور جدا ا جدا فضائل نظر آجائے پھر وہ کسی کے شیعہ اور وہ طے باز بنتے ذکر کے مکار  
 وہمن ہوتے۔ حدیث کے ترجیح میں ”علیؑ، علیؑ“ لکھ کر مکال نے خیانت کی اور مشرکانہ  
 ذہنیت کا ثبوت دیا۔ صحیح ترجیح یہ ہے: ”پوچھا گیا یا رسول اللہ؟ ان کے نام لیجئے تو فرمایا:  
 علیؑ ان میں سے ہیں۔ یہ تین دفعہ فرمایا اور ابوذرؓ، مقداد اور مسلمان.... الخ۔

**کرامات صد لقیٰ** س ۳۳: حضرت ابو یکبرؓ کی کرامت یا معجزہ صحیح روایت

سے بیان کریں؟

رج : اہل سنت شرک فی التوحید کی طرح شرک فی النبوت بھی نہیں کرتے۔ مجرمہ خاصہ  
 نبوت ہے۔ غیر نبی کے فرق عادت اور حیران کن واقعات کو بصورتِ اسلام و اتباعِ  
 سنت کرامات کہا جائے گا۔ ابو یکبر صد لقیٰ کی کرامات کافی ہیں۔ ایک یہ کہ بختیم کے قلیل الاف افراد  
 کمزور قبیلے سے ہو کر فدا اور رسولؓ اور مولیٰؓ کے اختاب سے سب ہر بول کے حاکم اور خلیفہ نبی  
 نظر ارپائے۔ یہ وہ بڑا اعزاز اور بزرگی ہے جس پر شیعہ جعل رہے ہیں۔

دوم یہ کہ منافقین، منکریں زکوہ مرتدین اور جھوٹے متفہموں لے۔ اسلام اور آپؓ  
 کے خلاف جو طوفان بد تیزی مچایا۔ سب احتکات سے آپؓ ایسے کامیاب ہوئے کہ شمشیش  
 کے لیے ختم ہو گیا۔ یہ دونوں واقعات صحیح اربت نبوت کی طرح آپؓ کی کرامت اور تائید ایزدی  
 کا بیان ثبوت میں۔

سوم۔ غابریں اپنے ماں سے ۲۰ روپن حضرت عائشؓ کو حنثیں کی تھی پھر وفات  
 ہونے لگی تو حضرت عائشؓ رضی اللہ عنہا سے کہا۔ بیٹی اگر تو پہلے سے اس ماں کی فصل اٹھا کر  
 سنبھال لیتی تو سیر اختا۔ اب تو وارثوں کا ماں ہے جو تیرے دو بھائی اور دو بہنیں ہیں کتاب  
 اللہ کے مطالعہ قیاس کر لیتا۔ حضرت عائشؓ رضی اللہ عنہا نے کہا ابا جان میری بُن تو صرف ایک  
 اسما ہے تو دوسری کوں ہے؟ فرمایا خارجہؓ کے پیٹ میں پچھے ہے مجھے منجانب اللہ یہ

## مسکو راشت انہیا علیم السلام | س ۲۲۲ : کیا نحن معاشر الانبیاء

رج: جی ہاں! ہم نے تھفا امامیہ باغ فک کی بحث میں، اس صحابہ سے کتب اہل سنت سے اور احادیث کتب شیعہ سے اس مضمون کی نقل کر دی یہی مراجحت کریں۔ یہاں مختصرًا کتاب اللہ سے موافقت پیش فرماتے ہے۔ قرآن میں وہیوں انہیا علیم اسلام کا ذکر خیر اور کچھ کی وراشت کا ذکر بھی ہوا ہے۔ مگر وراشت مالی کسی کی بھی منکر نہیں ہے۔ سب کی علمی، کتابی اور صنعتی وراشت کا ذکر ہے۔

۱۔ وَوَرِثَ سُلَيْمَنْ دَاؤْدَ وَقَالَ يَا يَهُهَا النَّاسُ عَلِمْتُمْ مَا مَنْهَلُكُمُ الطَّيْبُونَ (منی ۲) "اور سلیمان داؤد کا وراشت ہوا تو کہا اے لوگو ہمیں پرندوں کی بولی سکھائی گئی ہیں۔" اگر وراشت مالی ہوتی تو دیگر کا بیٹوں کا بھی۔ (خواہ لفظ ابناو سے اجمالاً ذکر ملتا۔ پرندوں کی بولی کی تعلیم غیر بہوت اور وراشت معنوی ہے۔

۲۔ دَبَّ هَبَبَ لِي مِنْ لَدُنْكَ وَلِيَسَا يَئِرْ شُنْيٰ وَيَرِثُ مِنْ أَلِيْعَوْبَ حضرت زکریا (نماز پیغمبر مزدور علیہ السلام)، بیٹا مانگ رہتے ہیں۔ جو میرا اور آن لعیوب کی وارث پہنچے۔ (مریم ۱)۔ دنیوی مال تو سوائے چند ہموں اور ازاروں کے تھا نہیں! بینی اہم نالائق اور پیغمبری کے اہل نہ تھے۔ خاندان سنتے نصب چپن جانے کا اذایش تھا۔ لائق و پسندیدہ بیٹا مانگا جو آپ کی پیغمبری اور باب وادا سے وراشت متفق شدہ نبوت کا وراشت بنئے۔ چنانچہ بھی بیٹا مالا جس کو یہ حکم ملا یعنی حذر الکتب بقوّة و اتکینہ الحکم صیغیاً۔ اے یحیی کتاب الی مقبلوں سے تمام اور ہم نے اسے مکمل نبوت بھیں میں دی دی۔ اگر وراشت مالی مراد ہوتی تو دعا کے جواب میں کتاب و حکمت کے سماں مالی خزاں کا ذکر ملتا۔

۳۔ سورت اعراف میں بینی اسرائیل کے پیغمبروں کے ذکر میں ہے:  
فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ فَلَفَّ وَرَوْتُ الْكِتَبَ يَا يَخْنُونَ عَرْضَ هَذَا الْأَدَنِيٌّ وَلَهُوَ لُورَتٌ سَيِّعَ فَرِلَّتَا۔ ان کے بعد ان کے جانشین جوان سے کتاب کے وراشت بنئے۔ یہ

بات بتائی گئی ہے۔ چنانچہ (مدت کے بعد) ائمہ کا ثوم پیدا ہوئیں۔ (ربیع النفرۃ ص ۲۸)  
چہارم۔ وفات رسول پر جب بنو طہ بھی مردہ ہو گئے اور زکوہ روک لی تو عدی بن حاتم بنو طہ کی زکوہ لے کر حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے پاس آئے۔ حضرت ابو بکر نے ان کو از خود سلام کیا تو عدی نے پوچھا: اے فلیق رسول اللہ آپ مجھے بچاتے ہیں؟ فرمایا: ہاں تو عدی ہے۔ جب لوگوں نے کفر کی تو ایمان پر پرا اور قرآن کی طرف آگیا جب امکون نے پیٹھ پھیری۔ تو نے وفاداری کی جب دوسرے غدار نکلے۔ میں نے تجھے اور تیرے ساتھی نیز کو پچان لیا اور اگر میں تمہیں نہ پہچانتا تو خدا تو میں کو پہچانتا ہے۔ (ربیع النفرۃ ص ۲۵ ذکر وراشت و کرامات)  
پنجم: اپنی وفات کی پیشین کوئی فرمائی پھر اسی منکل والی رات وصال فرمایا اور صبح سے پہلے دفن ہوئے۔ (وابیعلی از عائشہ۔ تاریخ الحلفاء ص ۲۲)

ششم: آپ کی وفات پر مکمل عظیر کانپا، عقر ایا زمین کو صدمہ سے زلزلہ آگیا۔ والد نے پوچھا ہے زلزلہ کیسا ہے؟ لوگوں نے کہا آپ کا بیٹا فوت ہو گیا۔ کہنے لگے بڑی سخت سیبیت اپڑی۔  
دابن سعد، تاریخ الحلفاء ص ۲۲

ہفتم: بھوڑا سا کھانا تھا، مہان کھاتے تھے تو تین گنا اور بڑھ جانا تھا تک کہ رسول صدیق کی طرف بھیجا اور آپ نے بھی کھایا۔ یہ مکلا کے باب الکرامات ص ۲۵ پر مذکور ہے۔

ہشتم: حضرت ابو بکر کو حضور نے درد سے شدید ہیار دیکھا۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہ تھی عہدا کو اطلاع کی ای تھی کہ ابو بکر صدیق تدرست ہو کر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے گھر جا پہنچے اور کہا کہ آپ کے بعد فرما جریل امین علیہ السلام میرے پاس آئے مجھے ایک دوامگھانی میں نتدرست ہو کر آگیا ہوں۔ (ابن الی الدنيا و ابن عمار قرۃ العینین ص ۹۹)

نهم: ام باقی رکتے ہیں کہ حضرت رسول اور جریل کی سرگوشیان حضرت ابو بکر صدیق سنتے تھے مگر ان کو دیکھتے نہ تھے۔ دابن الی وادی فی المصاحف وابن عساکر، کنز العمال ص ۲۷ بحوالہ کرامات صحابہ ص ۱۶، ۱۷

دهم: حدیبیہ کے موقع پر جواب حضرت عمر کو رسول نہ دیا تھا، بلطفہ وہی جواب حضرت ابو بکر نے دیا تھا۔ یہ طابتقت ابو بکر کی کرامت اور برگزی کی دلیل تھوڑی بھی ہے۔ (استہرت اور جو مکار اخلاق حضور علیہ الصالوۃ والسلام کے حضرت ضمیر نے سلی وحی کے دن بتائے تھے بلطفہ

گھٹیا دنیا لینے لے گے اور کتنے تھے ہم بخشنے جائیں گے۔

علوم ہوا کر پیغمبر مسیح نے تو کتاب اور اپنی سنت دراثت میں چھوڑی تھی مگر پیغمبر کی غیر پیغمبر نا اہل اولاد دنیا پرست نکلی۔

۳۔ ششم اور رشتا الکتب الدین اصطھفینا هن عبادنا۔ (فاطر پ ۱۶۴)

پھر ہم نے کتاب (قرآن) کا وارث اپنے چنے ہوئے بندوں (الشیعہ) کو بنایا۔ اب یہ کتاب ان کو اپنے پیغمبر سے ہی بطور دراثت مل جو تمام امت محمدیہ کا حاضر ہے۔

اگر ضرور صلی اللہ علیہ وسلم کی بھی دراثت مالی ہوتی تو اس کا کمیں ذکر ملتا۔ انبیاء سابقین کی طرح دراثت علمی و کتابی کا ذکر نہ ملتا جس کے دعویداً ائمہ شیعہ بھی ہیں اور سب احادیث "تحفہ امامیہ" میں مذکور ہیں۔

۴۔ ۳۲۵: اگر موافق نہ ہو سکے تو اس کے تین روایی بنو عبدالمطلب سے بتائیں؟

رج: بخاری ص ۵۷۵۔ ۹۹۶ میں ہے کہ حضرت عزیز نے حضرت عباس و علی کا ذکر نہیں صدقات میں تنازع ختم کرنے کے لیے پوچھا تھا:

پھر حضرت عزیز حضرت علی و عباس کی طرف متوجہ ہے اور فرمایا میں تم سے فدائی قسم کے کرو جھتنا ہوں کیا تم جانتے ہو کہ رسول اللہ نے یہ فرمایا دہاری تعلمان ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قد قال ذلك رلانورث ما نے فرمایا۔ جی ہاں۔

شیخزادی بیرون یوم بھی ہیں جو عبدالمطلب کے فلسفے حضرت علی و رسول اللہ کے پیغمبری زاد بھائی تھے (ابدیہ ص ۲۸۵)۔ اگر تسلیم نہ ہوں تو حضرت عجفر صادق، محمد باقر کو گن لیں ہیں جس کی احادیث رفعی و راشت دنیوی از پیغمبر، اصول کافی باب مفتاح العلم اور باب "ان الائمه و رثواعلم النبی و جمیع الانبیاء" میں مذکور ہیں۔

۵۔ ۳۳۶: اگر حدیث صحیح ہے تو حضرت عزیز نے یہ جائیداد مدینہ حضرت علی و عباس کو دے کر ابو بکر کے قول فعل کو عمل کیوں باطل کر دکھایا؟

رج: حدیث صحیح ہے۔ جس کے مطابق یہ تمام صدقات اور جائیداد فزار کے لیے وقف رہی۔ حضرت عزیز نے ان وہاں میں بزرگوں کو بطور دراثت و تملیک قبضہ نہ دیا تھا بلکہ مساکین پر خرچ کے لیے متولی والخچار بوج صدقات بنایا۔ روایت میں یہ سب تصریح ہے مگر صحابہ سے بغرض ائمہ شیعہ کی روایتی خیانت اس کارروائی پر آپ کو مجبور کرتی ہے اور پرواں حدیث اسی تنازع کہ حضرت علی مسکین پر طبعاً فیاض تھے۔ حضرت عباس فراخ دستی کے بجائے کفایت شماری سے کام لیتے تو دو فوں میں بھکڑا پڑ جاتا اور قصیر حضرت عمر نبیک پہنچا۔ اس کو ختم کرنے کے لیے آپ نے ان سے حدیث پوچھی۔ پھر تو لیت اس سے لے کر اپنے ہاتھ میں کری۔

س۔ ۳۲۶: بخاری سے ثابت کیجئے کہ سیدہ فاطمہ ابو بکر پر عضبانک نہیں؟

رج: جب ہم سنی و شیعہ معتبر کتب سے رمضانی فاطمہ ثابت کر کچے ہیں دیکھئے "تحفہ امامیہ" (۱۸۸۰ء تا ۱۸۸۵ء) پھر خاص کتاب کے حوالہ پرا صاریح یا معاونوں والی صدی سے انہیں اور دین کی بات نہیں ہے جب کہ یہ حقیقت ہے کہ حضبت کا لفظ ابن شہاب راوی کا مدرج ہے۔ حضرت فاطمہ کا قول حضرت عائشہ راوی حدیث کا قول یا امام بخاری کا اپنا تصریح نہیں ہے۔ صرف بعض روایات میں قال کے بعدی الفاظ ہیں؟ کہ فاطمہ نے ابو بکر کو چھوڑا۔ اور فدک مانگنے کے بارے میں تاوفات ابو بکر سے بات نہ کی۔ "الحدیث" میں راوی کا یہ اپنا تاثر ہے شیعہ نے اسے ناراضی برا ابو بکر بتا کر ۲۰۰۰ اسال سے سر آسمان پر اٹھا رکھا ہے۔ رمضانی کی اپنی احادیث بھی نہیں سنتے اور زادہ بقول پر یہ الزام تراشی کرتے چلے آ رہے ہیں "کردہ دنیا کے چند طبقے غرباً کوئے دینے پر ابو بکر ناپر اتنی ناراض ہوئیں کہ بات نہ کی یا"

حکم جو چاہتے آپ کا حسن کر شمر ساز کرے

کیا غاتون جنت فاطمہ کی بی شان ہے۔ معاذ اللہ۔ پھر جب فاطمہ کے بعد حضرت علی فاطمہ کے بیان شیخ تھے۔ جب وہ شورہ نے پوچھے جانے کی شکایت کے بعد راضی ہو گئے اور بیعت کر لی اور اس کی صراحت بخاری ص ۲۰۹ پر موجود ہے تو گویا فاطمہ کی رمضانی بخاری سے ثابت ہو گئی۔ فحطم حق اب۔ بک و حدث ان لی حملہ علی الٰہی

س ۳۴ : تاریخ الحفایہ مطہی میں ہے کان البویکر سیاہا اولنسیا۔ کہ حضرت البویکر سب سے زیادہ کامی بینکے والے تھے یا نسب جذبہ والے تھے یہ عادت شیعوں کے لیے کیوں اختراض بنائی جاتی ہے؟

رج: بخواں لے زی اور کالیاں شیوں کو مبارک ہوں۔ تاریخ الخلفاء میں ایسی کوئی عبارت نہیں  
ہے صریح جھوٹ ہے ان کے اعلم الصحابة ہونے کے باب میں یہ لفظ میں: وَكَانَ الْوَبِكُورُ  
الصادقِيُّ مِنْ أَنْسَبِ الْعَرَبِ۔ لا یوبکور صدیق رضی اللہ عنہ سب عربوں سے زیادہ نسبتی  
جلنتے تھے شیوں کا عتراف ہے کہ وہ کالیاں پختے ہیں تو یہ کام منافقوں، بدار طواروں کا ہے  
شیعہ انسی عادات سے پہچانے جاتے ہیں۔ وَتَعْرُفُهُمْ فِي لَحْنِ الْقُوْلِ۔ (پ ۸۷)  
س: ۳۴۲: فیاً نامی مسلم شخص کو ایک نئے کس جرم میں چلایا؟

رج: آپ کے مدح اقتضانیں کے دشمن فیہا تکا حال تاریخ میں یوں لکھا ہے:  
 "ادھر مدینہ منورہ میں بنو سلیم کا ایک سوار الفیہا بن عبد یالیل حضرت ابو یکر صدیق رضی اللہ عنہ کی خدمت میں پہنچا اور عرض کیا کہ میں سامان ہوں۔ آپ آلاتِ حرب سے مدد کریں۔ میں مرتدین کا مقابلہ کروں گا جحضرت صدیق اکابر نے اس کو اور اس کے ہمراہیوں کو سامانِ حرب عطا کر کے مرتدین کے مقابلہ کو سمجھا۔ اس نے مدینہ سے نکل کر اپنے مرتد ہونے کا اعلان کر دیا اور بنو سلیم اور بنو ہوازن کے ان لوگوں پر جسلمان ہو گئے تھے شبِ خون مارتے کو ٹھاٹھرت ابو یکر صدیق رضی اللہ عنہ نے اس حال سے آگاہ ہو کر فرما ر عبد اللہ بن قیس کو روانہ کیا اکھوں نے ان دھوکہ پاز مرتدین کو اسستہی میں جالیا۔ بعد مقابیلہ و مقاتلہ الفیہا بن عبد یالیل گرفتار ہو کر صدیق اکابر کے سامنے مدینہ میں حاضر کیا گیا اور مقتول ہوا۔" (تاریخ اسلام نجیب اکادمی ۱۲۹۶ء)

ببغضه و تاریخ طبری ص ۲۶۳، ۲۷۵ م ) سوال بناتے وقت اتنی بد دینانتی نہ ہوئی چاہیے کہ ایک علانیہ مرتد کافر کو، ابو یحیی و شمشی میں مسلمان کہا جائے۔ شاید وہ شیعوں کا پیشواد ہو گا ؟

مس ۳۲۳: ابوہریرہ نے اپنی حکومت میں سادات کا خمس کیوں بندر کر دیا؟ (بخاری، الجداونی)  
رج: دو وجہیں بھیں۔ ایک تو یہ کہ وہ قرابت کی وجہ سے ادائیگی عدم نبوی کے ساتھ خالی

منع نفاسة علی ابی بکر ولا انکار الالذی فضلہ اللہ بہ ..... الخ حضرت  
علیؑ نے ابویکرؓ کے حق کو غلیم جانا اور بیان کیا کہ جو کچھ ہوا ہے وہ ابویکرؓ پر حمد یا اس کی فضیلت کے  
انکار کی وجہ سے نہیں کیا ہے بلکہ ہم اس کام اور شورہ میں اپنا حصہ سمجھتے تھے۔ لیکن ہماری  
شرکت کے بغیر ہوا تو ہم جی میں ناخوش ہو گئے تھے۔

س ۳۲۷ : صحيح سجاري كتاب الجihad ياب برکة القاري في ماله حياً ومتاً  
مع النبي صلى الله عليه وسلم وولاته الاصح میں ہے کہ زبیرؓ کی کل جائیداد ہ کرو  
و لا کھ درهم کی ہوئی۔ زبیرؓ اما دا بیکری تھے اتنی دولت اخھیں کیسے عاصل ہوئی؟

رج : چور و خائن دوسرے کو بھی اپنے جیسا سمجھتا ہے۔ خوش فواز اور دنیا پرست شیعہ حضرت ابو یکری و زینب پریہ نایاب ہبتان کیوں نہ لگائیں۔ ورنہ خود مذکورہ بالا عبارت باب میں اس کا جواب آگیا کہ جہاد کے مال غنیمت میں برکت ہوتی ہے اور غازی کامال منے کے بعد جیسی بارکت ہوتا ہے۔ حضرت زبیر بن عوام و بن صفیہ بنت عبدالمطلب مشہور مجاہد فل غازیوں سے یہیں۔ عبد تیونت کے تمام غزوات میں شریک رہے اور غنیمت پاتے رہے۔ پھر تینوں خلافتوں میں اسلامی فتوحات میں شریک رہے اور غنیمت پاتے رہے۔

خلافتِ راجحین ایک ملعون بدجھت سبائی این جرموز نے نماز کی حالت یہی صرف اس جرم  
بُشید کیا کہ آپ نے حضرت عثمانؓ کے بدلہ قتل کا مطالعہ حضرت علیؓ سے کیوں کیا۔ قاتل شیعہ  
ملی کہلاتا تھا اور حضرت علیؓ نے اسے جنم کی بشارت سنائی۔ (الا خبر الظوال لا يغrieve الظوزي)  
وہ اتنے بعد تھے کہ یک مظلوم اشیاء کی خواستہ تھے۔

روایت میں صریح ہے کہ میں علماً شہید ہوں گا، حضرت زبیر طبعاً فیاض تھے۔ نعمتی سب  
قرار پر فرشح کر دیتے تھے۔ پھر قرض کے کوئی فرشح کر دیتے تھے اور جو امانت رکھتا اس سے  
جاہزت کے قرض بناتا کفرشح کر دیتے اس کے علاوہ اس روایت میں یہ مراجحت بھی ہے  
کہ حضرت زبیر نے دینار اور درهم کچھ نہ پھوڑا، صرف دو زمینیں اور کچھ مکانات پھوڑے  
زمیون کی ادائیگی کے لیے حضرت عبد اللہ بن عباس نے یہ جائیدادیں بیخ ڈالیں۔ اس دور میں  
بائید ادوی کی قیمت ۵ روپے ۳ لائکھ ہوتی۔ دیتا یئے اس غازی اور سخن پر کیوں اعتراض  
کیا جائے؟

سمجھتے تھے اور اس کی وجہ دوالہ مسلم، ان پرستے سمجھی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے قریبی بنو عبد شمس اور بنو ذفل بھی تھے جنور نے ان کو خس نہ دیا صرف بنوہاشم اور بنو عبد المطلب کو دیا جب انہوں نے اگر یہ گزارش کی:

ہماری اوران کی رشتہ داری تو آپ سے  
قرابتنا و قرابتہم منک  
یکسان ہے۔

تو حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا۔ میں اور بنو مطلب زمانہ جاہلیت اور اسلام میں اکٹھ رہے ہیں اور ہم الکیوں کی طرح ایک دوسرے سے ملے ہوئے ہیں۔ (ابوداؤد ص ۵۹)

تو حضرت ابو بکرؓ نے وفاتِ نبوی سے اس اصول میں کمی دیکھی تو خس تو نہ دیا۔ لیکن ان کے اغراضات بیت المال سے ادا کرتے رہے چنانچہ ابو داؤد ص ۵۹ پر ہے۔ وانما یا کلآل محمد فی هذالمال یعنی اس اللہ کے مال سے آل محمد حسین ضرورت کھاتے رہیں گے۔

۲ حضرت ابو بکرؓ نے اموال کی تقسیم مادیانکی۔ قربت۔ یا اسلام میں اڈیت وغیرہ کا خیال رکیا کہ ان چیزوں کا مال اللہ ان کو دے گا۔ رزق میں وہ سب مساوی ہیں۔ چنانچہ اس بنادر خس کی خصوصی ادائیگی بند کی اور مالی امداد عمومی تبرعات سے یا اپنے مال سے خصوصی کرتے رہے۔ ابو داؤد ص ۵۹ پر ہے کہ رسول قدس اللہ علیہ الرحمۃ الرحمیۃ کے بعد تھیہ صدقہ کردیتے تھے۔ حضرت ابو بکر صدیقؓ دو سال خلیفہ رہے تو اسی طرح کرتے رہے جو رسول خدا اپنے گھر والوں پر خرضح کے بعد تھیہ صدقہ کردیتے تھے۔ لیکن حضرت عمر و عثمانؓ کی پالیسی اور اصول۔ قربت فضائل اور اولیت اسلام میں فرقہ مراتب کرنا تھا۔ چنانچہ انہوں نے ادائیگی جاری رکھی۔ اسی روایت میں صراحت ہے:

فكان عمر بن الخطاب يعطيهم منه كحضرت عمر و عثمان بن بنوهاشم كخس  
وعثمان بعد ما - دیا کرتے تھے۔

خلاصہ یہ کہ حضرت ابو بکرؓ نے اصول پرستی سے خس نہ دیا تو ان کی ضروریات کا پورا خیال رکھا۔ حضرت عمر و عثمانؓ نے خس جاری رکھا۔ یہ جواب روایت ماننے کی صورت میں ہے

اگر اسے صحیح نہ مانیں کیونکہ درج ذیل دو روایتیں اس کے خلاف ہیں تو جواب کی حاجت نہیں۔ دوسری روایت میں یہ صراحت ہے کہ خس کے اخراج و تنفس عمدہ ثبوت، صدیقی اور فاروقی میں حضرت علیؓ تھے۔ (اور اپنا حصہ باقاعدہ دیا کرتے تھے) خود فرماتے ہیں:

ولانی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مجھے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ماتولی بنیا خمس الخمس فوضعته مواضع میں نے ضمروں کی زندگی میں اس کے موقع پر خرضح کیا اور ابو بکرؓ کی زندگی میں اور عمر رضی کی زندگی میں بھی اس کے موقع پر خرضح کیا۔ پھر کچھ مال آیا مجھے بلایا کرے تو میں نے کہا میں نہیں لینا چاہتا۔ عمرؓ کہنے لگے تو تم اس کے نیادہ حقدار ہو میں نے کہا بہم غنی ہو گئے ہیں تو حضرت عمرؓ نے بیت المال میں ڈال دیا۔

(ابوداؤد ص ۵۹)

تیسرا روایت میں یہ ہے۔ حضرت علیؓ فرماتے ہیں۔ میں عباس اور فاطمہ اور زید بن حارث رسول اللہ کے پاس گئے میں نے کہا، یا رسول اللہ اگر آپ کا خیال ہو کہ اس خس کا کتاب اللہ کے مطابق مجھے متولی بنادیں۔ تو اپنی زندگی میں تقسیم کر دیں تاکہ آپ کے بعد کوئی مجھ سے جگڑا نہ کرے۔ حضورؓ نے ایسا کر دیا۔ تو میں نے رسول اللہ کی زندگی میں دابنی برادری وغیرہ پر، خرضح کیا پھر مجھے ابو بکرؓ نے متولی بنایا۔ تو میں یونہی تقسیم کرتا رہا، یہاں تک حضرت عمرؓ کا آخری سال تھا اور مال بہت آگیا تھا تو آپ نے ہمارا حق نکالا اور میری طرف بھجا۔ میں نے کہا ہمیں ضرورت نہیں ہے اور مسلمانوں کو ضرورت ہے تو ان کو تقسیم کر دیں چنانچہ انہوں نے تقسیم کر دیا۔ پھر عمرؓ کے بعد مجھے کسی نے نہ بلایا۔

(ابوداؤد ص ۵۹)

ان دو روایتوں سے معلوم ہوا کہ بنوہاشم کو بدستور عمدہ ثبوت کی طرح عمدہ صدیقی اور فاروقی میں خس ملتا رہا۔ ان کی کوئی مال حق تلفی نہیں ہوئی۔ جب وہ امیر ہو گئے تو نو وچھوڑیا۔

س ۳۷۳: ابویبڑے نے سفر قریش کو بت کی شرمگاہ چاٹتے کی گالی جنور کے سامنے کیوں دی اور مذکور بُت کے لیے موٹ بات کرنا کیسی تدبیب و علم ہے؟  
ج: سبحان اللہ! صاحب پیغمبر کی شمنی میں اب کفار قریش کی حمایت و طرفداری کی جا رہی ہے آپ کی مسلمانی قابل داد ہے۔ کیا جنور نے علی المرضیٰ نے یارضا وجنت کی سند پانے والے... ۵۶ صاحبہ کرام نے بھی یہ اعتراض کیا تھا یہ خود قریشی سفر کو جب یہ پتہ چلا کہ یہ ابویبڑے صدیق میں تو آپ کے سابق احسانات یاد کر کے خاموش ہو گیا۔ یہ گالی نہ تھی۔ کافر کی اشتعال انہیگری کا مناسب جواب تھا جیسے قرآن تے عَثِلٌ يَعْثِلَ ذَلِكَ زَنِيهٖ۔ الخ کے الفاظ اشتعال فرمائے ہیں۔ بت خواہ مذکور کے نام و شکل پر ہوں حقیقتہ موٹت میں۔

قرآن میں ارشاد ہے:

إِنَّمَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ مُشْرِكِينَ اللَّهُ كَعَلَوْهُ صِرْفَ عَوْرَوَاتٍ كُوپکارَتَهُ إِلَّا إِنَّا نَأَنْثَى - (پ ۱۵)

یہ مشرکین لات و ملات اور عربی کو خدا کی بھیلیاں کتے تو فرمایا "کیا تم نے لات، عربی اور تیسری مناہ کو دیکھا۔ تم تو بیٹے پسند کرو اور خدا کے لیے بھیلیاں ہوں یہ تو غیر مصنفانہ تقسیم ہے" (النجم ۲۷ ع ۵)۔

معترض ابویبڑے صدیق کی عربیت میں غلطی نہ پچھے اپنے علم تدبیب کا حام کرے۔

س ۳۷۴: صواتِ محقر یا ب اول فصل ۵۶ صادر و حسنة الاحباب میں ہے کہ ابویبڑے اپنی صاجراوی کا وظیفہ، اہزار درہم مقرر کیا۔ دخترِ سوکیں کا باعث کیوں جھینٹا؟

ج: صواتِ محقر فصل ۷۶ میں تھی اس میں ایسا کوئی بہتان نہیں ہے کہ اپنی صاجراوی کا وظیفہ، اہزار درہم مقرر کیا۔ باعث کا طعن ہم بارہا رد کر چکے ہیں۔ روضۃ الاجاد، غیر معرفت کتاب ہے۔ غلط نے باعث اگر فقراء کے نام فرماں شریف کے طابق وقف کر دیا تو اہل میث کی ویسے بہت امداد کی۔ سیرت المصطفیٰ ۳۸۳ پر ہے: "پھر ان مدعاں عصب کویر خیال نہیں آتا کہ خلافت نے زمان خلافت میں فتح اور دریافت زندگی گزاری اور اہل بیٹ کرام کو بیک وقت پچاس پیاس بیڑا اور ساٹھ ساٹھ اہزار درہم و دینار یا کرتے تھے۔ جس وقت شہر یا

شزادی ایلان خلیفہ بحق کے زمان خلافت ہنر پا شوکت و علمت میں مقید ہو کر آئیں تو خلیفہ وقت نے حضرت علیؑ اور حسینؑ کو حصہ غنیمت دینے کے بعد تینوں کو تیس تیس ہزار درہم دیئے اور اس کے علاوہ خاص امام حسن بن عین رضی اللہ عنہ کو شہر یا نو مع ان کے زیور جو اپنے اپنے کاہر جوہر اور نوتنی کی تھا کہ ایک موتنی کی قیمت سے کم از کم سو باغ فدک خریدیے جائیں۔" س ۳۷۳: جنگ خندق میں حضرت ابویبڑے کا کدر و کار نامے سپرد قلم کیجئے؟  
ج: وہی کردار ہے جو حضرت رسول خدا اور تین ہزار صحابہ کرام کا حقاً کہ خفت مردی کو سوم یہ بھوکے پیاس سے بھی چڑی دفاعی خندق کھو دکر میں بھر و شمن کے سامنے ڈٹے رہے خندق کے جس جس حصے پر حصہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت ابویبڑے، عمر، عثمان، علی وغیرہم رضی اللہ عنہم کو سوچیں کیا تھا۔ وہاں سے شمن کو آگے نہ بڑھنے دیا۔ آج ان مقامات پر طبور یاد گار صادر اقام آئم نے خود دیکھی ہیں۔ حضرت علیؑ کے سامنے سے خندق کم چڑی تھی۔ چار بیوان خندق پا کر اسے حضرت علیؑ نے ایک جماعت کے ہمراہ ان پر عدالت کیا۔ ۹۰ سال کا بیوان عمر و بن و د مارا گیا۔ شیعہ تفسیر قمی سورت احزاب میں قتل کا واقعہ یہ لکھا ہے کہ حضرت علیؑ نے اس سے داؤ کھیلا۔ تم اتنے بڑے سیوان ہو پھر ساختی کے کم جھس سے لڑتے ہو اس نے پچھے مذاکر دیکھا تو حضرت علیؑ نے اس کے پاؤں پر دار کیا اور دوسرا سر پکیا تو جنم رسمید ہو گیا ہمیں حضرت علیؑ کی اس پاخچے منٹ کی بہادری اور شیر خدا کے کائنات کے اعماق ہے مگر کیا آپ کو تعلیم حضرت علیؑ نے دی کہ اس گھمنڈ میں باقی تین ہزار صحابرین و انصار کی پڑاں اچھاتے رہا اور نام لے کر و پھوک کر فلاں فلاں کے کیا کارنے ہیں کیا آپ اپنے تکن پاروں حضرت ابوذر، مقداد اور عمار رضی اللہ عنہم کے کارنے میں بھی اس جنگ میں بتا کئے ہیں؟ معاف کیجئے فضیلت جتنا نے کایہ معیان انتہائی گھٹیا ہے۔ حضرت علیؑ بھی کل آپ کے خلاف اور مهاجرین کے حمایتی ہوں گے جب کہ ویگر جنگوں میں حضرت ابویبڑے کا قتل کرنا بھی ثابت ہے۔ سلم شریف ص ۸۹ پر ہے کہ غزوہ بخوارہ میں حضرت ابویبڑے کو جنور نے امیر بن یا اتھا... شمشن الغارۃ فورد الشمار فقتل من قتل عليه و سبی۔ کر خوب حمل کیا پانی پر اترے تو لکھنے آدمی قتل کیے کہنے قیدی بنائے۔

س ۳۲۵: شمدار احمد کے متعلق حضور نے فرمایا میں ان کا گواہ ہوں۔ حضرت ابو بکرؓ نے کہا۔ کیا ہم ان کے بھائی نہیں؟ تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، معلوم نہیں میرے بعد تم کیا احداث کرو گے؟ تو ابو بکرؓ رونے لے گے، بتائیے آپ صدیق کے گواہ کیوں نہ ہوئے؟ (کشف المغطا عن المؤطلا ص ۱۳)

رج: یہ پوری جنس امت کو خطاب ہے لیکن شخصی خطاب بن کر طعن تراشائیا ہے وہ حقیقت اس میں یہ ہے جتنا لیکے کہ مدار خاتم بالجیز پر ہے جو حضور کے سامنے شہید ہو گئے ان کا خاتم بالغیر اور آپ کی شہادت یقینی ہے مگر جو اُمّتی زندہ ہیں یا بعد میں آئیں گے اور فوت ہوں گے۔ ان کی وفات پر حضور کی موجودگی یا گواہی نہ ہوگی۔ ہو سکتا ہے کہ کوئی گناہ واحد امثال میں مبتلا ہو تو حضور یہ تنبیہ فرمائے ہے یہی کرنے ہوئے اعمال خیر پر ہی بھروسہ نہ کرو۔ خاتم بالغیر کا بھی فکر کر وہی تو صدیق اکابر فوت نہ ہے۔ کیونکہ کاملین کی یہی شان ہے: ہر وقت اپنے رب سے ڈرتے رہتے ہیں ॥ (پ ۱۴۲) ورنہ حضرت ابو بکرؓ کو بار بار حیثیت کی بشارت مل ہے حضور کو ان کے خاتمہ کا فکر نہ تھا۔ حضرت شیعہ پیغمبر علیہ السلام فرماتے ہیں :

وَمَا يَحِكُونَ لَنَا أَنْ لَعُونَكُمْ فِيهَا إِلَّا هُمْ بُشَّارٌ بِأَنَّ اللَّهَ رَبُّهُمْ - کفر میں بوشاہارے یہی ممکن نہیں مگر یہ کہ آنے یشائے اللہ رَبُّهُمْ - داعو اف پ ۱۱)

لیکن اپنے مومن ساختیوں کے خاتمہ بالغیر ہونے نہ ہونے کا حضرت شیعہ کو بھی فکر تھا۔ ۱۰۰ ارسوسو نام بیان مبشر بالجیز صاحب کرام کے سواباقیوں کے متعلق حضور کو بھی یہی فکر تھا۔ شیعوں کو چونکہ دولت، ایمان حاصل ہی نہیں تو ان ملکوں کو اس کے چھپن جلنے کا کیا ڈر وہ تو شفاعت قهری والا کفار کیا عقیدہ اپنائے ہوئے ہیں کہ چونکہ ہم شیعہ کہلاتے علی ولی اللہ پڑھتے۔ ماتم دین کرتے اور تعزیز حسینی کی تعظیم کرتے ہیں تو "آخر فاطمۃ کے لال کے صدقے بنی ہوئی ہے" پر ہی نازل اور خود فریبی میں مبتلا ہیں۔ ملدی ۹ وقت آنے والا ہے جب ایسے بعمل بد عقیدہ بدعتی مشرکوں کو جنم میں ڈالا جائے گا اور ان کے فرضی شفاعة برش کا اور مشکل کشاہستیاں ان سے تبرکریں گی۔ سچا قران

لے اذتابالذین اتبعوا مِنَ الَّذِينَ اتَّبَعُوا وَرَأُوا العذاب۔ (بیر مرشد مردوں سے بری ہو جائیں گے مرید عذاب دیکھیں گے اور تعلقات ختم ہو جائیں گے)۔ د ۷ ۲۶۴

### فرماتا ہے:

"اور اس سے زیادہ گراہ کون ہو گا جو خدا کو چوڑ کرایے کو پکارے جو قیامت ہیک اس کا جواب ہی نہ دے اور وہ ان کے پکارنے سے بے خبر بھی رہیں اور قیامت کے دن جب سب آدمی جمع کیے جائیں گے تو وہ ان کے دشمن بھی ہوں گے اور ان کی عبادت کے منکر بھی" (احتفاف پ ۱۴۱ ترجیح مقبول ص ۶)۔

حضرت علیؑ کے کلامت حکمت میں ہمیں یہ دعویے ملے ہیں:-

۱۔ مجھ سے پاشخ باتیں لے لو تم میں سے ہر شخص اپنے گناہ ہی سے ڈرے صرف اپنے رب سے انتی درکھے۔ نہ جانے والا سیکھنے میں شرم نہ کرے اور عالم سے اگر وہ بات پوچھی جائے جو نہ جانتا ہو تو وہ یہ کہنے میں شرم نہ کرے۔ اللہ بہتر جانتا ہے، صبرا یا نکار کا سر

ہے۔ صبر گیا تو ایمان ختم۔ جب سر کرنا تو بدن ختم۔

۲۔ پورا عالم وہ ہے جو لوگوں کو اللہ کی رحمت سے نا امید نہ کرے اخھیں گناہوں کی ہمیں نہ دے اور خدا کے عذاب سے بچ نہ کرے۔ (تاریخ الخوارص ۱۱۱) حضرت ابو بکرؓ کا یہ ڈر اور گیر اسی حقیقت کی تصویر تھی۔

س ۳۲۶: "اگر علیؑ بعیت نہ کرے تو اس کا گھر جلا دو" حکم ابو بکرؓ تاریخ ابو الفضل کی خلیفہ برحق ایسے بعیت طلب کرتے ہیں؟

رج: ہمارے نزدیک بالکل غلط روایت ہے مولانا شاہ عبدالعزیزؓ فرماتے ہیں: "اور جو کچھ قصہ قصہ اور دروازہ فاطمۃ جملہ دینے کا اور ان کے پلو میں تلوہ جھوٹے کے معاملہ میں لکھا ہے۔ یہ سب جھوٹی باتیں اور افترار شیاطین کو فر کے ہیں جو شیعہ اور راضیوں کے پیشواؤ ہوتے ہیں۔ ہرگز کسی اہل سنت کی کتاب میں تصحیح طریق پر تضعیف طریق پر وجود نہ ہے" (تحفہ اشنا عشریہ اردو ص ۱۵۱)

حضرت علیؑ برایت تاریخ طبری تین دن بھی بعیت سے الگ نہیں رہے تو ایسی بات پسیدا نہیں ہوئی۔

بالفرض والمال ایسا اگر کہا ہو تو یہ صرف دہمکی ہے حقیقت نہیں ہے جیسے حضور

علیہ الصلوٰۃ والسلام نے جمیر سے الگ رہنے والوں یا نماز باجھا عت نظر پڑھنے والے متفقون کے تعلق یہ فرمایا ہے میں ان کے لگر جلانا چاہتا ہوں مگر معموم بچول کے جلنے کا اندیشہ ہے یا اندر "عدلیہ" کے عباردار انصاف سے دلکھیں خلیفہ برحق سے منسوب یہ حکمی سخت ہے یا قصاص عنمان سے بعیت مشروط کرنے والوں پر چڑھائی گئے۔ سترہزار مسلمانوں کا کٹ جانا۔ زیادہ سخت ہے؟

س ۳۲۹ : ازالۃ الخفا ص ۱۹۹ میں ہے کہ حضور نے ابویبکرؓ سے کہا تقلتک امک۔ یہ بد دعا یہ کلمہ آپ نے کیوں کہا؟

ح : صحیح لفظ تقلتک امک ہے۔ تیری ماں تجھے گم پائے۔ یہ کلمہ بد دعا یہ نہیں۔ بلکہ عربوں کا عام معاورہ ہے۔ مخالف کو اس کی سوچ کے خلاف جب بات بتانی ہو تو ایسا کہہ دیتے ہیں جیسے حضرت عمرؓ سے فرمایا: ویحکت یا عمار تقلتک الفضة اسے عمار تجھ پر افسوس! تجھے باعنی قلوب الباغیة۔ (بخاری) (قاتل عنمان) قتل کرے گا۔

یہاں بھی حضرت ابویبکرؓ کا خیال تھا کہ شرک ہر فیض اللہ کی عبادت کا نام ہے حضورؓ نے اس کے خلاف فرمایا کہ نہیں۔ بلکہ شرک خنی بھی ہوتا ہے جو ریا اور دھکدا وابہے۔ چیزوں کی پال سے بھی سست وہ مسلمانوں میں چلتا ہے۔

س ۳۲۹ : کیا حضرت علیؓ کسی بھی جنگ میں حضرت ابویبکرؓ کے ماختت ہوئے؟ ح : جب جنگ و جہاد سے بھی افضل عبادات، حج اور نماز حضرت ابویبکرؓ رضی اللہ عنہ کی ماختتی میں ادا کیں تو افضلیت ثابت ہو گئی۔ بخاری شریف میں ہے۔ حضرت ابوہریرہؓ فرماتے ہیں مجھے ابویبکرؓ نے اس حج (۹ھ) میں ان منادیوں میں مقرر کیجیا جو منی میں یہ اعلان کرتے تھے کہ اس سال کے بعد نہ کوئی مشرک حج کرے گا اس نے بنگے بدین بیت اللہ کا طواف کرے گا حمید بن عبد الرحمن کہتے ہیں کہ پھر اس کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ کو بھیجا اور حکم دیا کہ وہ بھی برأت کا اعلان کریں۔ (ابوہریرہؓ کہتے ہیں) چنانچہ حمار ساتھ علیؓ نے مل کر اہل منی میں برأت کا اعلان کیا کہ اس سال کے بعد کوئی مشرک نہ حج کرے

نہ بیت اللہ کا ننگے طواف کرے۔

یہاں سے صراحت پر تمہل گیا کہ حضرت ابویبکرؓ کو حضورؓ نے معذول نہیں کیا تھا۔ بلکہ حضرت علیؓ رضی اللہ عنہ کو ایک معذول باتی معذول نہیں کیا تھا۔ حضرت ابویبکرؓ رضی اللہ عنہ کی ماختتی میں ناکہبھیجا۔ تاکہ عربوں کا یہ اصول پورا ہو جائے کہ عمدشنا کے اعلان وغیرہ کو خود معاهد یا اس کا چیز اداد بھی کر سکتے۔ (صواتی محقرہ ص ۳۳۳)

س ۳۷۹ : کیا حضرت ابویبکرؓ کے زمانے میں حضرت علیؓ نے کوئی جنگ لڑا؟

ح : مرتدین اور منکرین زکوٰۃ کو دوبارہ مسلمان بنانے کے لیے یہ حضرت ابویبکرؓ نے گیارہ دستے مقرر فرمائے۔ ایک کی مکان خود بتجھالی "کہ بنو عیسیٰ اور بنو ذیبان کے مقابلے میں خود گئے اور انہیں زیر کیا۔" (تاریخ اسلام ص ۱۱۱)۔ ایک کے مقابلہ میں حضرت علیؓ تھے۔ ملا فتح اللہ کاشانی شرح نجع البیان فارسی میں لکھتے ہیں۔ ابویبکرؓ کے زمانہ خلافت میں بہت سے عرب بدل گئے اور دین سے مرتد ہو گئے اور اصحاب پنڈ رسولؓ اس معاملہ میں عاجز و بیرون رہ گئے۔ جب حضرت علیؓ نے یوں دیکھا تو صحابہ رسول کی دلداری کرتے ہوئے حیدری بازوں کے زد کے ساتھ مرتدوں کو چشم میں بھیجا اور پھر دین کا انتظام ٹھیک ہو گی۔ دو ترجیح شرح نجع البیان تک مکتوپ امیر بسوئے اہلیانِ مصر کو الہ رحمۃ اللہ عینہ ص ۲۰۹۔

مگر انہیں کامی دور کے بعد حضرت ابویبکرؓ نے حضرت علیؓ سے دیگر اہم شایانِ شان کام لیے اور جنگوں میں بھیجا مناسب نہ جلدا۔ اس کے لیے چھوٹے درجے کے نوجوان بھایاں بہترین جریئتی ثابت ہوتے رہے۔ پھر حضرت عمرؓ اور عثمانؓ نے بھی جنگی خدمات لیئے کی ضرورت دست ٹھیکی اس میں علام الغیوب قادر طلاق نے یہ راز پہنچا رکھا تھا کہ شیعوں کا ایک فرقہ پیدا ہو گا جو عذر غیر عربی کے، ۳۰ غزوات و سرایا میں حضرت علیؓ کے ہاتھ سے درجن پھر کافر قتل ہونے کی وجہ سے ایسا طوفان بد تیزی مچائے گا کہ سوا لاکھ صاحبہ میں سے تین چار چھوٹے کرب پر کھڑا اچھا گا اور فزر کرے گا۔ اگر ایران، روم، افریقہ، جم و ترکستان درجن کی فتوحات میں حضرت علیؓ کی جنگی خدمات کا ذرہ بھی حصہ پایا گیا۔ تو یہ زبان دراز ٹوٹے انبیاء کرام کی بھی پھر یاں اچھا گا۔ مسلمان سے پوچھئے گا۔ بتاؤ۔ موئی کا کیا کار نام رہے؟

ابراهیم نے کیا نتوحات کیں ہیں میں نے لکھے کافر مارے؟ (نقش کفر کفر نہ باشد، معاذ اللہ) جیسے وہ اب بھی صحابہ کو کالیاں دینے کے علاوہ انہیاں علیم اسلام کے متعلق یہ تلقینی کفری عقیدہ رکھتا ہے کہ وہ ہر خوبی اور کمال میں حضرت علیؑ سے گھٹیا تھے اور علیؑ فائق و افضل ہیں۔ بلکہ امامت نبوت سے افضل ہے۔ (معاذ اللہ)

تو اللہ تعالیٰ نے کالات کا توازن یوں برقرار کیا کہ صحابی رسولؐ کی حیثیت سے جو شیعہ کے ہاں معیارِ فضیلت ہی نہیں ٹھیک بیان عمل۔ علم۔ تقویٰ۔ شجاعت۔ شرافت۔ صرفت سے نوازا اور اہل سنت کے ہاں بعد از پیغمبرؐ پولیشن بجال رہی مگر بعد از پیغمبرؐ شیعہ کے منصوص من اللہ امام کی حیثیت سے ایک وصف و کمال بھی باعتراف شیعہ ظاہر ہو سکا۔ کیا کوئی شیخ مجتہد اس پر روشنی ڈال سکتا ہے؟

س: ۳۵۴ تا ۳۵۵: حسب فدک کے متعلق ہے ہم دوبارہ یہ سمجھتے تھے اس کے صفات پر ہر قسم کی قیل و قال کا فاتحہ کر دیا گیا ہے۔

س: ۳۵۶: کیا حضرت عمرؓ کا قول درست ہے کہ فدک خاص آنحضرت کی ملکیت تھا؟ رج: لفظ ملکیت ایجاد بندہ ہے وہاں نہیں البتہ یہ درست ہے کہ فالص آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زیرِ تصرف تھا۔ آپ جیسے چاہیں غرض کریں۔ قرآن میں مذکورہ مصارف پر فرشح کریں کسی کو کم دین یا زیادہ۔ کسی کو اعتراض کا حق نہ تھا۔ اگر ذاتی ملکیت سمجھا جائے تو وہ خرابیاں لازم آتی ہیں۔

ایک یہ کہ وہ ذاتی ملکیت، ہبہ وغیرہ سے حاصل ہوا ہو۔ حالانکہ وہ منصب نبوت اور ملکیت نہ ہوا ہاں آپ اپنی ذات پر برادری پر تیامی امساکیں، فقرار وغیرہ پر فرشح کرنے کے ایسے مجاز تھے کہ کسی کو چون وچرا کا حق نہ تھا۔

بخاری، ابو داؤد ج ۶ پر ہے: «کہ اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کیلئے ایک چیز مخصوص کی اور کسی کے لیے نہ کی...». تو رسول اللہ اس مال مخصوص سے

سال بھر کا غربج لے کر باقی مصارف (ثانیہ)<sup>(۸)</sup> میں خوش کردیتے تھے۔

س: ۳۵۵ تا ۳۵۶: کیا رسول اللہ نے اپنی اولاد کے لیے وصیت فرمائی؟ تو کیا تھی؟ ورنہ کیا اہل خانہ کو امانت کے رحم و کرم پر چھوڑا؟

رج: مال سلے میں کوئی وصیت نہیں فرمائی۔ یہی بات دلیل ہے کہ اپنیا کا درشت نہ بنتا ہے ز وصیت کے کام آتا ہے۔ بلکہ وہ عام صدقہ بیت المال کا حق قرار پاتا ہے اور جنہوں علیہ الصلوٰۃ والاسلام کے زہد کا نقاشابی تھا کیونکہ آپ کو حکم تھا:

وَلِمَا أَسْتَلَكُتُهُ عَلَيْهِ مِنْ  
أَجْبَرْ وَمَا آتَاهُ مِنَ الْمُكْلَفِينَ۔

(ص: ۱۴، ۵، پ: ۲)

تاگر بقول شیعہ نبوت اور حکومت کے عرب سے ایک بڑی جائیداد حاصل کریں اور دولت سے انبار بھر دیں جو ورنہ میں بٹے یا وصیت کی ضرورت پڑے تو یہ دنیا داروں کا سا بڑا سکلف ہوتا۔ اللہ تے اپنے پیغمبرؐ کو اس حالت میں رخصت کیا کہ غالی ہاتھ تھے۔ زرہ ایک بھودی کے ہاں گروہی رکھنی کی تھی۔

اولاد کا فکر نہ تھا کیونکہ اس وقت ایک صاحبزادی محتی جو شیر خدا جیسے طاقت و راہ کمالی ولے کے گھر تھی۔ فکر ہو سکتا تھا تو ۹ یہاں کا، مگر ان کو بھی اللہ کے بھروسے پر چھوڑا کوئی جائیداد ان کے نام وقف نہیں کی۔ وصیت فرمائی تو صرف تین باتوں کی۔ نماز، غسلوں اور ماتحتوں سے حن سلوک، یہود و نصاریٰ کا جزیرہ العرب سے اخراج۔

عبد نبوت کے بعد گھرانہ نبوی کے خرش کا بند ولیت یہ تھا کہ: خیر اور فدک کی جو زمینیں تھیں ان کا انتظام بعد از ابی یکٹھی حضرت عمرؓ نے اپنے ہاتھ میں رکھا۔ اس طرح حضرت عمرؓ نے متوجہ زمینوں کو دو حصوں پر تقسیم کر دیا۔ ایک اموال بنی نصریہ لیعنی جائیداد مدینہ جیں میں سے اہل بیتؐ اور ازان و اوح مطہراتؐ کے سالانہ مصارف دینے جاتے تھے۔ اس کا انتظام تو حضرت علیؑ اور حضرت عباسؓ کے پر کر دیا۔ اس لیے کہ دونوں حضرات خواست گار تو لیت ہوئے کہ وقف نبوی میں ذریقی الفرقہ لیعنی

اقرائنا نبوی کا بھی حق ہے بلکہ ان کا حق سب سے مقدم ہے اور یہ دونوں حضرات ذوی الفرزی کے احوال اور ان کی ضروریات سے بجزیٰ واقف تھے۔ (سریت اصطافی ص ۳۹) ازمولانا محمد ادريس کانڈھلویؒ س ۳۵۴: قرآن مجید میں یوں صیحت کا حکم آیا ہے و اُنقل فرمادیجئے؟

رج: کتب علیئہ رحمۃ الرحمٰن رحیم کسے تھے تم پر لکھا گیا ہے کہ جب تم میں سے کسی کو موت الموت ان ترک خیل الومیۃ للوالدین آئے الاروہ بالچمد کر رہا ہے تو اپنے والدین اور والآقربین۔ (بیان القوی ۲۲۲) رشتہ داروں کی یہی صیحت کرے۔

واضح رہے کہ والدین، اولاد وغیرہ مقرب حضص والے والثانوں کے یہی صیحت کا حکم منسوخ ہے۔ ناسخ یوں صیحت کم اللہ فی اولاد دکٹم (الشتم کو اولاد کے متعلق تاکیدی حکم دیتا ہے) آئیت ہے۔ حضرت پانے والے والثانوں کے لیے تمامی مال تک سے صیحت ہر سکتی ہے مگر یہ حکم استحبانی ہے واجبی نہیں۔ (کتبہ سیراث)

س ۳۶۳: کیا رسول نے خدا عامل قرآن تھے؟

رج: جی ہاں! مگر آپ پر صیحت واجب نہ تھی کیونکہ قبل تقسیم و درثہ و ترک ہی نہ تھا ہے ام المؤمنین جو یعنی کے بھائی حضرت عمر بن عارث فرماتے ہیں: ماترک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم عنہ سویت دینار، ماترک رسول اللہ تھے اپنی موت کے وقت دینار، موت درہما لا دینار، ولا عید لا امامہ ولا ولاد درہم، غلام، باندی وغیرہ کچھ بھی رچھوڑا مرف شیعۃ الابغۃ اللیسان و سلاحہ وارضا سفید پوچھوئے تھیار ترک تھے اور وہ زمین (مال) جعلہا صدقہ۔ (دیگری ج ۲، کتاب الوصلیا) فے وغیرہ کی) جو صدقہ کر گئی تھے۔ س ۳۶۳: اگر نہیں تھے تو امت کو عمل قرآن کی تعلیم کیوں فرمائی؟

رج: عامل تھے۔ عامل کی تعلیم دینا آپ کے ذمے تھی کیونکہ کمی احکام آپ کے لیے خاص میں اور کمی آپ کی امت کے لیے اور کمی عام میں۔ آخری ووں کی یقیناً تعلیم دی مگر صد افسوس کہ شیعہ نے اس قرآن کا انکار کر دیا جو آپ امت کو تعلیم دے گئے تھے۔

س ۳۶۴: جب سیدہ نے شیخین سے قطع کلامی کی تو کیا حضرت علی یا عباس نے بی صاحبہ کو خطاوار پھرایا ہے؟

رج: خطاوار پھر انداز طرح ہوتے ہے۔ (۱) زبانی طور پر کنایا رکنا۔ اس طرح توان کو ادب مانع رہا۔ (۲) دل میں ایسا سمجھ لینا۔ پھر عمل آتائید و نصرت نہ کرنا۔ دوسرا صورت یقیناً پائی گئی۔ حضرت عباس علیؑ نے کوئی تائید و نصرت نہ کی تھی تو حضرت فاطمہؓ نے حضرت علیؑ کو بیت سخت سست کہا۔ ہم سچی کیوں ہیں؟ ”میں حق الیقین کی وہ عبادت ہم بخچ پکھے ہیں یہاں دوبارہ وکھنے سے ادب مانع ہے اور یہ جو ارشیعہ پر ویگنہ کا ہے۔ درستہ مارے اعتقاد میں یہ رنجش بالکل وقتنی تھی۔ جیسے والدین اور اولاد میں بھی ہو جاتی ہے۔ پھر ابو بکر صدیقؓ کے معدودت کرنے سے راضی ہو گئیں یا وجودت، حضرت علیؑ (مغلیں ہونیں) کے معنوں میں ہے پھر تک کلام تین دن سے زائد شروع میں منع ہے۔ ہم سیدہ پر یہ الزام نہیں لگا سکتے، جو شیعہ لگاتے ہیں کیونکہ یہ گناہ ہے۔ س ۳۶۴، ۳۶۵: بعد اذوقفات سیدھا حضرت علیؑ یا اولاد فاطمہؓ میں سے کسی نے اس اقدام کو غلط فہمی کا نتیجہ قرار دیا؟ تو نشاندہی کریں۔

رج: جب حضرت علیؑ نے اپنی خلافت میں بھی وہ دشمن فاطمہؓ کو زندگی میں ان کو بالکل بینایا نہ حسنؓ نے ایسا کیا۔ حالانکہ متولی خود تھے۔ تو یعنی کادر والی اس کا بین ثبوت ہے کہ اس اقدام کو انھوں نے غلط فہمی کا نتیجہ سمجھا۔ پھر وہ اکابر شیعہ مذہب نہ رکھتے تھے کہ اسی کی غلطی خطا کو لگاتے پھریں۔ ہم ایں سیدت بھی اسی جہالت و صراحت نہیں کرتے اور اس کا ملین کی لغوشوں کا دروازہ پھر مناظہ ہاڑی اچھی بات ہے۔ لہذا وقتی واقعہ کو وہ موضوع سخن نہ بناتے تھے۔ اگر حضرت ابو بکر صدیقؓ انشعاع کو خطاوار پھر ان کی بھی ان سے صراحت منقول نہیں ہے۔ حضرت زیدؓ کا ایسا قول ۳۶۸ میں آرہا ہے۔

س ۳۶۶: حضرت ابو بکرؓ نے بی بی پاکؓ سے گواہ طلب کیے کیوں؟

رج: ایسی دایت کو ہم مستند نہیں مانتے۔ راضیوں کی بھرتی ہے۔ بالآخر کیسے ہوں تو مدعی سے گواہ مانگنا قرآن کا حکم ہے۔ (بیان، ۴)

س ۳۶۷: کیا ابو بکرؓ نے حدیث لا خودت بیان کرتے وقت گواہ پیش کئے۔

رج: پیر حدیث حضرت ابو بکرؓ کو ذاتی سماع اپنے سب سے حاصل تھی اس سے بیسے گواہ کی جگہ نہ تھی جنکے پیغمبر ہے۔ بلغو اسی ولواحیت۔ ایک حدیث و ایت بھی یاد ہو تو تبین کر دو۔

س ۳۶۵ : کیا آپ اس اصول کو مانتے ہیں کہ قبضہ دلیل مکیت ہوتا ہے ؟  
رج : دلیل تام نہیں ہوتا۔ نشان اور قریبہ بن سکتا ہے۔ مگر بھی اہل سنت کی ہی دلیل ہے  
کہ حضرت فاطمہؓ کو قبضہ حاصل ہے تھا۔ ورنہ زیر قبضہ حبیزؑ کے لیے دعویٰ کی کیا ہدروت ؟ حضرت فاطمہؓ  
نے بیدخلی کا دعویٰ نہ کیا تھا وہ تو انتقال و راست پا آتی تھیں۔

س ۳۶۶ : اگر کوئی فرقہ مقدہ اپنے خلاف قدم کا خود ہی فصلہ کر دے تو اس کی  
قانونی نظر نکاہ سے کیا حیثیت ہوتی ہے ؟

رج : یہ زلاں ستو شیوں سے ہی معلوم ہوا کہ سیدہ فاطمہؓ نے عقل و نقل کے خلاف مقدمہ  
مدعیٰ علیہ کی عدالت میں دائر کیا اور امام برحق علیؑ کی عدالت کو چھوڑ دیا۔ دو باتیں لازم ہیں یا تو سیدہ  
مسوومہ زغلٹی کی کاظمی کے پاس مقدمہ گئیں یا چھر امام اول برحق ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ  
کی عدالت میں مقدمہ دائر کے صدیق کی خلافت پر حکایت کی اور مذہب شیعہ کے غلط ہونے  
پر مہر بگادی۔

حضرت ابو بکر صدیق مدعیٰ علیہ یا فرقہ مقدمہ نے تھے بلکہ قاضی و نصف تھے ہال مدعیٰ علیم  
فقرار اور مساکین تھے جن کا حق اس دعویٰ سے تباہ رہنا تھا۔ آپ چونکہ ان کے والی اور زندگی  
تھے اس یہے زمان رسول کو ان کا مونیڈ تسلیم کر کے انتقال ارش کافیصلہ نہ کیا بلکہ بحق فقرار و قف  
قرار دیا تو قانونی حیثیت سے مقدمہ کا فیصلہ مشبوط اور ثابت ہے۔

س ۳۶۷ : حضرت علیؑ اور حسنؑ کے احوال سے ثابت کریں کہ ابو بکر صدیق ایشؑ کا فیصلہ  
سبنی برحق تھا پھر تو شیعی کیا تاکہ شیعوں کا منہ بند ہو جائے ؟

رج : خدا نے فیصلہ دیا کہ مال فدک و فیہ قسم کے لوگوں کا حق ہے۔ شیعوں کا منہ بند  
نہ ہوادہ صرف ”قری“ کا حق بتاتے ہیں۔ رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم نے ۸ مصارف پر ضریح  
کر کے علی فیصلہ دیا شیخ طہمن نہ ہوئے تھا فاطمہؓ کو ہر کردینے کی بات گھٹا۔ حضرت علیؑ و  
حسنؑ نے اپنے دورِ خلافت میں وہی فیصلہ برقرار کا جو حضرت علیؑ اور صدیق ابو بکرؑ کی تھا۔  
ملا شیعوں کا منہ بند نہ ہو۔ اب اگر احوال سے بھی ثابت کردیں تو کیا ضمانت ہے کہ شیعوں کا  
منہ بند ہو جائے گا۔ کیا قول عمل سے زیادہ جزوی ہوتا ہے ؟ حضرت زید بن علی بن حسینؑ

فرماتے ہیں : اما انادوکنت مکان الی بھک لمحکت بساحکم بدالوکن  
ف فدکے یہ کہ اگر میں حضرت ابو بکر صدیق اللہ تعالیٰ عنک جگہ غلیقہ ہوتا تو فدک کا وہی  
نیصہ کرتا جو ابو بکرؑ نے کیا۔ (رواہ البیهقی بہند صحیح، البدا یہ ۴۹۷، وصواعق حرقہ ص)  
اب یہ پوستے کا قول دادا جو کا ترجمان ہے مگر شیعوں کا منہ اب بھی بند نہیں ہو گا۔  
درصل شیعوں کا منہ قبر کی مٹی اور جہنم کی آگ بھرے گی۔

س ۳۶۸ : قرآن سے ایک بنی کی مثال دیں جس کے وارثوں کو محروم کیا گیا ہو ؟  
رج : سوال ۳۳۳ میں چار مثالیں اس قسم کی ہیں فے دی یہیں مراجعت کریں۔  
س ۳۶۹ : کیا وفات سے پسیہ سیدہ سہوآپنی خلاپر نادم ہوئی تھیں ؟  
رج : بسیدہ کے پر علت مقام کا تو یہی تھا ملے کہ ننانا سے فرمان رُجُول مُنْ کر علمی سے  
یہ طالبہ کرنے پر شیخان ہوئی ہوں جیسے حضرت آدم اور نوح علیہما الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ سے ظاہر  
ہوئی تھی۔ راویوں کی غلط فہمی سے قطعہ نظر کی جملے تو ان الفاظ سے اسی نہادت کا اظہار ہوتا  
ہے : کہ ابو بکرؑ سے اس سلسلے میں کوئی بات نہ کی حتیٰ کہ فوت ہو گئیں ॥

منہ احمد ص ۳ (مسانید ابو بکرؑ) میں ہے کہ جب ابو بکرؑ نے حدیث سنانی تو فاطمہؓ نے کہا  
فاثت و ماسمعت من رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اعلم۔ کہ آپ جانیں اور فران  
رسوُلُ (میں طالبہ سے دستبردار ہوئی) کیونکہ آپ اسے خوب جانتے ہیں۔

س ۳۷۰ : اگر بی بی پاک نے ایسا نہیں کیا تو فعل آپ کی نظر میں کیا ہے ؟  
رج : سکوت کیا۔ اور خاموشی نیم رضا ہوتی ہے۔

تمام صحابیہ نے ابو بکرؑ کی بیعت کی | س ۳۷۱ : کیا عمّ رسول حضرت عباسؓ  
رج : جی ہاں۔ یقیناً۔ تبھی تو شیخ ابن قشیف الایمان ذلیل النفس اور خوارؑ کے الفاظ  
سے گالیاں دیتے ہیں۔ بلا خطر ہو۔ حیات القلوب محلی ذکر عباسؓ ، ۲۵ -  
ہم نے تاریخوں کا بغور مطالعہ کیا۔ یہ میں طبری، تاریخ اسلام ندوی، بنجیب آبادی  
وغیرہ میں حضرت عباسؓ کے اختلاف یا بیعت نہ کرنے کا کہیں تذکرہ نہیں ملا۔ جس کا معنی

یہ ہے کہ ۳۳۰ ہزار بیعت کرنے والے مهاجرین والنصار اور قریش کے ساتھ آپ نے بھی بیعت کی اور بمناد رفتہ بیعت کی۔

س ۳۴۳: اگر عشرہ مبشرہ میں سے کوئی بیعت ابویکرؓ سے کنارہ کش رہا تو اس کی بشارت قائم رہے گی ۴

ج: کوئی صحابی بھی بیعت ابویکرؓ سے کنارہ کش نہ رہا سب نے کر لی۔

س ۳۴۴: اگر ہے گی تو پھر کیوں منکر فلافت ابویکرؓ کو متین نزا مسما جائے؟

ج: منکر فلافت کوئی نزقاً و قطعی اجماع صحابہ قائم ہو گیا۔ اب اس کا منکر کافر ہو گا۔ فرمان الٰی ہے:

وَيَتَسْعَ عَيْرَ سِينِ الْمُؤْمِنِينَ حَمْوَنُوكی را چھوڑ کر اور راستے پلاہم اسے نُولِّمَاٰوَلِ وَنُصْلِلِهِ جَهَنَّمَ بنانے دیں گے جدھروہ جاتا ہے پھر اسے دوزخ میں داخل کریں گے۔ (رپکع ۱۲)

س ۳۴۵: اگر بشارت نہیں رہے گی تو تمام عشرہ مبشرہ کی بیعت ثابت کیجئے؟

ج: عشرہ مبشرہ سمیت تمام صحابہ نے بیعت کی ثبوت ملاحظہ ہو:

۱۔ یہ فرمانے کے بعد سب سے پہلے حضرت عمر فاروقؓ نے حضرت ابویکر صدیقؓ کے ہاتھ پر بیعت کی اور ان کے بعد حضرت ابو عبیدہ اور حضرت بشیر بن سعد انصاری نے بیعت کی پھر تو کیفیت پیدا ہوئی کچاروں طرف سے لوگ بیعت کے لیے لوٹ پڑے۔ یہ خبر باہر پہنچی اور لوگ سنتے ہی دو طریقے۔ غرض تمام مهاجرین والنصار نے حضرت ابویکر صدیقؓ کے ہاتھ پر بلا اقتدا مستقر ہو پر بیعت کر لی۔ (مهاجرین میں سب عشرہ مبشرہ داخل ہیں) انصار میں سے صرف حضرت سعد بن عبادہ نے اور مهاجرین میں سے ان لوگوں نے جو تبیہ و تکھین کے کام میں مصروف تھے اس وقت سعید بن سعادہ میں بیعت نہیں کی حضرت سعد نے تھوڑی دری

بعد اسی روز حضرت ابویکرؓ کے ہاتھ پر بیعت کر لی..... حضرت علی کرم اللہ وجہتے یہ باتیں سن کر فرما شکایت والپس لی اور اگلے روز مسجد نبوی میں مجمع عام کے رو برو حضرت ابویکر صدیقؓ کے ہاتھ پر بیعت کی۔ (تاریخ اسلام از اکشہہ ۲۳۹، ۲۴۰ ۷)

۲ تاریخ طبری ۲۲۳-۲۲۴ ج ۳ کے جملے یہ ہیں: لوگ ہر طرف سے ابویکرؓ کی بیعت کرنے آگئے۔

فاصلہ الناس من کل جانب یہ بالعون ابا یکر

بیعت ابویکرؓ پر قوم لوٹ پڑی اور سعد بن عبد الله

و تتابع القوم علی البيعة

نے بھی بیعت کی۔

و بابع سعد۔

۳ حضرت ابویکرؓ رضی اللہ عنہ کی شخصیت ہر جا عست میں ایسی محترم تھی کہ اس انتخاب پر کسی کو

کوئی اعتراض نہیں ہوا کتنا تھا چنانچہ حضرت عمرؓ کی بیعت کے ساتھ مسلمان بیعت کے لیے لوٹ پڑے..... اس کے دوسرے دن مسجد نبوی میں مام بیعت ہوئی اور بیان اللائل ۱۲ اعویں

حضرت ابویکرؓ نہیں خلافت پر متن肯 ہوتے۔ (تاریخ اسلام ندوی ص ۱۶۹)

مولانا ادريس کانڈھلوئی فرماتے ہیں: "ام طبری فرماتے ہیں کہ سعد نے یعنی تھوڑی قبیلے کے بعد اسی دن ابویکرؓ کے ہاتھ پر بیعت کر لی تھی" (سیرت المصطفیٰ ج ۳۶۶)

اور البدری والثابری ص ۲۷۸ پر ہے کہ حضرت ابویکرؓ نے سعد سے پوچھا: تو جانتا ہے کہ رسول اللہ نے فرمایا ہے امر خلافت کے قوش والی ہیں ان کے نیک نیکوں کے اور بڑے بڑوں کے تابع ہیں تو سعد نے فرمایا قونسی سچ کہا ہم وزیر ہیں اور تم امیر و حاکم ہو۔"

۴ سعید بن سعادہ والی مجلس چونکہ اپانک در پیش آئی تھی۔ اس میں حضرت زبیر اور مالی شریفؓ

زہو سے تھے ان کو دوستادہ شکایت کیا تھی کہ ہمیں شریکِ مشورہ کیوں نہ کیا گیا تو پھر دیر قاہنوں نے

توقف کیا پھر جب حضرت علیؓ کو ابویکرؓ نے پوری صورت حال اور اختلاف کے اندیشہ سے

ذمہ داری اٹھلنے کی بات بتائی تو وہ مطمئن ہو گئے اور انہوں نے کہا: ہم صرف اس لیے لٹکھ

ہوئے تھے کہ مشورہ میں شریک رکیے گئے، وہ حضرت ابویکرؓ کو ہم امامت کا سب زیادہ تقدیم

سمجھتے ہیں کوئی کو وہ غارکے ساتھی ہیں ہم ان کی شرافت اور سب افضلیت کو پہچانتے ہیں لہوں

خدا نے اپنی زندگی میں ہی اکتوگوں کا امام نماز بنا دیا ہے۔" (تاریخ الخلفاء ص ۹۵)

۵ شیعہ کی سب سے مستند کتاب کافی کتب الروضۃ میں ہے:

ام با ذ فرماتے ہیں کہ بنی علیہ الصلوٰۃ والسلام کے بعد سو اتنی آدمیوں کے سب مرتد ہو گئے۔ (معاذ اللہ ثم معاذ اللہ) میں نے کہا تین کوئی ہیں فرمایا: مقداد بن اسود، ابوذر

خفاری، سلمان فارسی اللہ کی ان پر حکمیں اور بکتیں ہوں کچھ دیر کے بعد لوگوں کو پہچان ہوئی۔  
امام باقرؑ نے فرمایا یہ وہ لوگ ہیں جن پر مکنی گھومی اور (ابی بکرؓ کی) بیعت سے انکار کیا۔ یہاں تک کہ جب  
امیر المؤمنین علیہ السلام کوئے آئے تو اس پر نے بیعت کی دھپر انہوں نے بیعت کی، ان  
تمام تاریخی اور سیّشی روایات سے معلوم ہوا کہ تم معاشرہ کرام نے بیعت کی۔ عشرہ مہینہ، حضرت  
سید، حضرت علیؑ، ابوذر، سلمان، مقداد، سعید بن جحش نے کی۔  
ابشیعوں کو چاہئے کہ وہ امام کی پیروی کیں اور ابی بکرؓ کو امام اول  
مان لیں۔

س ۲۷: حدیث کل طویل احق الاعمر سے حضرت ابو بکر متشائی کیوں نہیں؟  
رج: یہ حدیث نہیں کسی کام قول ہے قصیر مسلم ہے مخصوصاً کلیہ نہیں تو استثناء کی  
ضور نہیں۔

س ۲۸: حضرت ابو بکرؓ نے حدیث بیان کی ہے کہ کوئی شخص پڑھ راطب از نہ کر سکے  
کا جب تک علیؑ اس کو راہداری نہ دیں۔ کیا روایی حدیث کو یہی ملے گا؟  
رج: جی ہاں! یقیناً ملے گا کیونکہ اسی حدیث کے جواب میں حضرت علیؑ نے خوش ہو

کر فرمایا۔ ابو بکرؓ کیا مجھے میں خوشخبری ملے سناؤں؟  
قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے  
پُل صراط کی راہداری صرف اسے لکھی ہوئی  
یکتب الجواز الالمن اہب ابایکس۔

دین السماں دیاض النصرہ ص ۱۸۷)  
حدیث اگر صحیح ہے تو شیعہ اصول پر بھی ابو بکرؓ حضرت علیؑ کے دوست و مومن ثابت  
ہوئے یقیناً راہداری پا کر حبنت میں جائیں گے۔ دوست کا دشمن، دشمن ہوتا ہے شیعہ اسی  
اصول پر راہداری سے محروم اور دوسرے میں جائیں گے۔

س ۲۹: کیا ابو بکرؓ نے دعویٰ کیا کہ میں علیؑ سے افضل ہوں؟  
رج: مسلمانوں کے خلیفہ اول حضرت ابو بکرؓ اشیعوں کی طرح خود تائی نہیں کرتے تھے انھوں  
نے خلیفہ منتخب ہو کر بھی پہلے خلب میں اس کی نفی کی کیونکہ وہ ارشاد قرآنی فلا متنکو الفسلم

و تم اپنی پاکی خوبیاں نہ کرو، پر عامل تھے حضرت علیؑ کی فضیلت میں بہت کچھ بیان کیا اور  
فرمایا۔ مگر افضلیت پر بھی کوئی نفس نہیں فرمائی۔ اہل سنت کی رایاں میں حضرت علیؑ نے بعض  
شیخوں کی افضلیت میں بہت کچھ کہا۔ رایاں میں مگر اپنے کوان سے افضل نہیں بتایا  
مسئلہ افضلیت و اصل کسی بزرگ کے خود اپنے دعویٰ پر مبنی نہیں۔ بلکہ ظاہر قرآن، احادیث  
نبوی، احادیث امداد اور حضرت علیؑ جیسے تاضی کے فیصلہ پر مبنی ہے۔ اور ہم ”تحفہ المامِ“  
میں سوال ۲۷ میں مذکور بحث کر چکے ہیں۔

اوہ کمال اسی میں ہے کہ افضل خود کو افضل نہ جلانے بکری معمول سلمان جانے، مگر خداو  
رسولؐ اور اصحابؓ و امداد اس کو افضل کیں۔ ثانی اشیں، رفیقی غار، صاحبؓ پیغمبرؓ بتائیں۔  
مسئلہ پر امام نماز بتائیں۔ لوگوں کو ان کی پیروی کا ان سے مسئلہ پڑھنے کا حکم دیں اور سب لوگ  
ان کو افضل القیم۔ ایمان کی روح، قلب کی لذت، عمل کی مریت، آنکھوں کا نور، دل کا در  
اور واجب المحبت جانیں اور اس میں کوئی کمال نہیں کہ اپنے اعلیٰ اور افضل ہونے کا چکیم  
اعلان کریں۔ کارناٹے جملائیں مگر دس آدمی یعنی اسے قبول نہ کریں پھر اپنے حب داری دشمن  
بن جائیں اور سارے ائمۃ تلقیہ کی زندگی بس رکریں۔

س ۳۰: اگر کہا تو کوئی ان کا ایسا قول نقل کر دیجئے؟

رج: ہمیں یہ نقل پہنچ تو نہیں تاہم توڑپیں نے لکھا ہے کہ بیعت کے بعد حضرت  
ابو بکرؓ نے کچھ لوگوں کی تسلی کے لیے یوں فرمایا: ”کہ اس امر (خلافت)، کا مجھ سے زیادہ کون  
مُتحقق ہے۔ کیا میں وہ نہیں ہوں جس نے سبکے پہلے نماز پڑھی کیا یہیں ایسا نہیں کہ سب سے  
پہلے سلمان ہوا کیا میں ایسا نہیں ہوں؟ تو انہوں نے چند واقعات اور فضائل بیان کیے  
جو یعنی صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ گزارے تھے۔

طبقات ابن سعد ص ۲۹ اردو تاریخ المخالفین ص ۵۹ اریاض النصرہ ص ۱۶۱)

س ۳۱: اگر نہیں کیا تو پھر ابوبکرؓ کے علیؑ سے افضل ہونے کا دعویٰ کیوں  
کرتے ہیں؟

رج: حضرت علیؑ کے ان فیصلوں کی وجہ سے کرتے ہیں:

۱۔ لوگوں نے جب آپ سے کہا اب ہم پر کسی کو خلیفہ کیوں نہیں بنادیتے جس حضرت علیؓ نے کہا بھی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے کسی کو خلیفہ نہیں بنایا لیس میں کیوں خلیفہ بناؤں لیکن اگر اللہ تعالیٰ کا ارادہ لوگوں کے ساتھ خیر کا ہوگا تو میرے بعد لوگوں کو کسی بہتر آدمی پر متفق اور مجتمع کر دے گا۔

کما جمعهم بعد نبیہم علیٰ خیر لهم جیسے کہ ان کے بنی کے بعد ان کے سب بہتر اخراجہ البیوقی و اسنادہ جید (ریۃ الصدقی ۳، ریاض النفرہ ۱۱) فرد پران کو جمع کر دیا تھا۔

۲۔ روایت حسن علیؓ نے فرمایا کہ حضورؐ کے بعد امدادافت میں ہم نے غور کیا تو یہ دیکھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ابو بکرؓ کو نماز میں آگے کر دیا تو ہم اپنی دُنیا کے لیے اس پر راضی ہو گئے جس پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم دین کے لیے راضی تھے ہم نے ابو بکرؓ کو اگلے کرویا اور بالاتفاق خلیفہ مان لیا۔ (طبقات ابن سعد ص ۱۳)

۳۔ روایت محمد بن حفیظہ بن جاری میں ہے کہ میں نے علیٰ المرتضیٰ رضی اللہ عنہ سے پوچھا اے آبا ! حضورؐ کے بعد سب لوگوں سے بہتر کون ہے ؟ فرمایا ابو بکرؓ رضی اللہ عنہ۔ میں نے پوچھا : پھر کون ؟ فرمایا عمرؓ ؟ اور کہیں فکر میں پڑ گیا کہ پھر عثمان رضی اللہ عنہ کا نام لیں کے تو خود کہ دیا پھر اپنے میں ؟ فرمائے لیے میں ایک مسلم آدمی ہوں۔

۴۔ احمد وغیرہ نے حضرت علیٰ رضی اللہ عنہ سے روایت کی ہے کہ آپؐ نے فرمایا : خیر هذه الامة بعد نبیہا۔ اس امت کے سب سے بہتر حضرت ابو بکرؓ ابو بکر و عمر۔ (بچر، عمر شیعیں)۔

امام ذہبیؓ فرماتے ہیں کہ یہ حضرت علیٰ رضی اللہ عنہ سے متواتر مردی ہے۔ اللہ راضیہ کو تباہ کرے کتنے بڑے جاہل ہیں۔

۵۔ مجھے جو شخص بھی ابو بکرؓ اور عمر رضی اللہ عنہما سے افضل کہے گا میں اسے جھوٹے کر اب طے نہ ہوں گا۔ (تاریخ الخلفاء ص ۲۷)

۶۔ ۳۸۳: اگر حکومت میں بہل افضلیت کی ولیم ہے تو زید عمر بن عبد العزیز سے کیوں افضل نہیں ؟

رج: خلفاء صحابہؓ کی پہلی اصول پر تھی کہ وہ افضل کو امام نماز اور امیر المؤمنین بناتے تھے امداد و تشریعت کے مطابق ترتیب و ارخلافہ بھی تھے اور سب حاضرین سے افضل بھی اور اس پر سب صحابہؓ و تابعین اہل سنتؓ والمردین کا اتفاق و اجماع ہے۔ زید پر یہ اجماع نہیں عمر بن عبد العزیزؓ اپنی نیکی اور اصلاحات خیر میں اپنے ماقبل زید سے اور بال بعد سب سے بڑھ کر ہے ہیں۔ فرضیہ اللہ رحمۃ واسحة

س ۳۸۲: کشف المحبوب میں ہے کہ حضرت ابو بکرؓ رضی اللہ عنہ اپنی زبان پر یہ کہنے رہے ہیں اور فرماتے ہیں جس خرابی سے میں دوچار ہوا ہوں اسی کی وجہ سے ہوا ہوں وہ خرابی کیا تھی ؟

رج: یہ بات وجہ اعتراض نہیں بلکہ کاملین کی خشیتِ الہی کا پتہ تھی ہے کہ وہ اپنے خدا سے ڈریں اپنے اختصار و جوارح کو قصور و ارباتے ہیں۔ حضرت زین العابدینؑ کی دعاوں کا مجموعہ صحیفہ کامل، ابی یالوں سے بھرا ہوا ہے۔ حضرت علیٰ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں :

ذنو بے بلاءٍ فَمَا عِلْمَتِي اذَا كُنْتَ فِي الْحَشْرِ حِمَالًا  
”میرے گناہ میری مصیبت ہیں میں کیا تدبیر کروں گا جب تھر میں ان کو اٹھا کر لا دُل گا“  
اللہ تعالیٰ ہر مسلمان کو خدا کے آگے ایسی کسر نفسی گڑا گڑا ہٹ اور تصریع نصیب فرمائے  
و اسی رہے کہ ان کاملین کے متعلق ہمارا عقیدہ راست بازی اور گناہوں سے خفاہت کا ہے  
مگر وہ خود ایسا اعتقاد اپنے حق میں نہ رکھ سکتے تھے کیونکہ یہ غوف و خشیتِ الہی کے برعکس  
خودستائی اور تکبیر کی بات بن جاتی ہے۔

س ۳۸۳: ہمناہ السنۃ میں ہے کہ حضرت سعد بعیتؓ ابو بکرؓ کے منکر ہے۔ کیوں ؟

رج: یہ حضرت سعد بن عبادہ الفساری اور ابو خزر رج کے موارد میں عشرہ میں سے نہیں۔ عشرہ میں سے حضرت سعد بن ابی وقارؓ قریشی مهاجر ہیں۔ جن کی بیت ابو بکرؓ میں ہے۔ حضرت ابن عبادہ خود غواہش مند تھے مگر قوم نے عجی ساتھ نہ دیا اور حضرت ابو بکرؓ کی بیعت ہو گئی۔ تو کچھ دیر عالمدہ رہے مگر پھر بیعت کی جیسے حوالہ جات سوال ۳۸۳ میں گز رکھے۔ اور میبوط سرخی جلد سوم میں عجی بیعت کرنا لکھا ہے۔ یہی صحیح ہے۔ ان کے پُعظت مقام سے کیوں افضل نہیں ؟

کا تقاضا ہے۔ جو کچھ مورثین نے اس کے خلاف لمحابے وہ غلط ہے کیونکہ راوی لوط بن بیکی دروغ گوارضی ہے۔ طبیری میں اس کے بہت بہفوں مذکور ہیں۔ ملاحظہ ہو طبیری ص ۲۲۳ - س ۳۸۲ : جب طریقہ سے ابو بکرؓ کو خلیفہ بنایا گیا کیا وہ مبنی برخیر ہے؟

رج : ہم پارہا تفصیلًا کتابوں میں بھکر پکے ہیں کہ سقیفہ بنساعدہ۔ جو سعد بن عبادہ کے مکان کا چبوترہ تھا، میں انصار نے اجتماع کیا تھا۔ حضرت ابو بکر و عمر و ابوبعیدہ رضی اللہ عنہم کو تو امیر حسنی حالات کے تحت مجبوڑا جانا پڑا۔ طبیری سے ملاحظہ ہے:

”حضرت عمر رضی اللہ عنہ کو (انصار کے اجتماع کی) خبر ملی تو خوضو صلی اللہ علیہ وسلم کے مکان پر آئے اور ابو بکر رضی اللہ عنہ کو بُلایا۔ ابو بکرؓ اسی مکان میں تھے اور حضرت علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ کفن پیغمبرؓ کی تیاری میں تھے۔ پھر ابو بکرؓ کی طرف قاصد بھیجا کہ میری طرف نکل کر آؤ۔ حضرت ابو بکرؓ نے قاصد کو یہ جواب دے کر بھیجا: ابیِ مُشْتَعِلٍ۔ میں تدقین کے بند و بست میں شمول ہوں۔ پھر حضرت عمرؓ نے کھلا بھیجا کہ ایک واقعہ در پیش آچکا ہے آپ کام ہونا ضروری ہے۔ تب حضرت ابو بکرؓ نکلے تو حضرت عمرؓ نے کہا آپ کوئی نہیں کہ سقیفہ بنساعدہ میں انصار جمع ہیں وہ سعد بن عبادہ کو خلیفہ بنانا چاہتے ہیں.... الخ“ ۱۴

اب یہ دونوں گئے راستے میں ابو عبیدہ بھی مل گئے، عاصم بن عدی اور عویم بن ساعدی سائنسے سے ملے تو کئے بغیر تم والپیں جاؤ تھا امر مقصود پورا نہ ہو سکے گا۔ یہ کئے بغیر ہم کچھ نہیں کریں گے۔ ہاتے ہی حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے اسلام کی آمد و برکت، انصار کی فضیلت ایسے بیان کی اور الادمۃ من فریش سنایا کہ انصار آپ کی طرف متوجہ ہو گئے ایک آواز میں امیر و منکر امیں کی بھی آئی مگر حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا: ایک میان میں دو تلواریں نہیں رہ سکتیں۔ پھر شیر بن سعد انصاری نے نہاجرین کی تائید کی تو میان صاف ہو گیا۔ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے فرمایا: عمر اور ابو عبیدہ رضی اللہ عنہما میں سمجھے پاہو خلیفہ بنالتوان دنوں نے فرمایا: خدا کی قسم! ہم آپ کے مقابل خلیفہ نہیں بن سکتے۔ آپ سب نہاجرین سے افضل ہیں۔ ثالی اشتبین اذ همما فی الغار ہیں۔ نماز میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے خلیفہ ہیں اور نماز سب دین اسلام سے افضل عمل ہے تو آپ سے

کون بڑھ سکتا ہے یا آپ پڑھیفہ ہو سکتا ہے؟ ہاتھ بڑھاتے ہے ہم بیعت کریں۔ یہ بڑھے ہی تھے کہ بشیر بن سعد انصاری نے پاک کر بیعت کر لی۔ پھر حضرت عمر و ابوبعیدہ کے بعد قبیلہ اوس نے اسلم نے اور قبیلہ غزریہ سب نے بیعت کر لی۔ پھر جوں جوں مهاجرین کو پتہ چلنا گیا سب اگر بیعت کرتے رہے صرف تکھین میں مشمول حضرات نے دوسرے دن کی۔  
(انتهی مختصر ابلاغ فظ طبیری ص ۲۱۹ تا ص ۲۲۲)

اب انصاف سے سوچئے اس میں کیا خرافی کی بات ہوئی کیس حکمت و دانش سے انصار کا پروگرام ختم ہوا پھر واقعی فضائل کی بتاریہ ابو بکرؓ کی بیعت ہوئی وہ دن کا اپنا ارادہ اور پروگرام کوئی نہ تھا۔ اختلف سے بچنے کی خاطر یہ ذمہ داری اٹھا فی۔ اگر نہ اٹھلتے یا نہ مهاجرین و علیؓ سے شورہ کر کے کچھ لیتیں آتے تو انصار کا خلیفہ ہو جاتا اور کوئی مهاجرین نہیں سے جھک بھی جاتے مگر باقی عرب اطاعت نہ کرتے اور انتشار و اختلاف برقرار رہتا۔  
س ۳۸۵: اگر خیر ہے تو عمرؓ نے کیوں کہا ابو بکرؓ کی بیعت بلا سوچے ناگران طور پر واقع ہوئی تھی تو اللہ نے اس کے شر سے بچا لیا آئندہ اگر کوئی اس طرح کرے تو اسے قتل کر دیتا ہے  
رج: امیر حسنی حالات و حادثات کسی ضابطے کے تحت نہیں آتے۔ انصار کے اجتماع اور پروگرام کے پیش نظر سوچنے سمجھنے کا موقع ہی نہ تھا مگر یہ سوال تب اٹھایا جانا کہ غیر تھی خلیفہ بن جاتا۔ جب فوری سوچ اور حکمت عملی سے انتخاب بھی تھی توین کام ہوا اور ہنگامہ و نقصان سملہ کی نزاکت و اہمیت کے باوجود کچھ نہ ہوا، جبکہ آج ترقی یافت دوسریں صدارت تو کیا ہوئی بھری کے اختیارات میں لکھے حادثات اور شہنیاں پیدا ہو جاتی ہیں تو اس معاملہ کے خیر بن جانی میں کوئی شہر نہیں۔ پھر حضرت عمرؓ نے یہاں یہ بھی فرمایا ہے: کہ تم میں سے ابو بکرؓ بھیسا کون ہے؟ جس کی طرف دسفر کرنے کے لیے، اونٹوں کی گرد نہیں کامی جائیں ۱۵

(طبقات ابن سعد ص ۲۹۳ بروایت ابن عباس)

تو حضرت عمر کا یہ فرمانا بجا ہے کہ اگر کوئی شخص اپنے قبیلہ کو جمع کر کے فوری بیعت لے لے اور وہ اہل بھی نہ ہو، تو کوئی متفق نہ ہوں تو وہ تفرقی میں المسلمين پیدا کرنے کی وجہ سے تھی قتل ہے۔

س ۲۸۶ : اگر حضرت ابو بکرؓ کی حکومت آئینی اور جمیعی تھی تو اسے فلتانہ کیوں کہا؟  
رج : لفظ میں فلتانہ کامیابی "بنی غور و فخر کا کام" ہے۔ خرج الرجل فلتانہ مرد اچانک  
نکل گیا۔ وحدت الامر فلتانہ۔ اچانک واقعہ ہو گیا۔ (مسایح اللغات ص ۲۲۳)

یہ ابتدائے واقعہ کے لحاظ سے فرمایا ہے کہ مہاجرین کا یا حضرت ابو بکر و عمر اور ابوبیہ و  
رضی اللہ عنہم کا یہاں آتے وقت بھی کوئی ارادہ نہ تھا کہ ابو بکرؓ بیعت کریں جیسے راستہ میں والصاری  
صحابوں کے جواب میں کہا تھا۔ ہم کچھ نہیں کریں گے۔ بلکہ تاریخ توریہ بتاتی ہے کہ حضرت ابو بکرؓ نے  
اس کی بھی تنازک نہ خدا سے دعا کی۔ اقتدار و خلافت کرنے کا ان کے ذہن میں کبھی تصوّر  
بھی نہ آیا تھا۔ موسیٰ بن عقبہ کی مغازی اور مستدرک حاکم سے صحیح شدہ روایت ملاحظہ ہو؛ حضرت  
محمد الرحمن بن عوف رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ ابو بکرؓ نے خطبہ دیا تو فرمایا، اللہ کی قسم! میں مارت  
کا کبھی ایک دن رات بھی امیدوار نہ تھا۔ نہ شوقین تھا، نہ خدا سے علانیہ یا پوشیدہ مانگی تھی میں  
میں نے توفیر کے ڈر سے قبول کی..... اخ (تاریخ الخلفاء ص ۱۵)

ہاں جب بیعت شروع ہو گئی اور مہاجرین والصاری کی جن دو مہاجروں نے شریک  
مشورہ نہ ہونے کے رجیں میں بروقت تاخیر کی دو ایک دن بعد انہوں نے کریں پھر حضرت  
ابو بکرؓ نے بیعت والپس بھی کی محرکسی نے قبول نہ کی جیسے کنز العمال ص ۱۷ پر روایت ہے:

"اے لوگو! میں تھاری بیعت والپس کرتا ہوں تم جس کی چاہو بیعت کرلو۔ ہر دفعہ حضرت  
علیؑ کھڑے ہو جاتے اور فرماتے اللہ کی قسم تیری بیعت والپس نہ لیں گے نہ خلافت میں معزولی  
چاہیں گے کون ہے جو آپ کو پیچھے کرے جب کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھے آگے کیا  
ہے۔" ریاض النشرۃ ص ۲۹۹ پر متقلہ یہ باب ہے پھر ۵ حدیثیں بالاضافہ کی ذکر کی ہیں۔

ان حقائق اور تمام صحابہ کرام کے تفاق کی روشنی میں حضرت ابو بکرؓ کی خلافت کے جھوری  
اور آئینی ہونے میں کسی عقند اور مومن باللہ والرسوول کو شک و شذوذ ہو سکتا ہے۔

س ۲۸۷ : اگر حکومت سازی کا یہ طریقہ اچھا ہے تو عمرؑ نے قتل کا حکم کیوں دیا؟  
رج : بس یار! اس تھے کو بار بار مت چالو۔ آپ کو حضرت ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما  
کا احسان مند ہونا چاہیے کہ خلافت الفصاری سے کہ مہاجرین کو پھر حضرت علیؑ کو بینچا۔ اگر

یہ حضرت بروقت مداخلت نہ کرتے تو حضرت علی و حسن رضی اللہ عنہما کو کھھی دلتی۔ اب کیا ہوا  
اگر انہوں نے قوم کی رضا سے اس دیگر سے اپنا مقدر حصہ اولاً کھالیا اور پھر سب دیگر  
حضرت علیؑ کے گھر آئی اور وہیں ختم ہوئی۔

ذرا غور فرمائیے اگر مسئلہ امامت شیعہ کے ہاں اتنا ہم ہے کہ کلمہ کا جزو ہے مسخر کافر  
ہے اور نما اصحاب رسول حماد الشدگون زوفی ہیں تو حضرت علی رضی اللہ عنہ کو اپنی سیاسی بیڑ  
اور بیدار مغربی سے کام لینا چاہیے تھا۔ بعد ازاں ففاتِ اس کا اعلان کرتے لوگوں سے بیعت  
لیتے۔ جیسے حضرت حسن رضی اللہ عنہ نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کی تدفین سے پہلے یہ سب  
کام کر لیے تھے۔ (جلد العيون) آخر تکفین پیغمبر اس میں رکاوٹ تو نہ تھی جب ایسا زکیا اور  
النصار کو اپنے اجتماع و انتخاب کا موقع مل گیا، تو قائد کو آپ کے پاس آنا چاہیے تھا مگر  
وہ تو سب سے افضل اور ہر دلعزیز حضرت صدیق اکبر و عمر رضی اللہ عنہما کے پاس آیا تھا جو اس بات کا  
بین شجاعت ہے کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم تعلیم غبوی اور پیغمبر از بر تاذ کی وجہ سے حضرت ابو بکرؓ  
عمر رضی اللہ عنہما کو ہی افضل استحقی خلافت اور مشکل قضیے نہیں نہیں والا جانتے تھے۔ پھر جب  
صورت حال کا جائزہ لینے حضرت صدیق اکبر حضورؓ کے مکان سے ہی حضرت علی رضی اللہ عنہ  
کے پاس سے چلے جیسے طبی ص ۲۱۹ کی صراحت گز جھکی۔ تو حضرت علیؑ بھی ساتھ ہو جاتے  
یا اپنا نمائندہ بیچج دیتے یا اتنا ہی کہلا بیچجتے ذرا صابر کر دیں بھی اُر ہا ہوں۔ یہ سب موقع کھو  
دیتے اور انصار ابو بکرؓ رضی اللہ عنہ پر ہمیشہ ہو گئے تو اگلے دن جب حضرت صدیق اکبرؑ پر  
بیعت والپس کرنا چاہتے تھے تو اقا لمنظور کر لیتے اور خود بیعت لینے مگر سب تاریخیں متفق ہیں  
کہ حضرت ابو بکرؓ کی حضرت اور اپنے کھل صورت حال کو حضرت علیؑ نے قبول کیا مشو و میں عدم شرکت کی  
شکایت کو نظر انداز کیا اور بیعت کر کے مسلمانوں کے ساتھ متفق و متحد ہو گئے۔ اب صدیلوں بعد  
ایک نادان حوصلت فرق غصب امامت کا فرضی راگِ الائپ رہا ہے کتابیں بکھر رہیے ہیں مہاروں  
و پپے کی فیسوں پر ناظر ہوتے ہیں تمام مومنین صحابہ رسول پر سچ پڑھ لاجانا ہے مسلمانوں میں تو وہ ایک  
اور رضا فافت کا بٹ پھرایا جا رہا ہے کیا آج کوئی عالمی مشفق اسلام اور مسلمانوں کا ہمدردانہ حرکات  
کو پسند یا مفید اسلام سمجھ سکتا ہے: ۷

اب پچھتائے کیا ہوت جب چڑیاں چک گئیں کہیت  
س ۳۸۸ : حضرت رسالت مبارکہ کے ساتھے وعدے کے کس نے پورے کیے ؟  
رج : حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے کیے ریاض النصرہ ۱۶۱ پرباب ہے  
ذکر و فواد بعاد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اسلام۔ اس بات کا ذکر کر ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ  
نے رسول اللہ کے وعدوں کو پورا فرمایا پھر دو واقعات ذکر کیے ہیں۔

س ۳۸۹ : جناب ختمی مرتبت کے قرضے کون پورے کرتا رہا ؟  
رج : حکومت متعلقہ قرض تھے وہ ابو بکر رضی اللہ عنہ پر کیے فانگی ضرورت کے قرضے  
وکانداروں کو کوئی بھی ادا کر سکتا ہے اس کا خلافت سے تعلق نہیں۔

س ۳۹۰ : حضور اکرمؐ نے تبرکاتِ فاسد کس کے والے کیے ؟  
رج : سب سے طابتک، مسجد نبوی کا حصہ اور منبر پیغمبر تھا وہ ابو بکر رضی اللہ عنہ کے  
بھی حوالے کیا جوالا کی حاجت نہیں۔ تمام نظام مالیات بھی آپ کے حصے میں آیا اور طبعہ  
خلیفہ اس کی آپ نے شرعی تقسیم کی کیونکہ امام جعفر صادقؑ کی حدیث ہے۔ "الفال (مال)  
غیریت یافتے، وہ مال ہے جس پر مسلمانوں نے نگھوڑے و دڑائے نہ سواریاں چلائیں  
یا جو کافروں نے بطور صلح دے دیا یا اعفو نے بخشیش کر دیا اور ہر سبھر زمین اور وادیوں کے  
پیٹ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے قبضے میں ہوں گے اور آپ کے بعد خلیفہ امام کے قبضے  
تصفیہ میں ہوں گے وہ جہاں چاہے خرچ کرے۔" (اصول کافی ص ۴۵)

اسی اصول پر حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے اس ترکیب پیغمبر میں آپ کے حکم کے  
مطابق درشت نہیں چلانی بلکہ فدک، اموال بیوی نصیر، صدقات اہل مدینہ، اخمس و غیرہ و حسب  
شرع و صوابید مسکین اور مستحقین پر خرچ کیا۔ حوالہ بات گزر چکے شیعوں کو بھی اسے اختلاف  
نہیں۔ پر ویگنہ و محض فرضی ہے۔

ہاں حضرت علیؓ نے حضور کا خچر، ہتھیار اور کپڑے لیے۔ یہ نہ لانے والے رشتہ دار  
لے سکتے ہیں۔ ان تبرکات کا خلافت سے کوئی تعلق نہیں۔

س ۳۹۱ : کیا ترکیب اہل سنت میں ایسی مرفع صحیح حدیث موجود ہے ؟ جس میں حضور

نے ابو بکر کے خلیفہ یاوصی کے الفاظ سے حاکم ہونے کا امتحان کو حکم فرمایا ہو۔

رج : خلافت پر دلیل ایسے ہے قسم کے الفاظ کی حدیث میں جو تحفہ امامیہ سال ۱۳۱ میں  
ستام ۲۸۶ مذکور ہیں۔

مطلوبہ احادیث یہ ہیں : ۱۔ ابو القاسم بغیر اپنی سند حسن کے ساتھ عبداللہ بن عفرؓ سے  
روايت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو میں نے فرماتے سننا :  
یکوں خلفی اشنا عشرۃ خلیفۃ ابو بکرؓ یلبث میرے بعد بارہ خلیفے ہوں گے (پسے خلیفے) ابو بکرؓ  
الا قیلا صدر اہذا الحدیث مجمع تھوڑی زندگی خلافت کریں گے۔ اس حدیث کا تفریغ  
علی صحتہ و ورد من طرق عده (تاریخ المذاہب) حصہ بالاجماع صحیح ہے اسکی سنیدیں ہیں۔

۲۔ ابن عساکر ابن عباس سے راوی ہیں کہ حضور علیہ السلام وآلہ السلام سے ایک حورت سکر پر چھڑائی  
آپ نے فرمایا۔ پھر آتا کہنے لگی۔ اے اللہ کے رسول ! اگر بھراؤں اور آپ کو نہ پاؤں یعنی  
آپ وفات پا جائیں؟ تو فرمایا گر تو ائمہ اور مجھے نہ پائے۔

فالی ابا یکر فانہ الخلیفۃ تو ابو بکرؓ کے پاس آنا کیونکہ وہی میر امیرے بعد  
من بعدی۔

۳۔ مسلم اور بخاری میں حضرت عائشہؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ نے مجھے مرض موت  
یں فرمایا۔ اپنے باپ اور بھائی کو میرے پاس بلا و تاک میں ایک نو شتر کھو دوں کیونکہ مجھے فکر  
ہے کہ کوئی ارزو کرنے والا ارزو کرے اور کتنے والا کتنے لگجے میں زیادہ خلافت کا حصہ ہوں۔  
ویا بی اللہ والمؤمنوں خدا اور ایمان والے ابو بکرؓ کے سوا اور کسی خلیفہ  
ولاد ابا بکرؓ۔

۴۔ حضرت عائشہؓ سے پوچھا گیا۔ اگر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم خلیفہ نامزد کرتے تو کسے کھرتے ؟  
تو فرمایا ابو بکرؓ کو پیغمبرؓ کو (صحیحین) ان جیسی احادیث میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت  
ابو بکرؓ کی خلافت پر اشارات توکر دیتے اور صلی کی امامت بھی دے دی۔ اخیری وصیا کافن دفن  
غسل امامزادوں وغیرہ متعلق ارشاد فرما کر وصی بھی بنادیا۔ (ملاحظہ ہو جلا العيون، حیات القبور ص ۶۹۵)  
مگر صحیح عام بلکہ باقاعدہ خلیفہ ہونے کا اعلان نہ فرمایا تاکہ مسلمانوں کا حق انتخاب زائل نہ ہوا و نامزدگی

یا نص کے بجائے شورائی تاقیامت اصول عالم قرار پاتے اس میں یہ حکمت بھی تھی کہ نامزد خلیفہ اپنے آپ کو لوگوں کی بازوں پر سے پاک سمجھے گا۔ تو لوگوں کو شکایت ہو گی جب اپنا منتخب شد ہو گا تو لوگ شکایت کا札اکر سکیں گے۔ پھر شارع کی طرف سے مقرر شدہ خلیفہ کی نافرمانی

خدائی عذاب کو دعوت دیتی چنانچہ اس کی وجہ مسند برداری اس حدیث میں مذکور ہے۔

”خلیفہ فراتے ہیں، لوگوں نے کہا رسول اللہ کیا آپ ہم پر خلیفہ مقرر نہیں کرتے تو آپ نے فرمایا اگر میں تم پر مقرر کر جاؤں اور تم میرے خلیفہ کی نافرمانی کرو تو تم پر عذاب نازل ہو گا۔“  
”آخر جہہ الحاکم فی المستدرک، تاریخ الحنفی، سیرت المصطفیٰ ص ۲۷۳“

س ۲۹۵: جنازہ رسول حبوب رکنہ بیرون حکومت کیوں ضروری ہوا؟

رج: جنازہ کسی نے نہیں حبوب رکنہ سلامان فارسی سے میں بن تقیس ہلال روایت کرتے ہیں کہ دس آدمی مهاجرین کے اور دس آدمی الصارکے ججہ مبارک میں داخل ہو کر نماز پڑھتے تھے پھر نکلتے تھے حتیٰ کہ مهاجرین و انصار میں سے ایک بھی نسب مجاہد بن جنازہ نہ پڑھا ہو۔

”احتجاج طبری“ مطبوع ایران ۱۳۰۴ء

محظوظی دیر کے لیے اختلاف رفع کرنے اکابر صحابہ کے تھے۔ پھر والپس آگئے تذین سے قبل انتخاب کی حکمت یہ تھی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد ایشی خصیت ہر و رپا ہیئے تھی جو دین کا بند ولیست کرے اختلافات کو نہ لے۔ شمنوں، منافقوں کو شمارت کرنے سے روکے۔ لہذا خلیفہ کا انتخاب تذین سے بھی قبل ضروری ہوا۔ شیعہ اصول بھی یہی ہے اور یہی وجہ شرح مواقف ۲۹۶ پر تھی ہے جسے شیعہ بدیانتی سے بھی اندازیں پیش کیا کرتے ہیں۔ امام نووی فراتے ہیں: ”حضرت ابو بکر و عمر اور صحابہ رضی اللہ تعالیٰ عنہم کا عذر و ارضح تحاکار انھوں نے بیعت میں جلد میں مسلمانوں کی بڑی صلحت جان کر کی۔ تاخیر میں جبکہ اور اختلاف پڑتا تھا حتیٰ کہ تذین بھی بیعت کے بعد کی۔ کیونکہ یہ ایم کام تھا تاکہ حضور کے دفن، کفن، غسل، نماز وغیرہ میں اختلاف ہو تو خلیفہ فیصلہ کر سکے۔“ شرح مسلم نووی ص ۹۱

س ۲۹۳، ۲۹۲: امکان سازش وحدت کی صورت میں مرکز کی حفاظت ضروری ہے یا نہیں؟ پیشہ کو خالی حبوب رکنہ میں اقتدار کی تکیب ہے یا حفاظت حکومت اسلامیہ؟

رج: آپ کی بدیانتی اور مسلم شمی پر افرین ہے۔ یہ حضرت اسامہ بن زید رضی اللہ عنہما کی روم پر روانگی پڑھنے ہے۔ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بیمار تھے اور شکر نہ نکل سکا تو آپ شیخین سیمت سب صحابہ کو بعلون بناتے رہے۔ ”معاذ اللہ اب جب خلیفۃ الرسول نے نامساعد حالات میں تاکیدت بتوئی کی وجہ سے بھیج دیا اور وہ کامیابی سے فاتح و مصروف لوٹے تو آپ خصوصی سے اس شکر پر ٹوٹ پوٹ ہو رہے ہیں قلم موت و البغیظ کم۔“ حضرت اسامہ کے شکر کی روانگی ہر مرکز کی حفاظت اور سازشوں کی کمی کا باعث ہی مورخین کا بیان ہے: ”چالیس دن کے بعد یہ مم اپنا کام پورا کر کے فاتحہ مدینہ والپس آئی حضرت ابو بکر“ نے شر سے نکل کر اس کا استقبال کیا..... اس کا اثر نہایت اچھا پڑا۔ اس سے ایک طرف بیرونی طاقتوں کے دلوں پر غوف بلیٹھ گیا۔ دوسری طرف انقلاب کرنے والوں کو اس کا لیقین ہو گیا کہ مسلمانوں کی قوت کافی ہے۔ چونکہ مال غنیمت بھی خوب ہاتھ آگیا تھا۔ لہذا ائمہ رکشوں کو درست کرنے اور ملک کے امن و امان کے بحال کرنے میں اس مال غنیمت مسلمانوں کو بڑی امدادی اور فوجی وسیعوں کی روانگی میں سامان سفر کی تیاریاں زیادہ تکمیل دہ نہیں ہو سکیں۔“  
”تاریخ اسلام“ ج ۱ نووی و ابک ابادی ص ۲۷۳

س ۲۹۵: ارشاد خداوندی ہے؟ ”وہ وقت قریب ہے کہ تم لوگ حاکم بن جاؤ گے ارض خدا پر اپاکرو گے اور اپنے رشتے منقطع کر لو گے ایسے لوگوں پر اللہ کی لعنت ہے اور ان کے کافوں کو سہرا کر دیا ہے اور آنکھوں کو انداھا کر دیا ہے۔“ کیا ابو بکر رضی اللہ عنہ کا دور آغاز فساد فی الارض اور انقطاع الارحام سے نہ ہوا؟

رج: متداول، منافقوں علیینہ یا بقیہ ثبوت کے دعویداروں نے کوئی کے منکروں پر اللہ کی لعنت ہو۔ ان سے جگہ عین شرعی جہاد ہے جن کی پیشیں کوئی اور طریقے والے خلیفہ کی حقانیت قرآن نے بیان کر دی ہے۔

”اے ایمان والو! جنم میں سے اپنے دین سے پھر جائے گا۔ (تو فدا کا کچھ نقصان نہیں)، خدا عنقریب ایسے لوگوں کو لائے گا جن کو وہ دوست رکھتا ہے اور اس کو وہ دوست رکھتے ہیں مونشوں کے لیے وہ رحمدیل ہیں اور کافرین کے لیے سخت راہ خدا میں جاد

## مطاعن فاروقی

س ۳۹۷: حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے وفات رسول کا انکار کر کے وہی کیوں دی دی؟  
 رج: وفات کے شدید غم اور صدمہ سے خواس بجا رہے جیسے کبھی صدر کی خبر سننے سے ہے ہوشی ہو جاتی ہے چونکہ اسی خبر سے بے قابو ہوئے تو سننے کی تابع تھی لہذا وہی دی۔  
 س ۳۹۸: اگر فرط غم کا تیقہ تھا تو تکفین و تدفین سے غیر حاضری کیوں ہوئی؟  
 رج: یہ ناپاک بہتان ہے بارہا تو یہ ہو چکی اور یہ حالت حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے چھٹر کے اوڑھنے دینے سے جاتی رہی یہاں پسال پیدا ہوتا ہے کہ حضرت عمر حب خلاف واقعہ بات کہتے اور وہی دیتے تھے تو علی شیر خدا نے ان کو کیوں نزد کا۔ اگر وہ بھی تھا تو عورت پر اعتراض نہ رہا۔ اگر حضرت عمر کو کمزولہ کر سکتے تھے اور کوئی بھی نہ کر رہا تھا۔ صدیق اکابر نے ہی اکر کر کیا تو حضرت صدیق اکابر کی بزرگی، بہادری اور تدبیر نے ان کو ہی خلافت عظیٰ کا تحدار ترین بنادیا۔

س ۳۹۸: ازالۃ الخطاہ میں ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا: میں نہیں جانتا کہ میں خلیفہ ہوں یا بادشاہ؟

رج: اہل سنت کے ہاں خلافت ثبوت کی طرح عدمہ نہیں ہے کہ خود بھی ایمان لانا ضروری ہو بلکہ یہ تقویٰ اور ولایت کی طرح ہے۔ ولی و متقی اپنے آپ کو متمنی اور ولی نہ جانے تو اچھا ہے۔ اسی طرح حضرت عمرؓ کا کمال تواضع، خدا غوفی اور کسری سے اپنے آپ کو کامل خلیفہ نہیں جانتے بلکہ بادشاہت کا فنکر کھاتے ہیں تو یہ ان کے کمال کی دلیل ہے۔ جیسے شیعہ کی اصول کافی ۲۴۵ میں ہے کہ صدیقؓ کی ایک جماعت حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آئی اور کہنے لگی ہیں اپنے اور پنفاً کا ڈر لگتا ہے حضور نے فرمایا واقعی ایسا ہے صمایہ نے عرض کیا جیا ہاں تو فرمایا:

کرتے ہیں اور کسی ملامت کرنے والے کی ملامت سے نہیں ڈرتے۔ یہ فضل خدا کا ہے جس کو چاہے عطا فرمائے اور خدا کے تعالیٰ صاحب و صفت و علم ہے۔ ”ترجمہ مقبول ص ۱۳۹ پ ۱۶“ سنی و شیعہ تمام موفین کااتفاق ہے کہ بعد از بیتہ فتنہ ارتدا ہوا تھا ان سے جنگ حضرت ابو بکرؓ اور آپ کے شکر نے کی جس کے ایک پاہی علیٰ بھی تھے یہی شکر اس فضیلت کا مصدق ہے اور خلافت صدیقی پر زبردست برہان ہے۔

آیت بالا بے موقع نقل کر کے سائل۔ جو مرتدوں ہنافتوں ہنکریں تکوہ کا حامی اور ایجنسٹ ہے۔ نے ہمارے جذبات کو ٹھیس بخچائی۔ ہم ”وجاہ آن غزل“ کچھ نہیں دیتے مگر سماں ایت کی دوسری شاخ خارجی اور ناصیبی اور والی آیت۔ جنگ حبیل و صفين اور نہروان کے ۰، ۱۰ مہار مقتولوں کے متعلق پڑھ کر حضرت علیؑ پر معاف اللہ فتویٰ لکھایا کرتے ہیں۔ حقائق کی روشنی میں درست جواب ہمیں بھی سمجھا دیجئے تاکہ وہمن کے دانت لکھ کر سکیں۔ حل عہد کوہ من علیٰ فتحر بیوہ لئا۔

### حضرت صدیق اکابر حضرت علیٰ المرضی کی نظریں

○ حضرت ابو بکرؓ اپنی بزرگ اور اپنے اثر و سوانح کی بناء پر حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے جانشین منتخب کر لیے گئے۔ ارشاد کی دنائی فرست اور اعتدال پسند ہی سلم تھی۔ ابو بکرؓ کے انتخاب کو حضرت علیؑ اور آنحضرت کے خاندان نے تسلیم کریا۔ (تاریخ اسلام ص ۱۰ ج ۱) ام علی شیعی ترجیح بڑی علیک پیروان محمدؓ کو فتنہ سے بچانے کے لیے حضرت علیؑ نے فرما ابو بکرؓ کی بیت کری۔

(سپرٹ آف اسلام، امیر علی ص ۲۹۵)

○ حضرت علیؑ نے فرمایا، ابو بکرؓ مجھ سے چار باتوں میں بڑھ گئے یعنی تو کے ساتھ بھرت، غاریب رفاقت، نماز کی امامت، اسلام کی اشاعت۔ وہ حکم کھلا دیں ظاہر کرتے میں چھپانا تھا۔ ذلیل مجھے خیر حانتے ایکی بورت کرتے۔ اگر ابو بکرؓ شکر کشی اور تدبیر کی سکوپی سے درگز کرتے تو دین میں ہی پیچہ گیاں پڑھاتیں اور لوگ اصحاب طاوت کی طرح بے خیرت ہو جاتے۔ حق تعالیٰ ابو بکرؓ پر حسین نازل فرمائے۔ جو شخص مجھے ابو بکرؓ رفاقت دے گا تو اس پر مفتری کی جدباری کو۔

الموافقین اہل الہیت والحمد للہ۔ بحوالہ ابو بکرؓ علیٰ المرضی کی نظریں)

امنہ اصریح الادیمات یہ تو میں ایمان کی دلیل ہے۔  
چور اور ڈاکو سے وہی ڈرتا ہے جس کے پاس دولت ہوتی ہے۔ مشائق میں تقویٰ  
کی تعریف میں خود لکھتا ہے: "جس قدر خدا کی محبت و نعمت نگاہوں میں زیادہ ہو گی اتنا ہی اپنے  
اعمال کی کرتا ہیوں کا اندر لیشہ زیادہ ہو گا۔ جس یعنی تقویٰ ہے۔" (فروع دین ص ۵۵)

س ۳۹۹: حضرت عمرؓ کو سب سے پہلے امیر المؤمنین کس نے کہا؟  
رج: حضرت عمر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کو ظلیفہ رسول اللہ  
کیا جاتا تھا۔ اب مجھے ظلیفہ ظلیفہ رسول اللہ کیا جائے تو لما ہو جائے گا۔ حضرت مغیرہ رضی اللہ عنہ  
نے کہا آپ امیر ہیں اور ہم مولیٰ ہیں میں تو آپ امیر المؤمنین ہوئے۔

ریاض النصرہ ص ۴۶۲ میں دوسری روایت میں ہے کہ حضرت عدی بن حاتم اور لبید بن سعید  
نے عراق سے اکر کہا کہ اے عمر بن العاص، امیر المؤمنین سے ہمیں ملائیں تو یہ لقب سب کو  
پسند آگیا اور اس دن سے لکھا جانے لگا۔

س نمبر ۲: روضۃ الاحباب میں ہے کہ آپ کو فاروق کا لقب اہل کتاب نے دیا۔  
کیا زبان رسول مقبول یاد دریوں میں آپ کو فاروق اعلیٰ کیا جاتا تھا؟

رج: روضۃ الاحباب ہمارے پاس نہیں ہے۔ اغلب یہ ہے کہ اہل کتاب نے  
اپنی کتاب سے پڑھ کر بتایا ہو گا کہ حضرت عمرؓ کا لقب فاروق ہے کیونکہ تورات و غیرہ میں آپ  
کے خصائص بہت لکھے ہیں جبکہ قرآن شریعت کی گواہی ہے؛ مثلهم فی المسوّدۃ و  
مثلهم فی الدنجیل۔ چنانچہ کعب احبار (سابق یہود کے بڑے عالم) کہتے ہیں کہ وہ  
شام میں عرض سے ملے تو کما انکی کتابوں میں لکھا ہے۔ یہ مالک جن کے باشدہ بنی اسرائیل  
ہیں۔ ایک نیک آدمی کے ہاتھ پر فتح ہوں گے جو میتوں پر میریاں ہو گا، کافروں پر سخت ہو گا  
اس کا باطن ظاہر کی طرح (پاک و صاف) ہو گا اس کی بات عمل کے مخالف نہ ہوگی۔ فیصلہ  
میں اپنا بیگانہ اس کے ہاں برابر ہو گا۔ اس کے تابع داروں کے عبادات گزار اور دن میں  
(کفار سے رواکے) شیر ہونے لے، آپس میں مہرباں اور صدر جمی کرنے والے ہوں گے۔ عمرؓ  
نے پوچھا، کیا تو سچ کتا ہے؟ میں نے کہا جی ہاں! اللہ کی قسم جو میری بات سن رہا ہے۔

حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے کہا سب تعریفیں اللہ کی ہیں جس نے ہمیں عزت اور گلگی، شرافت  
اور رحمت ہمارے نبی مصلی اللہ علیہ وسلم کی بدولت عطا فرمائی۔ اللہ کی رحمت ہر چیز پر وسیع  
ہے۔ (ریاض النصرہ ص ۷۷)

صالح بن کیسان کہتے ہیں کہ مجھے یہ خبر ملی ہے کہ یہودیوں نے کہا ہم انبیاء کی احادیث  
میں یہ پڑھتے ہیں کہ حجاز کے یہودیوں کو ایک شخص جلاوطن کرے گا جس کی صفات عمرؓ والی مقا  
میں ہیں۔ چنانچہ حضرت عمرؓ نے ان کو جلاوطن کیا۔ زہری نے تحریک کی ہے۔ (ریاض النصرہ ص ۷۷)  
لقب فاروق آپ کو رسول نبادصلی اللہ علیہ وسلم نے دیا ہے۔ اہل کتاب نے تو  
اپنی کتابوں سے دیکھ کر اس کی تائید ہوئی کہ۔

ایوب بن موسیٰ سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "اللہ نے حق کو  
عمرؓ کے قلب وزبان پر کھو دیا ہے اور وہ فاروق ہے میں کہ اللہ تعالیٰ ان کے ذریعے سے حق وہیں  
میں فرق کر دیا۔"

ابی عمر بن ذکوانؓ سے مردی ہے کہ میں نے حضرت عائشہؓ سے پوچھا کہ حضرت عمرؓ کا نام  
فاروق کس نے رکھا؟ تو انھوں نے کہا کہ نبی علیہ السلام نے۔ (طبقات ابن سعد ص ۷۹)

اوہ عمد ثبوت (وصدیقیہ) میں بھی شیخینؓ کو القاب فاصلہ سے یاد کیا جاتا تھا۔ چنانچہ  
شیعہ کی معتبر کتاب رجال کشی ص ۲، عمار بن یاسرؓ کے حالات میں ہے کہ جب حضور نے یہ شھوں  
کے مشائق جنت ہونے کا ذکر فرمایا تو حضرت ابو بکرؓ سے لوگوں نے کہا۔ یا ایسا کہ انت  
الصدیق و انت ثالث اشین اذہما ف الغار ہمیں نبی سے پوچھ کر بتائیں  
کہ وہ تین کون ہیں۔ پھر عمرؓ سے لوگوں نے کہا: انت الفاروق اللہ یعنی العلی  
علی لساند داک وہ فاروق ہیں کہ فرشتہ آپ کی زبان سے ہوتا ہے۔ ان تین  
شخصوں کا نام پوچھ کر بتائیں۔.... اخ

س ۳۰۲: مشکوہ میں ہے کہ حضرت عمرؓ نے توزات حضور کے سامنے پڑھی تو  
آپ کو ناگوار گزرا فرمایا: نو مکان موسیٰ حیثیاً مادسعة الادقباعی۔  
(اگر موسیٰ بھی زندہ ہوتے تو میری ہی پیری کرتے۔)

ج: یہ چیز قابل طعن تب ہوتی کہ اس کے بعد حضرت عمرؓ نے ایسا کیا ہوتا۔ پہلے صریح منع کرنے تھا۔ اتنی بات مشورہ تھی کہ ان کی کتب محرف ہیں۔ نہ تصدیق کرو و نہ تذمیر کرو۔ حضرت عمرؓ علم کے انتہائی شوqین تھے جاہا کہ تورات پڑھ کر حضورؐ سے صحیح باتوں کی تصدیق کرائیں تو علمی اضافہ ہو جیسے قرآن بھی اپنا صفحہ مصدق لیا جائیں یہ (پہلی کتابوں کو سچا بتانے والا) بیان کرتا ہے مگر اس غیر فضابی کتاب میں لگنے سے اپنی فضابی کتاب قرآن کے حقوق پر زد پڑکتی تھی۔ اس یہ آپ نے ٹوک دیا اور استاد کو یہ حق ہے کہ غیر فضابی کتب سے طلبہ کو منع کرے خواہ د کتنے اچھے جذبے سے مطلع رکریں۔

س ۳۲: حضرت عمرؓ نے خدمتِ رسولؐ میں قلم دوات کیوں پہشی نہ کرنے دیا؟  
ج: کسی کو منع نہیں کیا صرف حضورؐ کے آلام کی خاطر مشورہ دیا کہ آپ کو تکلیف نہ دوئیں کتاب اللہ کافی ہے۔ بعض علماء اس طلب نجومی کو امتحانی سوال بتاتے ہیں حضرت عمرؓ نے ٹھیک جواب دیا اور حضورؐ نے نکھوکار عملی تائید کی۔

س ۳۳: حضرت عمرؓ نے حضورؐ کے متعلق ہدایان والا جملہ کیوں کہا؟  
ج: بخواہیں محض ہے یہ استفہا یہ محلہ دوسروں نے کہا: الہجر رسول اللہ کیا حضور ہم سے رخصت ہو چلے ہیں۔ آپ سے پوچھلو۔ تفصیل تحفہ امامیہ سوال ۹ میں دیکھیں۔ نقطہ اجرا، ہجرت اور عبداللہ بن عباس سے بنانا ہے اسے بخواہیں بنانا شیعوں کا عمل ہے۔

**حضرت عمرؓ کی بہادری کے واقعات** | س ۳۴: آپ کے ہاں حضرت عمرؓ بہادر اور جبری مانے جاتے ہیں۔ جنگ

بدر میں ان کے ہاتھ سے کتنے کفار مارے گئے یا زخمی ہوئے؟  
ج: جنگ بدر میں مشورہ بہادر بُوذری رسول اپنے ماوس عاص بن ہشام بن غیرہ کو قتل کیا۔ (ابن ہشام ص ۲۸۹)

اشد هم فی امر اللہ عمر (الله کے قانون کے نفاذ میں) حضرت عمرؓ سے سخت ہیں، کامصدق آپ نے ہی بدر کے قیدیوں کو قتل کرنے کا مشورہ دیا پھر تائید میں قرآنی آیات اُتریں۔ دکتب سیرت و تفسیر

حضرت عمرؓ یقیناً بہادر تھے چند واقعات سے اندازہ لگائیں:

۱۔ حالتِ کفر میں حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی شہادت کے لیے تمہل پلے تھے (معاذ اللہ کسی اور کافر کو جرأت نہ ہوتی تھی)۔

۲۔ پھر جب حضورؐ کی دُعا: اللہم اعز الاسلام بعمرین الخطاب۔ اے اللہ اسلام کو عمرؓ کے ذریعے غلبہ عطا فرماء۔ (ابن سعد ص ۶۵) قبول ہو گئی اور مسلمان ہو گئے۔ آپ سے ۳ دن پہلے اکچھے حضرت حمزةؓ بھی مسلمان ہو چکے تھے مگر مسلمان علائیہ کعبہ شریف میں نماز درپڑھ سکتے تھے جب حضرت عمرؓ تحریکِ اعلانی اور حمزةؓ نے تائید کی تو ان دونوں پہلوں کی ہمت اور بہادری سے مسلمان علائیہ نماز پڑھنے لگے جو کافر میں احمدت کرتے حضرت عمرؓ نہ تھا اور غالب رہتے تھے۔

۳۔ سعید بن المیت کہتے ہیں کہ بالیں مردوں اور دس عورتوں کے بعد عمرؓ اسلام لائے حضرت عمرؓ کے اسلام لائے ہی اسلام مکہ میں ظاہر ہوا صہیب بن سنانؓ سے مروی ہے کہ جب حضرت عمرؓ اسلام لائے تو اسلام ظاہر ہوا اور علائیہ اس کی دعوت دی جانے لگی۔ عبد اللہ بن مسعودؓ نے فرمایا: جب چہ حضرت عمرؓ اسلام لائے ہم لوگ یہاں غالب رہے۔ محمد بن عبیدؓ نے کہا کہ ہمیں عمرؓ کے اسلام لانے تک بیت اللہ میں نماز پڑھنے کی استطاعت نہ تھی۔ جب حضرت عمرؓ اسلام لائے تو انہوں نے لوگوں سے جنگ کی۔ یہاں تک کہ انہوں نے ہمیں نماز کے لیے چھوڑ دیا۔

۴۔ حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ نے فرمایا کہ عمرؓ کا اسلام فتح تھی، ان کی ہجرت مدد تھی اور ان کی خلافت رحمت تھی۔ ہم نے اپنی وہ حالت دیکھی ہے کہ حضرت عمرؓ کے اسلام لانے تک ہم لوگ بیت اللہ میں نماز پڑھ سکتے تھے جب عمرؓ اسلام لائے تو انہوں نے لوگوں سے جنگ کی یہاں تک کہ ان لوگوں نے ہمیں چھوڑ دیا اور ہم نے بیت اللہ میں نماز پڑھی۔

(طبقات ابن سعد ص ۶۸)

۵۔ غزوہ سویق کے لیے مسلمان گھبرا تھے کیونکہ ابوسفیانؓ کے کہنے پر نعیم بن مسعود نے مدینے اکٹھ رہی آپ وتاب کے ساتھ قریش کی تیاریوں کا حال جا بجا بیان کرنا شروع کر دیا

تھا لیکن حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے مسلمانوں کو جنگ پر آمادہ کیا اور آنحضرت کی خدمت میں عرض کیا کہ آپ خدا کے سچے رسول ہیں پھر مسلمان ان خبروں کو سنن کر کیوں گھبرا رہے ہیں۔ (تاریخ اسلام ص ۱۵۳ از بحیب آبادی)

۶۔ ہر کسی نے چھپ کر بحیرت کی حضرت عمر نے علائیہ کی۔ (کتب بیت)  
۷۔ غزوہ بنو المصطلق میں ابو جہل علم بردار تھے۔ مقدمہ الجیش حضرت عمر تھے۔ قاتل کے بعد خوب فتح ہوئی۔ حضرت جویریہ قید ہو کر آئی تھیں۔ (تاریخ اسلام اکبر شاہ ص ۱۵۶)  
۸۔ ایک غنڈے کافر عیمرین وہب کو صفوان بن امیہ سوار قریش نے حضور کے قتل کے لیے مدیرہ حجبا وہ مسیح اُٹرا ہی تھا کہ حضرت عمر نے نکلا ہوں اور تیور سے عجائب پلیا۔ تو اسے پہاڑ کر دبایا اور حضور کے سامنے پیش کیا۔ اس نے ارادہ قتل کا اظہار کر کے اسلام قبول کر لیا۔ یہ سترہ کا واقعہ ہے۔ (سیرت النبی از شبیہ ص ۳۲۴)

۹۔ زید بن سعد یہودی تاجر تھا۔ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام سے اس نے کچھ قرض لینا تھا وقت آئے سے پہلے اس نے اجڑپن سے حضور کے لئے میں چادر وال کھینچی سخت سُست کما کر تم عبد الملک کے خاندان والوں یعنی ہمیشہ جیسے ہوائے کرتے ہو۔ حضرت عمر نے اسے پہاڑ پر چڑھا پا ہتا تھا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کو حکم دیا کہ ان کو اپر چڑھتے سے باز کرو۔ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ چند ہمراہ ہمیں کے ساتھ اس طرف روان ہوئے اور ابوسفیان کی جماعت کو نیچے چکیل دیا۔ (تاریخ اسلام ص ۱۵۴ از اکبر شاہ)

۱۰۔ فتح مکہ کے بعد ابوسفیان کو سابق جرائم کی پاداش میں حضرت عمر نے قتل کرنا پا ہا۔ مکہ حضور نے منع فرمادیا اور اس کے لگھ کو امن و امان کا حرم بنا دیا۔ ایسے واقعات میں حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے عفو و درگذر کے ساتھ ہی حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا استداء علی المکفار اور بہادر ہونا واضح ہو جاتا ہے۔ پھر کسی جنگ میں کسی کو قتل کرنے یا زخمی ہونے کا علم ہمیں ہونا کوئی ضروری نہیں ہے۔ بالفعل شرکت اور ثابتت تدبیی بھی فضیلت کے لئے کافی ہے۔

**۱۱۔ میں حضرت عمر کی خدمات** [س ۵: ۲] : جنگِ احد کے حالات میں کچھ احمد میں حضرت عمر کی خدمات کتابوں ..... میں لکھا ہے کہ حضرت عمر حضور کو زخم کفار میں چھوڑ کر فرار ہو گئے۔ وہ ثابتت قدم کیوں نہ رہے؟

رج: یہ حالات میں کافٹ چھاٹے اور راضی پر پیگنڈہ ہے ورنہ حضرت عمر فاروق رضی  
کچھ اور مہاجرین والنصار کے ساتھ احادیث بھی ثابت قدم رہے۔ حالات ملاحظہ ہوں :  
۱۔ "جب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے گرد خوب زور و شور سے ہنگامہ کارزار گرم تھا  
ایک شقی کے پھر ہمیشہ سے آپ کا ہونٹ زخمی اور نچلا دانت شہید ہوا۔ اسی حالت میں  
آپ کا پانے مبارک ایک گڑھے میں چاڑا اور آپ گر گئے حضرت علی رضی اللہ عنہ نے آپ  
کا ہاتھ پہاڑا اور حضرت ابو بکر صدیق اور حضرت ملک نے آپ کو اٹھا کر باہر نکالا۔ آپ کے گرد  
جب صاحبِ کرام کی ایک نقص جماعت فراہم ہو گئی اور اڑائی شدت سے جاری ہوئی تو کفار کے  
حملوں میں سستی پیدا ہونے لگی اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے کفار کو مارا کر ہٹایا اس لحاظ  
میں آنحضرت نے پہاڑ کی طرف متوجہ ہونے کا حکم دیا اور صحابہ کرام کی جماعت کے ساتھ پہاڑ کی  
ایک بلندی پر چڑھ رکھ گئے۔ مدعا اس سے یہ تھا کہ کفار کے زخم سے نکل کر پہاڑ کو پیش پہلے  
لیں اور اڑائی کا ایک محاذا قائم ہو جائے۔ چنانچہ یہ تدبیہ یعنی اڑائی کے لیے بہترین مقام کو حاصل  
کرنا بہت مفید ثابت ہوا۔ مسلمانوں کے بلند مقام پر چڑھو جانے کے بعد ابوسفیان نے بھی پہاڑ  
پر چڑھا چاہا اور وہ کفار کی ایک جماعت کو کے گرد و سرے راستے سے زیادہ بلند مقام تک  
چڑھنا پا ہتا تھا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کو حکم دیا کہ ان کو اپر  
چڑھتے سے باز کرو۔ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ چند ہمراہ ہمیں کے ساتھ اس طرف روان  
ہوئے اور ابوسفیان کی جماعت کو نیچے چکیل دیا۔ (تاریخ اسلام ص ۱۵۵ از اکبر شاہ)

۲۔ ابن اسحاق نے کہا: جب مسلمانوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو پیچانا تو حضور  
کو اٹھا لے چلے اور آپ بھی ان کے ساتھ گھانی کی طرف چلے۔ آپ کے ساتھ ابو بکر صدیق،  
عمر بن خطاب، علی بن ابی طالب، طلحہ بن عبید اللہ، زبیر بن العوام و شوان اللہ علیہم السلام اجمعین

اور حارث بن صہمہ اور مسلمانوں کی ایک جماعت بھی تھی۔ (ابن ہشام ص ۸۹)

۳۔ ابن اسحاق کا بیان ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پہاڑ کی گھاٹی پر تھے۔ آپ کے ساتھ مذکورہ بالصحابہ کی جماعت تھی کہ قلش پہاڑ کی اوچی چوٹی پر چڑھنے لگے۔ ابن ہشام کہتے ہیں کہ ان کے کنڈر غالبدین ولید تھے۔ ابن اسحاق نے کہا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فتح مانگی اسے اللہ یہ پہاڑ پر چڑھنے پائیں۔

فقاتل عمر بن الخطاب و رهط حضرت عمرؓ اور ماجرون کی ایک جماعت نے معہ من المهاجرین حتی اہب طوہم اس دست کفار سے جنگ کی تھی کہ ان کو پہاڑ سے من الجبل۔ (ابن ہشام ص ۷۶، طبی ص ۷۵) اثار دیا۔

۴۔ ابن سعد فرماتے ہیں کہ اس پہاڑ اور اضطراب میں چودہ اصحاب نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ رہے۔ سات مهاجرین اور سات الفصار میں سے ان میں سب سے اول حضرت ابوذر، عمر، عبد الرحمن بن عوف رضی اللہ عنہم کا نام گرامی ہے۔ (سیرت المصطفیٰ ص ۷۵)

۵۔ مشرکین کی فوج میں بھی حضور کی شہادت کی خبر پھیل گئی تھی۔ ابوسفیان نے تصدیق کے لیے پہاڑ پر چڑھ کر آواز دی محمدؐ یہاں ہیں ہے حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے مسلمانوں کو جواب دینے سے منع کر دیا۔ ابوسفیان نے جواب نہ پاک ابوذرؐ و عمرؓ کو آواز دی اس پر ہمی جب کوئی جواب نہ ملا اس وقت اس نے مرتضیٰ میں لغہ لگایا کہ سب مارے گئے دلائل کا فاتحہ ہو گیا، حضرت عمرؓ سے ضبط نہ ہوسکا۔ بکم پیغمبر یوں اوشون خدا ہم سب زندہ ہیں۔ یہ سنن کرا ابوسفیان نے اعلیٰ لہیل کا نفرہ لگایا۔ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے آنحضرت مصطفیٰ اللہ علیہ وسلم کے حکم سے جواب دیا: اللہ اعلیٰ واحبہ۔ ابوسفیان نے کہا: دن العزیٰ ولا عزیٰ لحکم۔ صحابہ نے کہا: اللہ مولیٰنا ولد مولیٰ لکم۔ (تاریخ سالم شدی مکتب)

۶۔ حضرت انس بن مالک کے چچا انس بن نصر، عمر بن الخطاب اور علیہ بن عبید اللہ اور دیگر الفصار و مهاجرین رضی اللہ عنہم کے کچھ افراد کے پاس پہنچے جب کہ انہوں نے جنگ سے باہم گردی بیٹھنے تھے تو پوچھا کیوں بیٹھ گئے ہو۔ کہنے لگے محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم شہید ہو گئے۔ انسؓ نے کہا کہ چھترم آپ کے بعد جی کیا کرو گے۔ اُنھوں باعزت اسی طرح مر جاؤ

جیسے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم شہید ہوئے۔ پھر انہیں مشرکین کے سامنے آئے اور جنگ کی تا آنکہ شہید ہو گئے۔ (تاریخ طبری ص ۲۷۵)

یہاں سے پتہ چلا کہ یہ خاص بہادروں کا گردہ بھاگا نہ تھا۔ البتہ شہادت رسولؐ کی بھر سُن کر غمزہ ہوا اور بہت ہار بیٹھا۔ پھر حضورؐ کے زندہ ہونے کا اعلان ہوا تو اس کے ہمراہ ہو گیا اور مذکورہ بالاد واقعات میں اہم کردار ادا کیا۔

س ۲۶۔ جنگ خندق میں عمر بن وکی للہکار میں عمرؓ نے کیا جواب دیا؟

رج: بہت تلاش کیا۔ مگر عمر بن وکی علیؓ کو پکارنا اور مکالمہ کسی کتاب میں نظر سے نہیں گزرا۔ اتنا پتہ چلا کہ عمر بن وکی دعوتِ اسلام کے بعد حضرت علیؓ نے قتل کیا۔ اس کے ایک ساتھی کو زیریں رضی اللہ عنہ نے قتل کیا۔ ایک ڈر کے مارے خندق میں گڑپا اور حضرت علیؓ نے اُتر کر گروں کاٹ لی۔

هزارین خطاب کے باوجودیں بیچا تھا۔ حضرت عمرؓ نے تلوکی کے ذریعے اسے بار بھگایا۔

**حدیبیہ میں صحابہ کرام کے اضطراب کی وجہ** س ۲۷۔ حضرت عمرؓ کے دن بہت میں شک ہوا تھا؟

رج: یہ آپ کا جھوٹا قیدیم طعن ہے اور بات کا بتنگل بنا کر ہمی جھوٹے مذہب کی آپ یاری کرتے ہیں۔ آپ کو بھی یقین ہے کہ یہ جھوٹا الزام ہے تبھی تو والہنیں دیا۔ بات اتنی ہے کہ حدیبیہ کی صلح انتہائی کمزور شرائط پر ہوئی تھی میتقبل میں اس کے فوائد و مصالح کا اللہ علام الغیوب کو علم تھا۔ آنحضرت بحکم وحی شرائط ماننے کے پابند تھے۔ ظاہر حالات میں سب صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کو اضطراب بے چینی اور ناخوشی تھی جن کے تر جان و نمائندہ حضرت عمرؓ تھے اور آپ نے وہ لکھنگو بے باکی کے ساتھ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام سے کی جو کچھ حدیث و سیرت میں مشور ہے۔ اس بے چینی اور اضطراب کے دفعیہ کے لیے اللہ نے سورت فتح اتاری۔ کہیتے ہیں اپنے غور کیجئے:

هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ اسی خدا نے سکینہ دیسلی، مومنوں کے دلوں میں الْمُؤْمِنِينَ لِيَرْسَدُوا إِيمَانًا۔ اتارا کا وہ اپنے ایمان پر ایمان کا اضافہ کریں

مَعَ اِيمَانِهِمْ وَلِلَّهِ عُنُودُ اَسْمَوَاتٍ وَالْأَنْفُسِ اور اسماں نوں زمینوں کے شکر تو اللہ ہی کے میں  
وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا دالْفَقْعَعَ آپ۔ اور اللہ بڑے زبردست حکمت والے ہیں۔  
دولیں میں اضطراب کے بدے سکیت اتارا اور افسوس و گی و مایوسی کے مقابل زیادتی ایمان کی نوید  
سُنائی۔ اب دشمنانِ صحابہ اس کیفیت کو شک فی النبوة وغیرہ سے تغیر کریں تو کیوں۔ چھریں  
ان کو اپنا ہی آئینہ نظر آتا ہے مگر اللہ کے ہاں وہ بدستور صاحبِ لیقین دایاں اور سکینت و  
المیان وائے تھے۔

اس کی جسی تحریاتی ایک وہ مثال ہے کہ جب حضرت حسنؓ نے معاویہ کے ہاتھ پر مسلح و  
بیعت کی قدوں سال تک آپ کی پارٹی کا خلبان و اضطراب باقی رہا وہ شکایت کرتے تو حضرت  
حسن رضی اللہ عنہ ڈانت و بیتے کہ میں نے تھاری اور مسلمانوں کی حفاظت کی ہے۔ تاریخ حضرت  
ام حسین رضی اللہ عنہ سے یہ کہلواتی ہے: کہ میر انک کٹ جاتا تو اس سے بہتر تھا جو میرے بھائی  
نے کیا۔ کیا حضرت حسین، قیس بن سعد، سفیان بن الیلی وغیرہ کثر شیعان حسن پر فتوی  
شیعہ لگاسکتے ہیں۔ (دیدہ باید) اور خود مشائق راضی نے ذکار الادھمان میں اس کا اقرار  
کیا ہے۔ اصحابِ حدیبیہ کے جذبات کو ایمان کی دلیل بنائکر شیعان حسن کا دفاع کیا ہے۔

اس کی دوسری مثال، پاکستان بھارت جنگ ۱۹۴۵ء کی صلح تاشقند بھی ہے کہ جب  
صدر ایوب رحوم نے بڑی طاقتلوں کے شرس تھنگ کی خاطر کمزور شر انظار پر مسلح کی کشمیر کا کافی مفتوج  
علاق والیں دے دیا تو فوج کے ایک حصے کو کافی اضطراب ہوا۔ بغاوت تک کاخطہ رہا، تو  
فوجیوں کی یہ کیفیت دراصل قوم و ملک سے وہی نہیں ہوتی بلکہ ملک و قوم کے مقاوے کے ظاہر  
خلاف معاملات پر وہ اسی ناراضی اور بے چینی کا اطمینان کرتے ہیں۔ حسین کا اظہار ہی ایمان اور  
وفادری کی دلیل ہے۔

یہی کیفیت حضرت عمرؓ اور مسلمانوں کی تھی جسے بداطلن راضیوں نے شک فی النبوة  
بنائک مشہور کیا ہے در نزد حضرت عمرؓ نے کوئی شک نہیں کیا تھا بلکہ لیقین سے ابو بکر صدیقؓ سے  
اسی مکالمہ میں کہا تھا: قالَ عَمَرُ وَإِنَا شَهَدْ إِنَّهُ رَسُولُ اللَّهِ۔ میں گواہی دیتا ہوں کہ حضور اللہ کے رسول ہیں۔  
طبری ص ۲۷۳

س ۷۵: ۲: تذکرہ خاص الامر و سیرت صلیہ میں ہے کہ حضرت ابو بکرؓ نے حضرت فاطمہؓ  
کو فدرک کا وثیقہ نکھل دیا تھا مگر عمرؓ نے کہچاڑا دیا۔ اپنے امام کی توہین کیوں کی؟  
رج: یہ دو فوں کتابیں بداطلن راضیوں کی ساختہ پر واقعہ ہیں۔ اہل سنت پر محبت نہیں  
و تفصیل تھذا مایہ کے آخرین دلیلیں، اگر شیعہ کا اس پر لقین ہے تو حضرت ابو بکرؓ سے تو شمنی  
چھوڑیں ان سے تو لا کریں۔ ان کو مون و جنتی، حضرت فاطمہؓ کا ہمدرد و اور محسن جانیں۔ الیمن  
مشکُّمَ رَجُلٌ رَّشِيدٌ ہے۔

بالفرض اس کی کچھ اصل ہو تو ہمارے نزدیک حضرت عمرؓ کی حیثیت چیف جیس کی تھی  
اور عدالیہ کے عظیم مقام کا القاضی ہے کہ چیف جیس اگر حاکم و خلیفہ کے کسی عمل سے اختلاف د  
نزاع کرنا پاچا ہے تو کر کے او خلیفہ اس سے تعریض نہ کرے بلکہ تسلیم کرے۔ اس سلسلے میں چونکہ  
مقادِ عامہ کا شخصی مفاد سے ٹکراو تھا تو موجودہ ہجوری اصول کو مقادِ عامہ کو مقادِ خاص پر ترجیح  
ہے۔ کے مطابق حضرت عمرؓ کا کروارنا درست نہ ہو گا۔

س ۷۶: ۹: کیا حضرت عمرؓ نے خود بھی نمازِ تراویح پڑھی تو کس کے پیچے ہے؟  
رج: حضرت ابی بن کعب کے پیچے ہی ہمیشہ پڑھی۔ کیا کہیں صراحت ہے کہ حضرت  
عمرؓ پر صست تھے؟ کیا مسجد کی انتظامیہ کا صدر کسی کو امام و خطیب تقرر کرے تو وہ خود اس کے  
پیچے نماز پڑھنا جائز نہیں سمجھتا۔ سوال بناتے وقت اتنی بے عقلی کا تو بثوت نہ دینا چاہیے۔  
س ۷۷: ۳: طلاقِ ثلاٹ کا روانج کب سے شروع ہوا؟ صحیح علم باب الطلاق ویکھیں۔

رج: بسل شریف ص ۲۶۷ باب لاتحل المطلقة ثلث المطلقةها حتی تنسکح  
ذو جاغیرہ۔ سامنے کھلا ہے اس کی چھ ہم معنی حدیثوں میں سے ایک یہ یعنی ہے: حضرت  
عائشہ رضی اللہ عنہا کہتی ہیں کہ ایک شخص نے اپنی بیوی کو تین طلاقیں دیں۔ اس سے دوسرے  
نے شادی کی۔ پھر اس نے دخول سے پہلے طلاق دے دی۔ عپर پہلا خاوند اس سے نکاح کرنا  
چاہتا ہے تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ پوچھا گیا تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا پسکے  
پسے وہ حلال نہیں ہے جب تک کہ دوسرا خاوند وہ مرانت چکھے جو پسے نے چکھا ہے۔  
اس حدیث صریح سے پتہ چلا کہ حضور کے زملے میں تین طلاقیں تین ہی سمجھی جاتی

تحمیں اور وہ عورت و دوسرے سے نکاح و جماعت کے بغیر پہلے طلاق و حنندہ خاوند کے لیے  
حلال نہ ہو سکتی تھی۔

مسلم ص ۲۷ کی حدیث میں ہے کہ بعد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما طلاق کا مسئلہ پوچھنے والے  
سے کہتے کہ اگر تو نے اپنی بیوی کو ایک یا دو طلاق دی ہیں تو رجوع کر لے، کیونکہ مجھے جناب  
رسولؐ کو مصلی اللہ علیہ وسلم نے اس کا حکم دیا تھا۔

وانہ کنت طلاقتها شدہ ثانی قدر حرمت اور اگر تو نے تین ہی فرے دی ہیں تو وہ تجوہ پر حرام  
علیت حتیٰ تنکع ذ وجایغیرہ و عمیت بھوگی تا انکہ وہ کسی اور سے نکاح کرے اور تو نے  
اللہ فیما امر لش من طلاق امرئ تلش۔ بیوی کو تین طلاقیں فرے کر فدا کی نافرمانی کی۔

اس سے پہلے چلا کہ تین طلاقیں معایا متفرق فرے دینا الگچہ فدا کی نافرمانی ہے مگر وہ لغو  
نہیں ہیں وہ نافذ اور موثر ہیں۔ بیوی حرام رہے گی جب تک اور فاؤنڈ نہ دیکھے۔

انہ فضل احادیث کی روشنی میں مسلم ص ۲۷ کی ان محمل احادیث کا مطلب اخذ کیا جائے  
گا جس سے سائل حضرت عمر رضی اللہ عنہ طلاق جائز ہا ہے کہ حضور مصلی اللہ علیہ وسلم تو تین کو ایک قرار یتی  
قیہ مکح عمر رضی کو تین قرار دے کر امانت پڑھی پیدا کر دی جیسے اہل حدیث حضرات صحی  
اسی غلط فہمی میں پڑ گئے ہیں۔ اس کے کئی جواب دیئے گئے ہیں :

۱۔ ابن عباسؓ کی یہ روایت مرفوع نہیں ہے بلکہ اپنا تاثر و تصریف ہے چونکہ عہد نبوت  
میں صیر المیں تھے تو دیات بالا کے مقابل اسے آپ کی تا سمجھی پر عمل کیا جائے گا۔

۲۔ یہ قرآنی آیت کے بخلاف ہے۔ اللہ کافران ہے۔ طلاق رجی (ایک) یا دو مرتبہ  
ہے پھر یا تو رجوع کر کے گھر میں رکھو یا بالکل چھوڑ دو.... اگر تیسرا طلاق دی تو وہ غاؤند  
اول کے لیے حلال نہیں حتیٰ کہ اور فاؤنڈ سے نکاح کرنے۔ (لیقرہ پ ۱۴۳)

تین الگ الگ لفظوں سے دے (قرآنی صورت) یا ایک کلمہ سے کہے میں نے  
تین طلاقیں دیں۔ تو اگر ارجمؓ اور مجبور علماء اسے مغلظہ ہی شمار کرتے ہیں۔ طاؤس۔ بعض  
اہل ظاہر اور راضیوں کا اعتبار نہیں ہے۔

۳۔ اوپر والی حدیثوں کے بھی خلاف ہے کیونکہ حضور مصلی اللہ علیہ وسلم نے تین کو تین ہی،

گناہ ہے تو ابن عباسؓ کی اس روایت پر عمل نہ ہو گا بلکہ طلاقیں کی جائے گی۔ تو امام نوویؓ نے  
طلاقیں جوابات یہ دیئے ہیں۔

۴۔ مطلب یہ ہے کہ اگر عہد نبوت میں کوئی انت طالق۔ انت طالق۔ کہ دیتا نہ تاکید کی نیت کرتا۔ نہ علیحدہ گنتی کی تو ایک طلاق کا حکم دیا جاتا تھا۔ کیونکہ اس وقت  
تین گنتے کا رواج نہ پڑا تھا تو غالباً رواج کے تحت ایک کی تاکید کم جبی جاتی تھی۔ اب حضرت  
عمرؓ کے دور میں ارادۃ تین دی جاتی ہیں تو تین ہی نافذ کر دی گئیں۔

۵۔ حضورؓ کے عہد میں ایک طلاق کا رواج تھا۔ یعنی تین کا حکم ایک سے ہی لیتے تو ایک  
سمجھی جاتی حضرت عمرؓ کے دور میں بیک دفعہ تین طلاقیں دینے لگے تو تین ہی نافذ کیں۔ گواہ  
دو گوں کی عادت میں اختلاف کا بیان کیا گیا ہے مسئلہ کی تبدیلی کا حکم نہیں ہے۔

الاصل تین طلاقوں کو تین قرار دینا حضرت عمرؓ کی ایجاد اور بدعت نہیں ہے۔ قرآنؓ  
ستّت نبویؓ اور امیر ارجمندؓ، جمبو علام امانت کا یہی خیصہ ہے ابن عباسؓ کے لارڈ کاغذ سمجھا گیا ہے۔

س علّا : بخاری مناقب عمرؓ میں ہے کہ آپ شراب نبیندی پی لی۔ کیا شراب جائز سمجھتے تھے؟  
رج: متعدد باز اور شراب نوش فاکر و مجتہد صاحبان حضرت عمر رضی اللہ عنہ پر یہ ناپاک

بھتان اگر ترکیا میں تو پھر شیخہ کیے بنیں؟ نبیندی کی حقیقت یہ ہے کہ رات کو کھوڑیں پانی میں مبکو  
دیں اور صبح کو وہ میٹھا شربت بنانا ہو گا پانی لیں۔ اسے کسی نے بھی شراب نہیں کہا۔ یہ شربت  
کھوڑ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام عجی پیا کرتے تھے۔ حضرت عمرؓ کو بھی قاتلانہ حملہ کے بعد یہ شربت

نبیندی پھر دو دھپلایا گیا۔ مگر دنوں پر پیٹ سے نکل آئے۔ شراب کی حقیقت یہ ہے کہ کسی چیز  
کا شیر و خاص ہو۔ پھر وہ کئی دن بذر کھنے سے مستغن اور بدبو وار ہو جائے۔ جھاگ چھوڑے

اس میں نش پیدا ہو جائے تو حرام ہے۔ اگر یہ حالت پیدا نہ ہو تو نیموں، مائیا، لگنا، انگور،  
کھوڑ ہر چیز کا تازہ رس پینا جائز اور پاک ہے۔ افسوس کشیعہ عمدًا بزم خود بھی یہ جھوٹا الزام  
لکھا کہ مسلمانوں کے جذبات مجرور کرتے ہیں۔ جبکہ شیعوں کے ہاں نش کی بدبو دینے والی  
شراب ہم حرام نہیں ہیں۔

۶۔ مسئلہ کے روایات : اور شراب میں حرام نہیں ہیں الگچہ ان سے نش کی جو آتی ہو۔

لے غیری کی تحریر الیہ ص ۲۷ پر ہے: «العصیر از بیبی والتری لا محق بالسلک و چوتھہ طلاقہ» منقى اور کھوڑی ہوئی  
شراب حضرت اور حمد میں لش آور کے ساتھ نہیں لائی جائیں گی۔ ذریعہ عراق میں نہ ان پر حد ہے۔

شیرہ میں اسلاف علیٰ۔ مکروہ ہے جو شخص دو تباہی خشک ہونے سے پہلے مشروب خرکو ملال سمجھتا ہو۔ اسے پکانے کا امن دینا مکروہ ہے۔ (مختصر المنافع للحلی م ۲۵۶)

س ۲۱۲-۲۱۳: کیا حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا آیت تیم معلوم حقیٰ ؟ اگرچہ قوانین نے یقتوی جاری کیوں کر دیا کہ پانی نہ ملے تو نماز نہ پڑھو دلم، بخاری

رج: جھوٹ بولنے اور بہتان تراشی میں آپ کو فرایادیں آتی۔ حضرت عمرؓ نے ایسا فتویٰ کہاں دیا تھا ؟ بلکہ تیم کی آیت نازل ہونے یا طریقہ تیم معلوم ہونے سے پہلے کا واقعہ ہے کہ حضرت عمرؓ و عمار ایک پیغامبر میں تھے جبکی ہوگئے۔ حضرت عمرؓ نے تو نماز نہ پڑھی۔ حضرت عمرؓ مٹی میں اورٹ پوتھ ہو گئے۔ جب عمارؓ نے حضور علیہ السلام کو اکہ بندیا تو آپ نے پتھر تیم کا طریقہ سمجھا یا کچھ سے اور ہاتھوں پرمیٰ والا ہاتھ پھینک جا لے کر مل دینا کافی ہے پھر حضرت عمرؓ فتویٰ دیتے تھے۔ چنانچہ دوسری روایت میں صراحت ہے کہ حضرت عمرؓ نے ابڑی صحابی کو مسلک پوچھنے پر بھی بتایا۔ تقلیل فیہما۔ یعنی دوفوں ہاتھوں پرمھینک مارو دک راندہ مٹی اڑ جائے۔ بخاری م ۲۸

س ۲۱۴: جامع ترمذی کتاب التفسیر میں ہے کہ حضرت عمرؓ نے ولی فی الدبر کی تو آیت نسائی کو مل کر حرب کیم نازل ہوئی۔ حضرت صاحب کو اعلیٰ رای میں کیوں پسند تھیں ؟

رج: آیت کا مطلب ہے کہ عورتیں تحراری کھیتی ہیں تو اپنی کھیتی میں آؤ جس طرح چاہو۔ (البقہ پ ۱۲)۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ پر یہ بہتان ہے ورنہ وہ توری کہتے تھے کہ جامع کا مقام تو ایک ہے مگر لیلے بیٹھے، الگی سمت سے یا کچلی سمت سے بیسے چاہو ولی کر سکتے ہو۔ حضرت عمرؓ کے فعل کی تائید ہی میں یہ آیت نازل ہوئی۔ معترض کو حضرت عمرؓ اور خدا کا شکر گزار ہونا چاہیے تھا۔ مگر اس نے فطرت سینہ کے مطابق حضرت عمرؓ و ولی درود بر کانپاک الزاد لگاؤ دیا ورنہ حدیث شریف میں صراحت ہے۔

فَأَتَوْهُرْ شَكْمَ الْيَشْتَمَّ اَقْبَلَ كَرِيمَسَ پَيْهَمَتَوْنَ مِنْ آؤ۔ اگے سے باسچے

وادبِ والق الدبر والجیصنة (ترمذی م ۲۷۳) سے مقام پاغانہ اور حالتِ حیضن سے بچو۔ س ۲۱۵: بخاری کتاب التفسیر میں ہے کہ حضرت ابن عمر و ولی فی الدبر کے ہمیشہ قائل ہے ؟ رج: یہ بھی ناپاک بہتان ہے۔ ورنہ نافع کہتے ہیں کہ میں نے ابن عمر سے پوچھا کہ یہ کس مسئلہ میں نازل ہوئی فرمایا۔ اس۔ اس مسئلہ میں نازل ہوئی۔

دوسری روایت میں یہ ہے ”یا تیہا فی“ کہ عورت کے پاس اس طریقے سے آئے۔

ووصل ابن عمرؓ نے شدتِ حیار سے اشارۃ بتایا کہ آیت کے مطابق عورت کے پاس آگے اور تیجھے کی سمت سے جامع ہو سکتا ہے میکن غلطی سے لوگوں نے یہ سمجھ لیا کہ وہ ولی فی الدبر کے قائل تھے۔ جیسے مثاق اس کامشاق بن چکا ہے۔ بعض نے ابن عمر کا وہ قرائیا مگر اس سے صحیح بات وہ ہے جو امام ابوحنیفہ اور جہور اہل سنت نے کہی ہے کہ ولی فی الدبر عرام ہے اور ابن عمرؓ کی بات کا مطلب یہ ہے کہ مقام جامع میں تیجھے کی طرف سے عجمی جامع ہو سکتا اور بھی اٹی شنستہ خدی تفسیر ہے (قطلانی)، بحوالہ بخاری م ۲۷۲۔ مانشیہ۔

س ۲۱۶: موجودگی آب میں ڈھیلے ہپھر سے استغنا کا جواز قرآن سے دھا کیے ؟ رج: یہودیت کا چہرہ مہب شیعاب الہمارت کے متعلق بھی دہی انتراضات میں ازاں پر کر رہا ہے جو یہودی کیا کرتے تھے۔ پانی ہر وقت پاس نہیں ہوتا اور نہ ہر براز کی میگر ملتا ہے تو کیا ڈھیلے وغیرہ سے گندگی صاف نہ کرے۔ یہ شیعہ تہذیب ہے ؟ پس جب والرِ جبر فاہن جس (اور پلیدی دُور کیجئے)، کا حکم قرآن ہے تو اس فعل پر اعتراض کیوں ؟ سورت توہر کی آیت جو سحمد قبا والوں کی شان میں اُتری۔

فَيَهُ دِجَالٌ يُجَهِّبُونَ أَنَّ بِيَتَطَهَّرُوا اس مسجد میں ایسے لوگ میں جو خوب پاک رہنا وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُطَهَّرِينَ۔ (س پ ۲۲) پسند کرتے ہیں اور اسلام پاک رہنے والوں کو پسند کرتا ہے۔ تمام مفسرین کااتفاق ہے کہ اس آیت میں ان کی تعریف اس یہے کی گئی ہے کہ وہ پہلے ڈھیلے سے استغنا کرتے تھے پھر بانی سے عجمی کرتے تھے تو جمع بین الطرقین کی وجہ سے محدود ہوئے۔ یہاں باب تفعل کا صیغہ تقطھن استعمال ہو ہے جو بتکلف کوشش اور مبالغہ پر دلالت کرتا ہے تو پتہ چلا کہ ڈھیلے وغیرہ سے۔ جب وہ مخرج سے در حرم عصرِ عصیا ہوا تو ہر ہو عہ دعیاں الحفاظ ملکا پر ہے: السلف و السلف نجیب نے پہلے جو خود بخود بے (یہ بہترین شرائی)

طرادرت تو حاصل ہو جاتی تھی مگر خوب پاکی استنباط بالائے بھی کرتے تھے۔ ایک حکمت یہ بھی ہے کہ اگر ابتداء ہی پانی سے استنجا کیا جائے تو قطرہ بول رنسنے سے استنجا صحیح نہ ہو گا خصوصاً بوڑھے کمزوروں کو قطرہ خشک کرنا ضروری ہوتا ہے اور اس کا بہترین طریقہ ٹوانی اور ڈھینے کا استعمال ہے۔

س ۲۱۷ : کسی مفروض حدیث سے اس طریقہ کا سنت ہوئی ہونا ثابت کریں ۹  
رج : بخاری شریف میں ”باب الاستنجار بالمجاہدة“ میں ہے کہ اس حضور صلی اللہ علیہ وسلم حاجت کے لیے نکلے ہیں (ابو ہرثیا) آپ کے قریب گیا تو مجھ سے فرمایا ڈھینے وغیرہ تلاش کر لاء تاکہ میں صفائی ملیں کرو۔ ہڈی اور گورنے لانا۔ میں نے پھر لارک آپ کے پہلو میں رکھ دیتے اور ڈھینا گیا۔ آپ نے تھنا حاجت کے بعد ان کو استعمال کیا۔ (بخاری ص ۲۱۷)

س ۲۱۸ : حضرت عمرؓ نے پیش ابھی بعد ذکر کو دیوار سے کیوں رکھا؟  
رج : قطرات خشک کرنے کے لیے ڈھینا وغیرہ نہ مل سکا ہوا۔

س ۲۱۹ : صاحب السر حضرت حدیفہ سے عمر پنچے بلے کیا لوحچتے تھے؟  
رج : منافقوں کی تعین کرتے تھے پھر ان کے شر سے بچتے تھے۔ کمال تقویٰ و خشور سے اپنے مشلاق ایک دفعہ وہم ہوا تو پوچھا محضرت حدیفہ رضی اللہ عنہ نے نقی میں جواب دیا تو خدا کا شکر بجا لائے۔ اگر حضرت حدیفہ کی رازداری رسول پر شیدید کو اعتماد ہے اور حضرت عمرؓ کو انہوں نے موننوں میں شمار کر دیا۔ تو اب عمر شمنی اور نفاق کا ناپاک بہان ختم ہو جانا چاہیے مگر شیدید خود ایمان سے محروم اور کفر منافق ہیں۔ اپنی ادائیں کیوں چھوڑیں؟  
س ۲۲۰ : تاریخ واقعی اسلام میں ہے۔ روم و فارس کے خزانوں کی فتوحات کی خبر دے کر حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ بھی فرمایا۔ تم باہم حسد و نحسانیت اور لبغض رکھو گے بتائیے اس وقت حاکم مسلمین کون تھا؟

رج : اس سوال میں سائل واقعی و حکم براز اور ۲۴۲ نکلا اور یہ مثل اسی موقع کے یہے بولی گئی ہے : حکم نامی کرے تا وان نواسوں پر پڑے ”بغض و حسد تو وہ کریں جو دولت پاکر عیاش بن عائیں۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ مظلوم کوشید کریں پھر

چونچی خلافت میں خازجگی جاری رکھیں۔ اور قصور و اعمم فاروق رضی اللہ عنہ قرار پائیں؟ جو مولیٰ کھانا کھاتے ہمولی پھٹا پر انالباس پہننے اور زاہد ترین صحابہ کرام رضی اللہ عنہم میں سے تھے۔ اس حدیث میں نہ فتح اسلام خدیفہ مسلمین عمر پر طعن مقصود ہے۔ نہ غازی مجاہد صحابہ پر طنز و اعتراض ہے صرف دولت کا لفظان دہ بہلو بہلانا اور اس سے خبر و اکرنا مقصود ہے۔  
چنانچہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے خلاف چوڑھریک یہودی سازش سے نو مسلم یہود موسیٰ نے چلائی وہ اسی دولت کی حرص اور بآہمی تبعض و عناد کی وجہ سے پیدا ہوئی اور مسلمانوں کے وقار کو زبردست نقصان پہنچا۔ فرمان د رسول قبح ثابت ہوا۔ اب جب آپ نے اس حدیث کا پھیلایا ہے تو ہم بتاتے ہیں کہ یہی حدیث خلافتِ راشدہ کی حقانیت اور حضرت ابو بکر و عمر و عثمان رضی اللہ عنہم کے ایمان اور رسالت مأب کے نمائندہ ترجمان ہونے کی دلیل ہے۔ کیونکہ کتب شیعہ، تاریخ اور حدیث میں یہ واقعہ متواتر ہے کہ غزوہ خندق میں ایک چٹان نمودار ہیوئی تھی جو کسی سے نہ لٹی بلاؤ اور خرسنگو کی تین نژادوں سے پاش پاش ہوئی۔ ہر دفعہ فور چمکا اور محلات دکھانی دیتے۔ پہلی کے وقت فرمایا مجھے میں کی چاہیا دی گئیں، دوسری کے وقت فرمایا مجھے کسری کی چاہیا دی گئیں، تیسرا میں فرمایا مجھے قیصر دوم کی فتوحات عطا کی گئیں۔ (بخاری مسلم۔ ابو داؤد، سیرت ابن ہشام ص ۲۳۶)  
ابن سعد، تاریخ طبری ص ۵۶۹ میں شیعہ کی حیات القلوب، جبل الرعیون، رفسن کافی وغایہ میں و آپ کے ہاتھ مبارک پر فتح ہوا اور روم و کسری حضرت ابو بکر، عمر و عثمان کی فتوحات سے قلعہ اسلام میں آئے۔ آپ نے ان کو اپنی فتح اور ایمت کی فتح قرآنیہ ہے معلوم ہوا کہ خلافتِ راشدہ علی منہاج النبوة تھی اب ان خلفاء کا منکر درسل منکر رسول منکر اسلام اور فارج از ایمان ہے۔

س ۲۲۱ : صحیح بخاری کتاب الجماہد والسیر میں حدیث رسول ہے کہ خدا دین اسلام کی فاجر شخص سے تائید کرے گا۔ اس پر تبصرہ کیجئے۔

رج : اس سے اتنا پتہ توصل گیا کہ حضرت عمرؓ کی فتوحات اسلامی ترقیات آپ کے اعتقاد میں عجی سب دین کا غلبہ اور تائید ہیں۔ لہذا جو کچھ آپ نے اپنے رسائل میں

عمری فتوحات اور شکرِ اسلام پر ہرزہ سراہی کی ہے۔ وہ عداؤ جھوٹ اور طھیط ہن ہے۔ خود آپ کا ضمیر آپ کو ملامت کرتا ہوگا۔ رہاں حدیث سے سقی عمر کا استدلال تو یہ آپ کے بعض کا کثرت ہے ورنہ حنفی نے یا کسی اوسجانی و محدث نے اسے حضرت عمر پر چیل نہیں کیا ہے بلکہ اس منافق کے متعلق ہے جس نے احمد میں غالباً اُوقت کے تھے پھر خود کشی کر کے دزخی بنا۔ تحضور مسلم اللہ علیہ وسلم نے یہ فرمایا اور پورا واقع اسی حدیث بخاری ص ۱۶۷ پر ہے۔ یہی سے ہم آپ کو خدا کرتے ہیں کہ آپ جو بار بار اکابر صحابہ کے متعلق گستاخانہ پوچھتے ہیں۔ فلاں نے کتنے لکتنے کا فرق قتل کیے۔ ذا پچاڑیں کیونکہ قتل کفار کی لکڑت سبھی ایمان پر طبعی ولیل نہیں ہے۔ جب تک باقی اعمال و عقائد درست نہ ہوں۔ اگر آپ حضرت عمرؓ کی قربانیوں اور کمالات کو اس حدیث سے ناجائز مجموع کرتے ہیں تو اگر کوئی آپ کا فارجی بھائی حضرت علیؓ پر چیل کرنے سکے تو کیا تھہر ہو گا؟ س ۳۲۲ مشکوہ کتاب الداماۃ میں ہے تم امارات حکومت پر زیادہ لامجی ہو چاہے گے مگر قیامت کے دن پچھتاوے گے کیا یہ پیشین گوئی رسول پوری نہیں ہو گئی تھی؟

رج : یہ جنس اقتد کو خطاب ہے صحابہؓ کے بعد والی کچھ حکومتیں اس کا مصدقہ ہیں۔ صحابہ کرام مصدقہ نہیں۔ ہم پارہا ولاہل سے عرض کرچکے ہیں کہ شمخینؓ کو وفات بنبیؓ کے دن خلافت کا تصور کھھی نہ تھا۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کو حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے نامزد کیا تھا۔ خود کوئی کوشش نہ کی تھی۔ حضرت عثمان و علی رضی اللہ عنہما ایک میٹی میں نامزد ہوتے۔ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے متعلق پیشین گوئی تھی: جب تو حاکم بن جائے تو تقویٰ اور عدل اختیار کرنا تو ان کو امید لگ گئی تھی۔ اور پھر خالات و مقدراتے بتائید خداوندی اس عمدہ جلیلہ پر پہنچا دیا۔

س ۳۲۳ : بخاری کتاب المذاہی ج ۹ ص ۹ ہے کہ حضرت علیؓ قیامت کے دن اللہ کے سامنے دو لاوا پنچھم سے حق جوئی کریں گے کس چیز کا مطالبہ کریں گے؟

رج : آپ کی پُر خیانت تلمذ کاری اور مکارانہ استدلال کا اعتراف کرنا ہی پڑنے گا۔ کیونکہ خصم و عمل آیت کریمہ نہذانِ خصم میں احتتمام میں رہی ہم۔ (پا) یہ

دو گروہ ہیں۔ انہوں نے اپنے رب کی توحید کے متعلق ایک دوسرے سے جمگڑا گیا، کی تفسیر میں قیس بن عباد حضرت علی رضی اللہ عنہ سے نقل کر رہے ہیں۔ جب کہ جنگ بد رہیں حضرت حمزہ، علی اور ابو عبدیہ بن الحارث رضی اللہ عنہم نے بالترتیب اپنے شمنوں شیبہ و لیید بن عتبہ اور عتبہ کو قتل کیا تھا مطلب یہ ہے کہ حضرت علیؑ فمار ہے ہیں۔ میں اپنے دو ساتھیوں سے عجبی پڑے۔ اپنے شمن و لیید بن عتبہ سے رحمٰن کے سامنے جھگڑوں کا کہ وہ کیوں صرف خدا کو ہی وحدۃ لا شریک، قادر، مشکل کشا، عالم الغیب، فریادِ رس، مالک الکائنات و مالک الجنت و النار اور دعا و پکار، نذر و نیاز کے لائق اپنا مالک و حربان نہ مانتا تھا اور حضرت ابراہیم، اسما علیؑ، ود، یغوث، یعوق، سواع، نصر، لات، منات پیسے تک بزرگوں اور ان کے یادگاری تبوں کو ہی مذکورہ بالا صفات میں خدا کا شریک اور شفیع عنہ کیوں مانتا تھا؟ شیخ چونکہ آج حضرت علیؑ کے توحیدی مذہب کا کفر منکر و شمن بے اور ولید وغیرہ کفار مشرکین کے بلا مبالغہ ۹۵ فی صدی مذہب کا قائل ہے۔ اس لیے وہ ولید کو اپنا یا حضرت علیؑ کا شمن نہیں سمجھتا۔ بلکہ وہ دھوکہ سے حضرت علیؑ کا دشمن، حضرت امیر معاویہ، طلحہ و زبیرؓ جیسے اکابر صحابہ کرام کو باور کرنا چاہتا ہے۔ (معاذ اللہ تعالیٰ) س ۳۲۴ : کیا جنابِ حلیفہ نے حضرت ابو بکرؓ و عمرؓ کو غلیقہ برق تسلیم کیا؟

رج : یقیناً کیا۔ تم صحابہ کرامؓ کے اجماع میں آپ بھی شامل ہیں کیا کسی ائمۂ ائمۂ کیا ہے اور کیا حدیث ارتداد میں (بجز تین کے) آپ نے بھی استثناء کیا ہے؟ ایسا مجھوں مطابق توبوں ہو گا کہ کوئی کے بتاؤ۔ ۵ جمادی الثانی ۱۴ھ کو حضرت علی رضی اللہ عنہ نے ظہر کی نماز پڑھی؟ صریح ثبوت نہ ہو تو ترک نماز کا فتویٰ نکال دے۔ واضح رہے کہ حضرت حلیفہ حضرت عمرؓ کی طرف سے مدائی کے گورنر تھے۔ (جلیل سلان فارسی رہے تھے) اور یہ عمدہ بغیر بحیثت کے اور غلیقہ تسلیم کیے بغیر حامل نہیں ہو سکتا۔ طبقات ابن سعد ہر ۱۰۰ میں ہے:

”حنؓ سے مردی ہے حضرت عمرؓ نے حضرت حلیفہ کو مکھا کر لوگوں کو ان کی عطا بین اور تخدیج ایسی دو اعنوفوں نے یہ لکھا کہ ہم نے یہ کر دیا ہے اور بہت کچھ بچ گیا ہے“

انہیں حضرت عمرؓ نے لکھا کہ وہ غنیمت جو اللہ نے عطا فرمائی تھی عمرؓ کی ہے نہ آں عمرؓ کی اسے بھی انہی میں تقسیم کر دو۔ ”حضرت مذلیف رضی اللہ عنہ کا حضرت عمرؓ سے کمال تعلق و محبت اس روایت سے بھی واضح ہے۔

مذلیفؓ کہتے ہیں: ہم عمرؓ کے دربار میں بیٹھے تھے۔ آپ ایسے فتنوں کے بارے میں لچکا جو سمندر کی لمبیں جیسے ہوں گے۔ مذلیفؓ نے کہا: اے امیر المؤمنین! آپ ان سے تم ذریں آپ کے اور ان کے درمیان بندرواز ہے بھئے۔ حضرت عمرؓ نے پوچھا کہ وہ کھولا جائے گا یا توڑا جائے گا؟ مذلیفؓ نے کہا توڑا جائے گا۔ حضرت عمرؓ نے کہا وہ پھر کبھی یہ نہ ہوگا۔ (وہ دروازہ حضرت عمرؓ کی شادادت تھی)۔ (بخاری ص ۱۵۰)

س ۳۲۵: حضرت مذلیفؓ سے حضورؐ نے فرمایا تھا کہ عنقریب ایسے ام ہوں گے کمیری سنت وہابیت پر نہ چلیں گے۔ اگر قوان کا زمانہ پائے تو ان کی اطاعت نہ کرنا، الگچ تیری مال لوت لیا جائے اور پشت زخمی کر دی جائے۔ (متقون علیہ) کیا یہ خلافتؓ تلاش کو باطل نہیں کرتی؟

رج: اس حدیث کی تلاش میں ہم نے خوب وقت اٹھائی۔ کیونکہ سائل نے حوالہ دینے کے باوجود کسی حدیث کے پورے الفاظ اُنقل نہیں کیے۔ ایک حدیث سے کچھ نقل کیے تو ان میں بھی امر بنی کی الٹ خیانت کردی۔ گویا یہ صاحب۔ دروغ گوئی اور خیانت میں اپنے سب بڑے مصنفین سے بازی لے گئے۔

مسلم شریف کتاب الامارات کے اس باب ”فتزوں“ کے وقت مسلمانوں کے باخث متذر رہنا واجب ہے اور ہر حال میں جماعت سے علیحدگی اور فرمانبرداری سے انکار حرام ہے۔ کی یہ حدیث ہے جس کے موجب خیانت شدہ اصل الفاظ یہ ہیں:-

قال قلت کیف امتنع یا رسولؐ مذلیفؓ کہتے ہیں یہی نے کہا یا رسول اللہؐ اگر اللہ انت ادرکت خلائق میں وہ زمانہ پاؤں تو کیا کروں جنور نے فرمایا:-  
قال تسمع وتطيع ذات تیری پیٹھی باری جائے اور تیری مال چھینا جائے  
ضرب ظهرا و اخذ مالك

فاسمع واطبع۔ (سلیمانی ۱۲۶)، والنظر،  
وفی البخاری ص ۹۰۵ تلزيم بخاری کے لفظ یہ ہے مسلمانوں کی جماعت اور  
جماعۃ المسلمين واما مهمن۔ ان کے امام و حاکم کی لازمی تابعداری کرنا۔  
بلماہر ایک صحابی سے خطاب ہے مگر دراصل مستقبل کی پیشین گوئی ہے اور اس وقت  
کے نام لوگوں کی بیداری کی تعلیم ہے کہ ایسا کریں گے کیا خطاب جنس مسلمان کو ہے۔ جیسے قرآن و  
حدیث کے بہت سے خطابات اسی نوع کے ہیں اور بعد وائے مسلمان مصدق ہیں۔ قوله  
ضمری نہیں کہ مذلیف رضی اللہ عنہ ضرور ہی وہ زمانہ پائیں۔ کیونکہ مذلیف رضی اللہ عنہ کو تازندگی نہ  
کسی نے مارا تھا ان کا مال چھینا۔ تو خلفاء رشادوں کی خلافتوں کے بخلاف پر راضی کا ملعون اسلام  
خود باطل ہوا۔ اب رہی یہ بات کہ اس سے کون ساد و مراد ہے۔ تو ہم راضیوں کے خاتمی  
بھائیوں والا دلال کر کے حضرت علیؑ کی خلافت کے واقعات کو مصدق نہیں بلتے۔ بلکہ  
علماء کی تصریح کے مطابق حضرت عمر بن عبد العزیزؓ کے زمانہ کے بعد بنو امیہ یا بنو عباس کے حکام  
مراد ہیں مگر جائز کاموں میں ان کی اطاعت لازم اور بغاوت حرام ہے۔ شارح مسلم امام فوی  
فرماتے ہیں۔

”فاضع عیاض فماتے ہیں: شرکے بعد ایام خیر سے مراد عمر بن عبد العزیزؓ کا زمانہ ہے“  
قولہ۔ (اس کے بعد کئی باتوں کو اچھا اور کھنکی باتوں کو بُرا دیکھو گے) اس سے مراد حضرت  
عمر بن عبد العزیزؓ کے بعد والے حکام مراد ہیں۔ قولہ دمیری ہدایت اور سیرت کے بخلاف چلی گئی  
علماء کہتے ہیں یہ وہ امراء ہیں جو لوگوں کو بدعت اور گمراہی کی طرف بلاستے تھے جیسے کفار جمی، قرمط  
(اس کھیل اور فاطمی شیعے) اور فادی لوگ حضرت مذلیف رضی اللہ عنہ کی اس حدیث سے ثابت ہوا  
کہ مسلمانوں کی جماعت اور ان کے امام کی تابعداری لازم ہے۔ الگچ فی ذات وہ گنہگار ہو اور لوگوں  
کے مال چھیننے کی نافرمانی وغیرہ کرے تو اس کی غیر گناہ کے کام میں تابعداری لازم ہے (شرح مسلم فوی ۱۲۶)  
اس تفصیل سے معلوم ہو چکا ہو گا کہ شیعہ کیسے پر خیانت استدلال کیا کرتے ہیں۔

س ۴۲۸: کیا عمرؓ کو عشرہ مبشرہ والی بشارت جنت پر چین تھا؟ الگچا تو مذلیف  
سے کیوں رازِ مکلواتے تھے؟ کیا یہ چور کی دارجی میں نکال تو نہیں؟

رج: سوال ۳۹۸ میں اس کا جواب ہو چکا ہے پھر منحصر ہے کہ بشارتِ جنت پر لقین کے باوجود دن ان کو کمالِ ثہیست اور فداخونی سے خاتمہ بالجیہ کا تو تحریر ہتا تھا اور یہی خوف اور امید کو دیاں کامل ایمان کا درجہ ہے جیسے آپ سے ہی یہی ہے کہ اگر قیامت کے دن خدا صرف ایک آدمی کے جنت میں جانے کا فیصلہ کرے تو مجھے امید ہے کہ وہ میں ہوں گا اور اگر اسکے بعد کس صرف ایک کے دوزخ میں جانے کا فیصلہ کرے تو مجھے فکر ہو گا کہ شاید میں ہی وہ نہ ہوں۔ فکر اُخرت سے محروم شید بھائی چور کی طاری میں تنہے نہ دکھائے بلکہ یہ "کترن" فرمانِ مرتضوی سے اپنی غلطی مُوکر دے۔ جبار ایمیون ص ۱۸۱ میں ہے کہ جب جنور علیہ اسلام نے شیعہ علی ابن طهم شفیٰ کے ہاتھوں حضرت علیؑ کو شہادت کی اطلاع دی، "حضرت امیر پرسید آیا آنکالت باسلامت" تحریرت علیؑ نے پوچھا کیا اس حالت میں دین من خواہ بود؟ میرا وین سلامت ہو گا؟ اب حضرت علیؑ جیسے ام ببشر بالجیہ سے پوچھیے کہ آپ کو اپنے انجم خیر میں کیوں شک پڑ گیا؟

### عبد تبوّت میں حضرت عمرؓ کی سالارانہ خدمات

س ۳۹۹، عبد بن بُوئی میں حضرت عمرؓ کو کس کس جگہ میں امیرِ شکر مقرر کیا گی؟

رج: مل، تاریخِ اسلام ازاکب رشاد بحیب آبادی ص ۱۷۱ میں ہے: "غیرہ سے مدینہ والیں پہنچ کر اپنے ان تمام قبائل کی طرف جو سمازوں کی بیخ کنی کی کوششوں میں اور سازشوں میں لگئے ہوئے تھے۔ ایک ایک دستِ فرج اور ادب آموزی اور رعایتِ قائم کرنے کے لیے رواہ کیا تاک کوئی بڑی بغاوت اور خطا ناک سازش سرزدہ ہونے پائے جانا پچھلے بند کے قبیلہ فزارہ کی طرف حضرت ابو بکر صدیقؓ، سلمہ بن الائدؓ اور دوسرا صاحبؓ کے ہمراہ وہاں کیے گئے۔ قوم ہوازن کی طرف حضرت عمر فاروقؓ کو تیس سواروں کے ساتھ وہاں کیا گیا۔ حضرت عبداللہ بن واحم کو تیس شتر سواروں کے ہمراہ بشیر بن دارام ہمودی کی گرفتاری کے لیے بھیجا گیا..... یہ تمام فوجی دستے کامیاب و فتح مند والپس ہوئے اور ہر جگہ مسلمانوں کو فتح و کامیابی

### نصیب ہوئی"

- ۲۔ تاریخِ اسلام ندوی ص ۲۵ میں ہے: "اس کے علاوہ کتنے میں سریہ عکاشہ بن محسن، و سریہ علی بن ابی طالب کٹھہ میں، سریہ عگر بن خطاب کٹھہ میں، سریہ کعب بن عمر و چوٹی چھوٹی سرایا مختلف سہتوں میں و شمنوں کی جرسن کر پھیج گئے۔ (جو کامیاب واپس آئے)
- ۳۔ تاریخِ اسلام بحیب آبادی فتح مکہ کے حال میں ص ۱۸۱ میں ہے: "و حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت عمر فاروقؓ کو ایک دستِ فوج دے کر طلایگردی پر مأمور فرمایا تھا کہ دشمن شبِ خون نہ مار سکے"۔
- ۴۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ہر قبیلہ میں صدقہ اور زکوٰۃ کے محض مقرر فرمائے۔ عوامہر قبیلہ کے سردار کو مخصوص پر ہوتا تھا۔ پھر ۲۷ افسروں کی فہرست میں حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا نام ہے جو مرکز اسلام مدیثتہ والوں کے ڈپٹی کلکٹر اور محضنل زکوٰۃ تھے۔ (تاریخِ اسلام ندوی ص ۱۷۷)

- ۵۔ غرہہ بہو المصطاق کا واقعہ گزر چکا ہے۔ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ پس سالار تھے حضرت عمر رضی اللہ عنہ مقدمہ الجدیش تھے خوب فتح ہوئی۔
- ۶۔ خبر کی جگہ میں امیرِ شکر بدلئے جانے کا سائل نے خود ذکر کیا ہے۔ طبی ص ۱۷۳ میں ہے: "کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جب خیرہ میں اُترے تو اُدھ سر کے درویں بیمار ہوئے لوگوں کے پاس نہ آئے۔ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا جہنڈا کرائیے فقاتل قتلا شدیداً خوب جنگ کی۔ پھر حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے لیا تو اخنوں نے بھی بیلی جنگ سے زیادہ مت جنگ لڑی پھر والپس آئے" ۷۔

- ۷۔ شیعہ کی حیاتِ القلوب ص ۲۷۲ میں ہے کہ غزوہ و ذاتِ السلاسل میں چارہ هزار مهاجرین و انصار پر حضرت ابو بکرؓ کو پھر حضرت عمرؓ کو امیر بنایا۔ طبی ص ۳۱۔ ۳۲ پر اس کا ذکر ہے۔
- ۸۔ مل، ۲۳۲: کیا کبھی حضرت علیؑ کو حضرت عمرؓ کے ماتحت حسنگ نے کیا؟
- رج: اس سوال سے تکبر اور نفاق کی گوارتی ہے جیسے زید بن حارثہ رضی اللہ عنہ کی

پس سالاری اور پھر آخر حیات بلوگی میں حضرت اسامہ بن زید رضی اللہ عنہما کی سپہ سالاری پر کچھ لوگوں کو اعتراض تھا اپنے نے ان کو سرزنش فرمائی اسی طرح اگر حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ پر حضرت ابو بکر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو سوار مانا جائے تو شیعہ طعن کریں گے۔ حالانکہ اصحاب پر رسول اللہ ایک دوسرے پر سراہن اور بھائی بھائی تھے۔ حکم رسولؐ سے کوئی کسی کی ماتحتی میں آنے کو عاراً و ذلت نہ مانتا تھا۔ حضرت عربین العاصم اور ابو عبدیہ بن الجراح کی ماتحتی میں شیعین ٹھجی روایت کے لئے ہمیں تو کبھی طعن نہ سُوجا۔ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کی امارت میں سب مسلمانوں کے لئے حضرت علی رضی اللہ عنہ نے حج کیا۔ مرفن وفات پیغمبرؐ میں حضرت ابو بکرؓ کے پیچے نازیں پڑیں۔ پھر حضرت عمرؓ کے ماتحت شورای کے ممبر، عدیہ کے قاضی اور کبھی نائب خلیفہ رہے۔ اب اگر کسی جنگ میں صلح ماتحت کا ذکر نہ ملے تو شیعینؐ سے اضلاع کی یا ان کے ناہل ہونے کی کیا دوسلی بن جائے گی؟

س ۳۲۳ تا ۳۲۴: مجمع مسلم میں حضرت عمرؓ سے مردی ہے کہ حضرت علیؓ نے "محاذه" حضرت ابو بکر و عمرؓ کو آئم، خائن، غادر اور کاذب جانا۔ کیا حیدر کراز پر آپ کو اعتبار ہے؟ رج: یقیناً اعتبار ہے لیکن کیا حضرت علیؓ باپ کی طرح حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے محترم خسر اور قدیم ساقیوں کو گالیاں دیتے تھے؟ حدیث کا مطلب بالکل غلط سمجھا گیا ہے اور جلد استقہامیہ کو خیر پناکر شیعوں نے حضرت علیؓ پر بہتان باندھا اور دل کی بھیڑاس نکالی ہے۔ پسے اصل حدیث ملاحظہ فرمائیں جس کا عامل یہ ہے کہ حضرت علیؓ اور حضرت عباسؓ کو حضرت عمرؓ نے صدقات میدیرتا، فذک و مال فی کامتوں بنادیا تھا کہ غرباً اور بیرون ہاشم وغیرہ نہاد میں تقسیم کریں۔ اختلاف مزاج کی وجہ سے ان کا اختلاف ہوا اور حضرت عمرؓ سے تقیم چاہی حضرت عمرؓ نے حضرت ابو بکرؓ کا حوالہ دیتے ہوئے یہ کہا کہ تم نے ان سے مطالبہ کیا تھا۔ انہوں نے تقیم نہ کی۔ پھر میں والی ہڑا میں بھی تقیم نہیں کرتا۔ مکر تام اصرار کرتے ہو۔ کیا تم نے ابو بکرؓ کو کاذب، آئم، غادر اور خائن جانا؟ حالانکہ اللہ جانتا ہے کہ وہ یقیناً سچے، نیک، خیرخواہ اور حق کے تابعاء تھے۔ ابو بکرؓ کی دفات کے بعد میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کا یادشیں بناد کیا تھے مجھے کاذب، آئم، غادر، خائن خیال کیا حالانکہ اللہ جانتا ہے کہ میں یقیناً سچا،

نیک، خیرخواہ اور حق کا تابع ارہوں میں فتنہ کو متولی بنایا۔ پھر تم دونوں ایک پروگرام بن کر آگئے اور کہتے تھے کہ ہمارے والے کردو۔ میں نے کہا اگر تم چاہو تو میں اس شرط پر حواسے کرتا ہوں کر تم خدا کا وعدہ دے کر کو کہ تم ان میں وہی عمل کرو گے جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کرتے تھے تم نے وعدہ کیا۔ کیا ایسا ہی ہے؟ تو دونوں نے کہا ہے جی ہاں۔ ... الخ (سلم ص ۹۷) اس کا جواب یہ ہے: ۱۔ کو صرف استفہام مخدوف ہے افرعیتما۔ دیکھا تم نے خیال کیا، یعنی ایسا خیال تو کہ ابو بکرؓ اور میرے بارے نہیں سوچ سکتے تو پھر ہمارے فیصلے اور تولیت پر راضی کیوں نہیں؟ یہ حZF عربوں کا محاورہ ہے۔ جیسے سورت انعام میں حضرت ابراہیم علیہ السلام کے قصے میں تین دفعہ آیا ہے اور استفہام مخدوف ہے۔ هذا رَبِّنَ۔ یہ میرارب ہے؟ یعنی تمہارے خیال میں یہ سورج، چاند، ستارہ میرارب ہے۔ شیخہ ترمیہ مقبول یہ ہے: کیا میرا پروگار سی ہی ہے؟ کیا یہ میرارب ہے؟ کیا یہ میرارب ہے؟

میرا پروگار ہے؟

جیسے یہاں حZF ماننے سے کلام صحیح ہو گا اسی طرح حدیث میں ہمزة سوالیہ حZF ماننے سے کلام سچا ثابت ہو گا۔ تمہارے عقیدہ میں یہیں اور ابو بکرؓ کا ذب ائم، غادر اور خائن تو نہیں ہیں؟ ۲۔ استفہام کبھی ادات استعمال کرنے سے ہوتا ہے کبھی انداز کلام اور لب دلجر کے اوچ پنج سے ہوتا ہے۔ مخاطب سمجھ جاتا ہے ہرگز دوسرے کو گھوس نہیں ہوتا اور کہتی ہے تو بالکل نہیں آتا اور دو میں اس کی کئی مشاہیں مل سکتی ہیں۔ جیسے کوئی شخص باپ سے جھکڑے تو دیکھتے والا کہتا ہے۔ باپ کا یہ ادب ہے؟ یعنی کیا باپ کا یہی احترام ہوتا ہے؟ تو اسی طرح مثال بالایں حضرت عمر رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ کیا تم سمجھے اور ابو بکرؓ کو ایسا ولیا سمجھتے ہو؟ بخطشن نہیں ہوتے۔ اس کی مثال یوں بھی سمجھو کر اپنے روزمرہ کے دو کانڈار سے دو تین بار کو کہاچھی چیز دو تو وہ جھلا کر کے تم مجھے دھوکہ بازاور فائن جلتے ہو۔ یعنی ایسا ہر گز دھجانو مجھ پر اعتماد کرو۔

۳۔ بعض دفعہ مبالغہ<sup>۱</sup> لظاہر ہر ایسے لفاظ بول دیتے ہیں۔ حقیقتہ<sup>۲</sup> اعتماد ایسا نہیں ہوتا جیسے اقارب اور احباب سے جب کوئی بے اعتمانی ظہور میں آتی ہے تو مبالغہ<sup>۳</sup> کہ دیا کرتے ہیں

کیا تم مجھ کو اپنا بھائی یاد و سوت نہیں سمجھتے حالانکہ دل میں ان کی محبت مرکوز ہوتی ہے اسی طرح حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے جب یہ دیکھا کہ حضرت علیؑ اور حضرت عباسؓ کے کلام سے صدیق اکبرؓ سے رنج اور آرزوگی کی کوئی آتی ہے تو حضرت عمرؓ نے طبعہ شکوہ مجاہد اور مخلص از عتاب امیر لمحہ میں مبالغہ فرمایا کہ کیا تم دونوں ابویکرؓ کو (اور مجھے) کاذب و فائی وغیرہ سمجھتے ہو۔ واللہ ابویکرؓ تو بار راشد اور تابع حق تھے۔ حالانکہ حضرت عمرؓ کو تینیں خنکا کہ حضرت علیؑ اور عباسؓ کے دل میں حضرت صدیق اکبرؓ کی محبت الیٰ پختہ اور راسخ ہے کہ کسی طرح بھی نکالے نہیں سکتی۔ اس یے زبان سے ایسے کلمات کا نکالنا جن سے رنج اور آرزوگی مر شیخ ہوتی ہے محبت صادق کی شان کے مناسب نہیں۔ (از افادات مولانا اوریں کاندھلوی)

حائل جواب یہ نکلا کہ حضرت عمرؓ کا عتاب کچھ رنگ میں سوالیہ کلام ہے۔ اس بات کی خیر نہیں ہے کہ واقعی حضرت عباسؓ و حضرت علیؑ نے شیخینؓ کو ایسا جانا۔ جب حضرت علیؑ و عباسؓ نے ایک دفعہ بھی ایسا کبھی نہ کہا تو اب ان الفاظ کو بہاذ بنا کر حضرت علیؑ کا مقولہ بنالیما اور شیخینؓ کو لاکیاں دینا کسی مسلمان کی شان نہیں ہے۔

س ۳۴۳ : حضرت عمرؓ نے بغواشم کے کس فرد کو کلیدی عمدہ دیا؟  
رج : حضرت علیؑ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو مرزا میں وزیر اوقاف و مالیات بنایا۔ (بخاری، مسلم)  
مشیر خاص بنایا۔ (ذکر العمال ص ۳۶۳) قاضی او مفتی بھی بنایا۔ (الفاروقی ص ۳۶۳) غیر موجودگی میں نائب فلیق بنایا۔ (فتح البلدان ص ۱۱)

حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما کو اپنا خاص مشیر بنایا۔ دلیل وہ سورہ روایت ہے کہ جب حضرت عمرؓ ابن عباسؓ کو مجلس شوریٰ میں اپنے قریب ترین بھائتے قعی تو بعض صحابہؓ کے وجر پوچھنے پر حضرت ابن عباسؓ سے سورت النصر کی تفسیر پوچھی تو صحابہؓ مطمئن ہو گئے۔ (کتب صحاح)

س ۳۴۴ : انصار میں سے کن کن اصحاب کو گورنر بنایا؟  
رج : اس سوال کا اپ کو حق نہیں۔ کیونکہ اپ انصار کو مانتے ہی نہیں۔ کیونکہ ان کے پہلے اجتماع ہی سے شیعہ کی فرضی امامت دفن ہو گئی تھی۔ تو پھر ان کے عمدہ

پانے سے آپ کی خیش ہونگے جو اس کے کم عمدہ دینے نہ دینے، دونوں صورتوں میں حضرت عمر رضی عنہ و شیعہ کے نامہ اعمال سیاہ کریں۔ چند حضرات کے نام ہیں :

۱۔ حضرت معاذ بن جبل (علم الامۃ بالحلال والحرام)، حضرت ابو عبیدۃ بن الجراحؓ کے بعد شام کے گورنر تھے۔ ۱۸ میں طاعون بواسیں میں شہادت پائی۔ حضرت عمرؓ فرماتے تھے۔ الگریں معاذ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو زندہ پاتا تو اپنے بعد غلیفہ بناتا۔ (طبقات ابن سعد ص ۲۷۷)

۲۔ سعد بن عبیدالنخان (جو شہزاداری کے نام سے شورا انصاری ہیں) کے بیٹے عمر بن سعد کو شام کے ایک حصے کا والی بنایا تھا۔ (طبقات ابن سعد ص ۲۷۷)

۳۔ ابو عبس بن جبیر بن عمر و بن زید۔ ان کو حضرت ابویکرؓ و عمرؓ عامل صدقات بناتے تھے۔ (ابن سعد ص ۲۷۷)

۴۔ حضرت ابی بن کعب نے ایک دفعہ گورنر کا عمدہ مانگا تو حضرت عمرؓ نے فرمایا: "ہیں تمہارے دین کو آلوہ کرنا پسند نہیں کرتا" یہی نبوی پالیسی تھی کہ حنین وغیرہ کے کشی غرام مولفۃ القلوب کو دیتے مگر انصار کو نہ دیتے۔ یہی مزانج انصار کا بن گیا تھا۔ چنانچہ ایک انصاری نے حضرت عمرؓ سے حاجت طلب کی تو سفید معزز لباس میں پاس بیٹھے ہوئے حضرت ابی بن کعب رضی اللہ عنہ نے کہا: "متنی میں ہماری کفایت اور احضرت تک ہمارا توہش وہ اعمال ہیں جن کی ہمیں آخرت میں جزار دی جائے گی۔ اس نے پوچھا۔ یہ کون ہیں؟ حضرت عمرؓ کا یہ سید المسلمين حضرت ابی بن کعب ہیں۔ انصار کا یہی وہ ذہن ہے اور ان کے بزرگوں کی پالیسی ہے جس کی وجہ سے انصار نے عمدہ کے کم پاتے۔ (ابن سعد ص ۲۷۷)

۵۔ خلاد بن سوید بن علیہ بن عمر و انصاری کو حضرت عمرؓ نے میں کا عامل بنایا تھا۔ (طبقات ابن سعد ص ۲۷۷)

۶۔ حضرت سهل بن حنیف جن کا حضرت علیؑ سے عقدِ مواتات ہوا تھا اور وہ درستشوی کے گورنر تھے۔ حضرت عمرؓ کے مشیر تھے۔ حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرمایا کرتے تھے میرے لیے سہل بے غم (رضی اللہ عنہ) کو بلاؤ۔ (طبقات ابن سعد)

س ۳۴۵ : سوال ۳۹۵ میں ہم نے سورت محمدؐ کی وسیمات نقل کی ہیں۔ ان کو بچر و بھکر اس حدیث کا مطلب سمجھا ہیں کہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ابو بکر و عمرؓ کو بھکر فیما

اُنْ هَذَا النَّسْمَعَ وَالْبَصَرَ دَتْنَدِي  
کیا یہ حدیث قرآن کے مطابق ہے یا مخالف؟

رج: سورت محمد کی حوالہ آیات کا تو حضرت ابو بکر و عمر کے دور سے کچھ تعلق نہیں۔ ہاں دیگر آیات میں شیخین کی خصیلت اور خلافت کا ثبوت موجود ہے تو یہ حدیث مطابق قرآن ہے اس میں حضور علیہ التسلوہ والسلام یہ فرمانا چاہتے ہیں کہ میں ان کے مشوروں سے کسی سورت میں مستغنى نہیں جیسے کوئی شخص اپنے کافوں اور آنکھوں سے مستغنى نہیں ہو سکتا۔ آپ کی سنبندگ ان کو مقرب، مشریق اور زیر بنانے اور ان کے مشوروں اور تجاویز پر عمل پیرا ہونے کے واقعات سے پرے ہے۔ جنگ احمد میں شریں ہو رچ بند ہو کر راستے کا مشورہ اخنوں نے دیا تھا۔ آپ کو بھی پسند آیا مگر بد مریں غیر حاضر بعض نوجوانوں کے اصرار سے کھلے میدان میں جنگ لڑائی کی جنگ بد مریں قیدیوں سے فدیے لے کر چھپوڑنے کا مشورہ حضرت ابو بکر نے دیا تھا۔ عمل اس پر ہوا مگر حضرت عمر نے قتل و شد کا جو مشورہ دیا تھا۔ افال کی آیات کیہے اس کے حق تین نازل ہوئیں۔ س ۲۳۵: تاریخ الخلفاء ص ۹۵ میں ہے: اگر علیؑ بن ابی طالب موجود نہ ہوتے اور پچھیدہ معاملات درپیش آتے تو حضرت عمر ہمیشہ گھبرا کرتے تھے۔ کیسے فاروقؑ تھے؟

رج: حوالہ اور منون دو فوٹ میں۔ تاریخ الخلفاء ص ۱۳۳۔ حضرت علیؑ کے فضائل والی احادیث میں حضرت عمر کے متعلق لکھا ہے: ”کو وہ ایسے شکل مسکد سے بنناہ مانستگت تھے جس کے لیے الائمن نہ ہوں“ اور دوسری روایت یہ ہے: ”کہ حضرت عمر نے فرمایا: علیؑ ہمارے سبکے اچھے قاضی ہیں“ مطلب یہ ہے کہ حضرت عمر، حضرت علیؑ کی فہم و ذراست نیک نیتی سے حکومتی کاموں میں تعاون اور بہترین خدمات کا اعتراف کرتے تھے میں اور آپ کی اہمیت اور فضیلت نمایاں کر رہے ہیں جیسے غود حضرت علیؑ، حضرت ابو بکر و عمر کے فضائل اور خدمات کا اقرار کرتے تھے۔ کئی احادیث گزر چکیں اور کچھ بعد میں آئیں گی۔ دراصل یہ سب بھائی بھائی تھے۔ ہر جماں دوسرے کو اپنے سے اچھا جلتا تھا۔ یہ شاگردانِ محمدؐ اپس میں کوئی حسد و بعض ذر کتھے تھے بلکہ یہ نصی قرآنی خلائق، ہر بان اور ایک دوسرے کو اپنے اوپر ترجیح دیتے تھے اور یہی کمال تقویٰ ہے۔ اب ایک راضی کا گھٹیا ذہن سے ہحضرت عمرؑ کی اس عقیدت مسندی کو تعمیحی عمرؑ

اور افضلیت علیؑ کے لیے استعمال کرنا۔ یا حضرت علیؑ کی طرف ہضرت عمرؑ کی عقیدت مسندی منسوب کرنے کے بجائے۔ گائیوں اور بہتانات کی نسبت کرنا۔ اپنے ایمان سے باہر ہونا ہے اور حضرت علیؑ کو انسانیت اور شرافت سے عاری جتنا ہے۔ (معاذ اللہ) س ۲۳۶: ”حضرت علیؑ ہم سب سے زیادہ معاملہ فرم ہیں“ کیا ہم سب میں حضرت عمرؑ اللہ عنہ شامل نہیں؟

رج: اس کا جواب بھی سابقہ تحریر سے ہو گیا کہ حضرت علیؑ و عمرؑ تو ایک دوسرے کے رفیق کار، معاملہ فرم اور پاسبان شریعت ہیں، مگر ان میں دشمنی جتنا نے والا راضی اپنی حسد کی لکھی ہوئی اگل میں جل رہا ہے۔

**بحث راجح ام کلثوم** [س ۲۳۷: شیخ حوالہ سے بتائیں کہ حضرت علیؑ نے حضرت عمرؑ کو حضرت ام کلثوم کی تاریخ اور سن بھری میں بیاہ دی؟ نکاح کس نے پڑھایا؟]

رج: شیعہ کی مستند کتاب فروع کافی میں ۲۴۸ مطبوعہ جدید ایران پر باب ہے۔ باب تزویج ام کلثوم: ”مولانا علیؑ اکبر الغفاری اس کی شرح میں فرماتے ہیں کہ یہ امیر المؤمنین علیؑ السلام کی بیٹی ہیں اپنے زواج خلافت میں حضرت عمرؑ نے ان کا رشتہ مانگا تھا تو اے فرے کے بعد حضرت علیؑ نے حضرت عباسؓ کو اس کام کا وکیل بنایا تو حضرت عباسؓ نے علائیہ عز وجلہ الناس حضرت عمرؑ کو نکاح کر کے دے دی۔ نکاح کی تاریخ تمام موظفین نے ذیقعدہ، ۱۴ ملکی ہے۔ جب اصل نکاح اہم کرتے شیعہ سے ثابت ہو گیا تو تاریخ کے تعین میں عام موظفین پر اعتماد کافی ہے۔ مسئلہ ہذا پرشیعہ کے قضیلوں حوالہ جات ”رحمار بنیجم“ ص ۲۱۲ تا ۲۵۶۔ مصنفہ مولانا محمد نافع ملاحظہ فرمائیں۔

س ۲۳۸: زوجہ ام کلثوم کی وفات کس سن بھری میں ہوئی؟

رج: حضرت امیر معاویہؓ کی خلافت کے اوائل (۴۲۴ تا ۴۲۳ھ) میں ہوئی۔

”سیر اعلام النبلار ذہبی“ ص ۲۳۳ در تذکرہ ام کلثومؓ بنت علیؑ

س ۲۳۹: نکاح کے وقت زوجین کی عمریں کیا کیا تھیں؟

رج: حضرت عمرؑ کی عمر ۶۵ سال اور حضرت ام کلثومؓ کی ۲۳ سال تھی۔ کیونکہ

جلاد العیون مکے پر یہ بھی ہے کہ حضرت فاطمہؓ کے انتقال پر اتم کلثومؓ روضۃ الہم پر آگر وہیں۔ کوہم پر آپ کی مصیبت پھر تازہ ہو گئی ” معلوم ہوا کہ وہ ۱۱ عہدیں اچھی خاصی سمجھدا تھیں کم از کم آٹھ بس کی ہوں گی۔ تو تاریخ نکاح ذوالقدحہ، ۱۴ (الفاروقؓ مکا) میں چودہ بس کی ہوئیں۔

س ۲۷۳: جب حضرت عمرؓ فوت ہوئے تو بی بی صاحبہؓ کی عزیتی تھی؟  
رج: ۲۰۔ ۲۱ سال تھی۔ پھر عون بن جعفر بن ابی طالب سے نکاح ہوا۔

س ۲۷۴: حضرت عمرؓ نے اس نکاح کی غرض وغایت کیا بیان کی ہے؟  
رج: یہ بتلایا ہے کہ اس عہد میں شادی شوق سے نہیں کی۔ بلکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے رشتہ مصاہدہ اور دامادگی قائم ہونے کی غرض سے کی ہے کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے میں نے سنا ہے۔ آپ فرماتے تھے:

کہ ہر فانہ انی اور ساری رشتہ قیامت کے  
شكل نسب و صهر منقطع  
الانسی و صهری۔  
دن بے کار ہو گا میکھن کامیرے ساتھی رشتہ  
(دریاض النصرہ میں) ہو گا۔ (کار آمد ہو گا)

اور اسی اعزاز میں عمر پالیں ہزار درہم مقرر کیا تھا۔ (تاریخ اسلام ۱۵۷ ندوی)  
س ۲۷۵: نکاح کے وقت حضرت عمرؓ کی کتنی بیویاں اور لوٹیاں...؟  
رج: تین بیویاں تھیں۔ ۱۔ زینب بنت مظعون۔ اس سے حضرت عبد اللہ بن عمرؓ

اور عبد الرحمن کو پیدا ہوئے۔  
۲۔ جیلہ بنت عاصم (اتم کلثوم)، اسی کا نام حنور نے عاصیہ سے بدل کر عیلہ رکھا اسی سے حضرت عاصم جیسے عالم فاضل پیدا ہوئے کہ خلیفہ راشد حضرت عمر بن عبد العزیزؓ آپ کے نواسے ہیں۔

۳۔ ملکیہ بنت جردن غرائیہ۔ وارطی اتم کلثوم نام بتاتے ہیں۔ شاید یہ کنیت ہو۔ اسی سے عبد اللہ بن عمرؓ جس نے در پردہ قاتل عمر ہر مزان مجوسی کو قتل کیا تھا اور زید اصغر پسدا ہوتے۔

باندی ایک تھی جس کا نام ھبیر تھا۔ (تفصیل ریاض النصرہ ص ۲۷۷ پر دیکھیں)  
س ۲۷۶: جب کوئی نانا نواسی سے عقد کرے تو آپ کیا کہیں گے؟  
رج: اب تو حضرت عمرؓ نابن گئے۔ ( سبحان اللہؐ مگر کیا جب سوتے جا گئے، اٹھتے بیٹھتے معاذ اللہ اہل بیٹت کے نانا جو کوتبرے بنتے ہو۔ اس وقت اہل بیٹت کا احترام بھول جاتے ہو۔ بے شک نانا بنتے تھے مگر سچے نہ تھے۔ تو جیسے حنور علیہ السلام نے حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کو بھائی کہ کران کی بیٹی حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا و بھتیجی سے نکاح کر لیا۔ اور حضرت علی رضی اللہ عنہ چھاڑ بھائی کو اپنی بیٹی (علیؑ کی بھتیجی) دے دی۔ اسی طرح سوتیلی نواسی سے حضرت عمرؓ نے نکاح کر لیا۔  
س ۲۷۷: مددک حاکم میں سے سہتے کہ رشتہ مانگنے کے جواب میں حضرت علیؓ نے کہا: ”میں نے یا ابن جعفر (بھتیجی) کے لیے بھمار کھی ہے یا عمرؓ نے کامبھر سے زیادہ اعزاز کا کوئی حق دار نہیں۔“ تو عمرؓ نے ہاشمی رشتہ دار کا رشتہ کیوں تزویا یا؟

رج: رشتہ تزویا نے کی یا ایک کی ملنگی پر جو بھائی کی بات تب ہوتی اگر حضرت جعفرؓ کے لڑکے نے رشتہ پوچھا ہوتا اور ملنگی ہو جکی ہوتی۔ ابھی تک حضرت علیؓ کا اپنا خیال ایسا تھا۔ جیسے والدین کا بچپن میں ہی کسی کی طرف خیال لگ جاتا ہے تو اس طرح کا رشتہ پوچھتا یا لینے پر اصرار کرتا شرع میں منوع نہیں ہوتا۔

س ۲۷۸: حضرت علیؓ نے بھتیجی کے جذبات کو ٹھیس کیوں بچا کی؟ اور ضعیفہ عمرؓ کو نابانہ لڑکی کیوں دی؟ اخلاقی ضوابط کی روشنی میں جواب دیں۔

رج: قول اولیٰ کے مسلمانوں میں عہد کا تشویل میں عمرؓ کا تفاوت پایا جاتا تھا۔ یہ کوئی ضوابط اخلاق کے خلاف نہ تھا۔ اگر حضرت فاطمہؓ کے بعد آٹھ رشتے یہکے بعد دیکھے تا فہت عاصم جیسے عالم فاضل پیدا ہوئے کہ خلیفہ راشد حضرت عمر بن عبد العزیزؓ آپ کے جذبات کو ٹھیس کی بات فرضی ہے اثبوت نہیں۔ باپ کو حق مال ہے کہ جبک کسی سے کچھی بات نہ کی ہو۔ اپنے سابق ارادہ کے خلاف کسی اور کو حصب محبت شہرے فرے۔  
س ۲۷۹: حاکم کی روایت میں یہ بھی ہے کہ حضرت عمرؓ نے لوگوں سے مبارک

طلب کی۔ یعنی ام کلثوم بنت علی و بنت فاطمہ بنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے شادی کی؟ اس میں کیا مصلحت تھی؟

رج: برطے خاندان میں رشتہ ہونے پر فخر کرنا دنیوی عرف ہے۔ حضرت عمرؓ کو پندرہ بہت خوش حاصل ہوئی تھی۔ توبہبت الی الرُّؤْل میں اپنا اعزاز سمجھتے تھے۔

س ۲۵، ۲۶: کیا حضرت عمرؓ فاطمہ الزہراؓ کا رشتہ طلب کیا تھا؟ تو کیا جواب ملا؟  
رج: مکمل تفصیل "تم سی کیوں ہیں؟" میں دیکھئے۔ (بجٹ ہڈا)

س ۲۵: حضرت عمرؓ نے اپنی ساری زندگی میں کتنی شادیاں کیں؟  
رج: کل پانچ کیں۔ تین کا ذکر ہو چکا۔ حضرت ام کلثوم رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے سوا پانچیں عائشہ بنت زید تھیں۔

س ۲۵: حضرت سیدہ فاطمہ الزہراؓ کی وفات کس سن میں ہوئی؟

رج: رمضان ۱۴ھ میں۔ کیونکہ حضورؐ سے چھ ماہ بعد وفات پائی۔ (تقریب)

س ۲۵: اس وقت ان کی اولاد اور عمر میں کیا کیا تھیں؟

رج: حرم یا صفر ۲ھ میں حضرت علیؑ سے نکاح ہوا تھا۔ پہلی لڑکی ام کلثوم تھیں۔ ان کی عمر نو یا آٹھ سال تھی۔ حضرت حسنؑ، حسینؑ و جو بالترتیب رمضان ۳ام اور شعبان ۳میں طبری سے مولانا کاندھلوی کی تحقیق کے مطابق پیدا ہوتے تھے) جو آٹھ سال تھے۔  
جلدار العیون مجلسی میں ہیے کہ جب حضرت فاطمہ رُوکھ کر آئی تھیں تو حضرت حسن و حسینؑ کو واپسیں باہیں کندھے پر بٹھایا تھا اور ام کلثوم کا ہاتھ پکڑ کر باب کے گھر آئی تھیں۔ (قصہ ناراضگی فاطمہ بر علیہ)۔ اس سے پتہ چلا کہ ام کلثوم بھائیوں سے بڑی تھیں۔

س ۲۵: کتاب المعارف لابن ابی قتیبہ میں ہے کہ حضرت علیؑ کی تسمیہ لڑکیوں کی شادی اولاً عقیلؑ اور اولاً عباشرؑ سے ہوئی۔ تو عمرؓ کا استثناء کیوں نہیں؟

رج: ابن ابی قتیبہ در پردہ شیعہ ہے۔ اس کی کتاب میں مشاجرات کے بناؤں قصہ اسی پرداں میں اور تفصیل اکثری لحاظ سے ہے یا اس وجہ سے کہ حضرت ام کلثوم کا نکاح بیوگی کے بعد حضرت عون بن جعفرؓ سے بھر محمد بن جعفرؓ سے پھر عبد اللہ بن جعفرؓ سے ہوا جب

اس نے آپ کی بہن زینبؓ کو دجن نے کر بلایہ شرکت کی تھی۔ طلاق دے دی تھی۔  
دجمہۃ الانساب لابن حرم اندلسی تحت اولاد علیؑ

مگر یہ آپ کا سوال بالکل جھوٹا ہے کیونکہ معارف ابن قتیبہ میں ہے:

|                                     |                                          |
|-------------------------------------|------------------------------------------|
| واما ام کلثوم الکبیری رضی اللہ عنہا | رہیں ام کلثوم کب اپنی تو سب سے بڑی اولاد |
| ولہی بنت فاطمة فحکانت               | ثابت ہوئیں) تو فاطمہؓ کی بدلتی ہیں حضرت  |
| عند عمر بن الخطاب و ولدت            | عمر بن خطابؓ کے نکاح میں تھیں ان سے      |
| لہ ولد اقد ذکر ناہم۔                | لڑکا پیدا ہوا جس کا تم ذکر کر چکے۔       |

(المعارف ص ۹۲ تحت بنات علیۃ الرضی فی بحث علیۃ الرضی میں ص ۲۶۷)

س ۲۵: رسولی محمد انشاد اللہ حنفی چشتی "سر المختم فی تحقیق عقد ام کلثوم" میں

لکھتے ہیں کہ راوی اول زبیر بن بکار کذاب مفتری نے یہ عقد گھٹا ہے؟

رج: اہل سنت کے روپ میں راضیوں کو ہم نہیں مانتے۔ شیعہ کی ہم کتب اصول کی ۹ روایتیں ہمارے سامنے ہیں کسی میں امام معصوم سے راوی زبیر بن بکار نہیں ہے۔ بلکہ کافی میں چار روایات ہیں: ۱۔ ہشام بن سالم ابو عبد اللہ سے اور ۲۔ حماد از زرارہ ابو عبد اللہ سے۔ ۳۔ معاویہ بن عمار ابو عبد اللہ سے اور ۴۔ سلیمان بن خالد ابو عبد اللہ سے روایت کرتے ہیں الاستیصار میں بھی سلیمان بن خالد اور معاویہ بن عبد اللہ امام جعفر صادقؑ سے روایت کرتے ہیں۔

س ۲۵: اس افسانے کے راوی زبیر بن بکار کو کتب رجال میں معتبر بتائیے؟

رج: ہماری معتبر و متناول رجال کی کتاب تقریب التہذیب (خلافہ التہذیب

التہذیب) از علامہ ابن حجر عسقلانیؓ میں ہے کہ ابن ماجہ کے راوی:

الزبیر بن بکار بن عبد اللہ بن مصعب بن ثابت بن عبد اللہ بن الزبیر الاسدی المکوفی مدینہ کے قاضی اور شیعہ ہیں۔ سلیمانی نے ان کی تضعیف کر کے غلطی کی ہے وہیں طبقے کے چھوٹوں میں سے ہیں ۲۵۰ میں وفات پائی۔

س ۲۵: صحیحین میں سے زبیر بن بکار کی کوئی اور حدیث نکال دیجئے؟

ج : اس کی روایت صرف ابن ماجہ نے لی ہے۔ بخاری و مسلم کا معاصر تھا ان کو لینے کی ضرورت نہ پڑی۔

س ۲۶۹ : جب علما شیعہ زیبر بن بکار کو شمن اہل بیت اور فتنی بتاتے ہیں سنیہ میں بھی یہی درج ہے تو شیعوں کو اس کی روایت ماننے پر کیوں مجبور کر سکتے ہیں ؟  
رج : ہمارے ہاں توثقہ ہے کہ تتبی شیعہ میں تنہایہ راوی نہیں بکثرت اور ہیں اور وہ ثقہ ہیں عقد کی روایات متعدد طرق سے مستند، مشور بلکہ متوافق المعنی ہیں۔ لہذا اصول حدیث کی روے شیعوں کو مجبوراً اپنی احادیث ماننی ہوں گی ورنہ لٹریچر کے جھوٹے ہونے کا اعلان کریں۔ پھر یہ وعوی کہ علما شیعہ کے ہاں یہ مفتری اور شمن اہل بیت ہے۔ بہل جھوٹ اور افتراء ہے شیعہ رجال میں جامع و معتمد کتاب تنقیح المقال للاما مقانی ص ۲۳۷ میں زیبر بن بکار بن عبد اللہ کے ترجیح میں ہے : کہ یہ کشیر العلم غیر الفغم اور قریش کے اخبار و انساب کو سب لوگوں سے زیادہ جانتا تھا۔ ایسی روایات بھی اس سے مردی ہیں جو سنی مذہب کو غلط او شیعہ کو یہ حق بتاتی ہیں پھر ا مقانی کہتا ہے کہ ابن ندیم کا بیان اسے امامی اور حسن رواییں میں شمار کرتا ہے ॥

س ۲۷۰ : کشف المحبوب میں ہے کہ حضرت عمرؓ قرآن اس یہے اونچا پڑھتے تھے کہ شیطان بھل گئے جبکہ آپ کے ہاں حدیث ہے کہ شیطان اس راہ پر نہیں آتا جس پر عمرؓ ہو۔ تو پھر حضرت عمرؓ صنی اللہ عنہ کے بھگتاتے تھے ؟

رج : حدیث بالکل درست ہے جیسے شیطان خود و یکہ کر عمرؓ والا راست پھر طردیتا تھا اسی طرح آواز سن کر بھی دور بھاگ جاتا تھا تو آواز سے بھگانا۔ دیکھنے سے بھی زیادہ موثر تھا۔  
س ۲۷۱ : حضرت عمرؓ سے حضور نے فرمایا : اے عمرؓ اور ابو بکرؓ کی تمام نیکیوں میں سے ایک نیکی ہے جب کہ ابو بکرؓ صنی اللہ عنہ نے خطبہ اول میں کہا ہے کہ مجھ پر شیطان مسلط ہے تو پھر کیوں افضل نہ ہو گا جس سے شیطان دُور رہے ؟

رج : قدرتی ہیبت اللہ تعالیٰ نے حضرت عمرؓ صنی اللہ عنہ کو ایسی دی تھی کہ شیطان اور اس کے ایجنسٹ رافضی را اپنے سے دُور بھاگتے تھے جیسے کہ حدیث کے شان

نزوں سے واضح ہے کہ دھول بجانے والی عورت نے حضرت عمرؓ کو دیکھتے ہی مدخل چھپا دیا اور دبک کر بیٹھ گئی مگر اس سے حضرت ابو بکرؓ صنی اللہ عنہ پر افضلیت لازم نہیں آئی تینوں چوراؤ کو تھا نیدار، الیں۔ پی سے زیادہ بھاگتے ہیں، بادشاہ سے اتنا نہیں بھاگتے۔  
حضرت ابو بکرؓ کی کسرنگی پر فیل اس جملہ کا یہ ترجیح بالکل غلط کیا ہے۔ (شیطان مجھ پر مسلط ہے) بلکہ ترجیح یہ ہے اعتراض امر دلاحت ہونا، مصباح اللغات ص ۲۸۷  
یعنی شیطان مجھے بھی درپیش ہے اور جھپٹتا ہے۔ لہذا میں سیدھا چلوں تو ساتھ دوادر اگر طیڑھا چلوں تو سیدھی راہ پر لگاؤ۔ مقصوم تو صرف پیغمبر پاکؓ تھے جن پر وحی آتی تھی اس طلب سے حضرت ابو بکرؓ کا کمال تقویٰ اور احساس ذمہ داری نمایاں ہوتا ہے۔ جیسے جنگ صفين میں حضرت علیؓ نے فرمایا تھا : مجھے تھیک اور حق بات بتانے سے نہ رکنا کیونکہ میں اپنے نفس میں غلطی کرنے سے بالائیں ہوں۔ ” (کافی کتاب الروضۃ ص ۲۵۵ و فتح البال ص ۲۳۶) س ۲۷۲ : حدیث بالا سے حضرت عمرؓ افضل قرار پاتے ہیں۔ کیا آپ ان کو افضل مانتے ہیں ؟

رج : آپ حضرت عمرؓ کو ہی افضل مان لیں ہم خوش ہو جائیں گے۔ مگر اہل سنت بالاتفاق حضرت ابو بکرؓ صنی اللہ عنہ کو افضل الناس بعد الانبیاء رہ مانتے ہیں۔

س ۲۷۳ : حضرت عمرؓ کو اگر افضل نہیں مانتے تو پھر ابو بکرؓ کے اقرار تسلط شیطان کا کیا بنے گا حالانکہ اللہ کے خاص بندوں پر شیطان کا غلبہ نہیں ہوتا ؟  
رج : تسلط شیطان کا اقرار نہیں ہے کہ نرسی سے شیطان کا مقابلے پر آتا اور جھپڑانا مراد ہے۔ تفصیل اور الزامی جواب گزر چکا۔

س ۲۷۴ : رخصتی کے بعد حضرت عمرؓ صنی اللہ عنہ سے چونا زیبیا اور ناگفہ برسلوک حضرت امّ کلثوم صنی اللہ عنہا نے کیا کیا وہ صحیح ہے ؟

رج : جب میاں بیوی بن چکے تواب خانگی معاملات میں ہمیں دخل دینیں کیا افسورت ؟ ہم اسے شمن کی ساخت اور پر و پینڈہ کہیں گے۔ بالفرض کوئی بات ہو تو معقول وجہ یہ ہے کہ طبعی طور پر ابداء و ملنوں کو کراہت اور نفرت ہوتی ہے اس لیے

روقی بہل۔ کچھ عرصہ دل نہیں لگتا۔ یہی تلخ اور ناگفتہ بہ حقائق حضرت فاطمہؓ کی زبان سے جدالِ عیون ہیں حضرت علی و فاطمہؓ رضی اللہ عنہما کی جنازہ کے قصہ میں دیکھ لیجئے۔

س ۲۶۵: حضرت عمرؓ کی وفات سے بی بی ام کلثومؓ کو کیا حصہ میراث ملا؟  
رج: دیگر بیواؤں کے ساتھ ۱۰ حصہ مل جب کہ حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ دریش مش تھے مالدار نہ تھے تو تفصیل کیا ملے ہے؟ ہاں اگر بالکل حسنہ ملتہ تو نفی کا ذکر ضرور ملتا۔ جیسے آپ کا صاحبزادہ زید بن عمر اور ام کلثومؓ ایک ہی ساعت میں فوت ہوئے اور تقدیم و تاخیر کا فیصلہ نہ ہو سکنے کی وجہ سے کسی کو بھی ایک دوسرے کا وارث نظر انہیاں کی شیئر کی توزیب الاحکام آخری جلد کتاب المیراث ص ۲۸۷ ماقبل میں ہے:

عن عصر عن ابیه قال ماتحت ام کلثوم بنت علی وابنها زید  
بن عمر بن الخطاب فی ساعة واحدة لاید رضی ایهمما  
ھلک قبل فلم یورث احدهما من الآخر وصلی علیہما معاً۔  
کہ دونوں ایک ہی گھر میں فوت ہوئے کوئی کسی کا وارث نہ بن سکا اور  
مال بیٹے کا جنازہ بھی اکھا پڑھا گیا۔

س ۲۶۶: کیا حضرت علیؓ وفات پر حضرت علیؓ کے وقت مدینہ میں تھے؟ تو  
جنازوں میں شرکت کا ثبوت دیں؟

رج: جی ہاں مدینہ میں تھے اور اپنے داما دکان کا جنازہ پڑھا میتبرثوت یہ ہے:  
فلمامات عمر رضی اللہ عنہ واحضرت جب حضرت عمر رضی اللہ عنہ وفات پا گئے اور  
جنازتہ تبادرا ایہا علی و عثمان جنازہ  
پڑھانے کے لیے پکے تو عبد الرحمن بن عوف رضی  
الیہما یصلی علیہ فقلاللہ عاصی لائش  
بن عوف لستامن لہذا فی شئ الهاہذا  
الی صهیب الذی امرہ عمران یصلی  
اللہ علیہ و سلیم (طیور و صیت) حکم دیا ہے کہ وہ نماز پڑھائے  
بالناس فتقدہ صہیب فصلی  
چنانچہ حضرت صہیب نے آگے بڑھ کر نماز پڑھائی۔  
علیہ۔ (البیانہ ص ۱۴۵ ط بیروت)

س ۲۶۹: کامبی خواب ہو گیا کہ داما دکان کا جنازہ سے محروم نہ رہے بلکہ خوب خراج  
عقیدت بھی پیش کیا۔ بخاری ص ۱۷۵ مسلم کتاب المناقب میں ہے:  
حضرت این عباش فرماتے ہیں کہ حضرت عمر کا جنازہ رکھا ہوا تھا لوگ اس کو گھر پر  
ہوئے تھے۔ دعائیں دیتے اور صلوٰۃ بیحجه تھے میں بھی ان میں تھا۔ مجھے ایک شخص نے اچانک  
ڈڑا دیا جب اس نے میرا کندھا پکڑا تو وہ حضرت علیؓ تھے جو حضرت عمر پر دعا کے رحمت بیحجه تھے  
اور کہتے تھے کہ آپ نے اپنے بعد ایسا کوئی شخص نہیں چھوڑا جو آپ جیسے اعمال کے کرانے اللہ  
سے ملے اور مجھے سب سے زیادہ پسند ہو۔ (یعنی آپ کے بعد کوئی ادا کسے افضل نہیں) اللہ کی قسم  
میں یقیناً یہ گمان رکھتا تھا کہ اللہ آپ کو اپنے دوستیوں کے ساتھ دقوں میں اور جنت  
میں اکھا کرے گا۔ اور میں سمجھتا ہوں کہ میں نے بہت فخر حضور علیؓ الصلاۃ والسلام سے سُن  
رکھا ہے آپ فرماتے تھے میں چلا اور ابو بکرؓ و عمرؓ چلے۔ میں داخل ہوا ابو بکرؓ و عمرؓ داخل ہوئے  
میں نکلا اور ابو بکرؓ و عمرؓ نہ لے۔ (یعنی نبی سے غیر مخصوص افعال عامرہ میں شیخین کی حضور کے ساتھ  
کمال شرکت تھی، تراپ بزرخ میں بھی شرکیں رہیں گے۔ کویا حضرت علیؓ نے ہی حضور صلی اللہ  
علیہ وسلم کے ساتھ تدقیق کا مشورہ دیا۔

س ۲۷۰: جب شوری متفق ہوا تو حضرت علیؓ نے حضرت ابو بکرؓ و عمرؓ کی پیروی کرنے  
کی شرط نامنظور کر کے حکومت کیوں نہ لٹکا دی؟

رج: ۱۔ بالکل جھوٹ ہے حضرت علیؓ نے شرط نامنظور نہیں کی بلکہ یہ کہ کہ منظور فرمائی  
ارجوان افعل و اعمل بمبلغ علمی و طاقتی کہ میں امید رکھتا ہوں کہ اپنی طاقت  
اور علم کی مقدار دستی رسولؓ اور سنت شیخین پر عمل کروں گا، طبیری ص ۲۳۳

۲۔ شیخین کی سیرت کا انکار نہ تھا ورز آگے تیجھے اتنی تعریفیں کیوں کیں؟ دراصل وہ  
سنت شیخین کو رسولؓ خدا کی سنت سے جدا اور متعلق قبل ذکر نہ جانتے تھے۔ بلکہ سنت رسولؓ  
میں مدغم تھتھے تھے۔ دلیل شیع البلاعہ کا یہ فوائد ہے:

الله بلاد فلان فقد قوم الا و دو داوی فلان (غم بن الخطاب) کو افرین ہے اس نے  
العمد و اقام السنۃ و غلف الفتنة بھی کو درست کیا۔ فرانی کا اعلان کیا۔ سنت قائم

ذهب نق الشوب قليل العيب . کی فتنہ در کیا پاک دامن اور بے عیب بخشت ہوں  
دفع البلاغم مع شرح ابن الہید ص ۹۵

اور پھر اس کی وضاحت طبری سے بھی ہوتی ہے:-

کریم بن شداد نے حضرت علیؑ کے ہاتھ پر پیغمبر کی توكیت کی تو کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ  
کے بعد سنت ابن بحر اور عفر کا بھی ذکر کیا تو حضرت علیؑ نے فرمایا:-

دوان ابا یکر و عمر عملاً بغير کتب الله و اگر حضرت ابو بکر و عمر نے کتاب اللہ اور سنت  
سنت رسول اللہ لم یکونا على شئ من رسول اللہ کے خلاف عمل کیا ہوتا تو وہ کسی با  
الحق فباليه - طبری م ۱۰۷ طار العارف مصر میں حق پر نہ ہوتے پھر اسے بیعت کر لیا۔

اور اگر تاریخ کی یہ بات تسلیم کی جائے کہ ایک ساتھی نے آپ کو ایسا مشورہ دیا تھا، وہ  
عثمان کے انتخاب کو پسند کرتا تھا۔ اگر یہ مشورہ نہ ہوتا تو آپ سیرت شیخینؑ کا مستقل ذکر کر دیتے اور  
خلیفہ سوم بن جاتے کیونکہ آپؐ کے اخص ساتھی بھی آپ سے یہ تعلیم پا چکے تھے چنانچہ  
حضرت ابوذر غفاریؓ نے ایک وفع حضرت عثمانؓ کی خیرخواہی میں کہا کہ آپ ابو بکر و عمرؓ کی  
سیرت و بالیسی پر ہی چلیے تاکہ آپ پر کوئی اعراض نہ کرے۔ (محاسن المؤمنین ص ۲۲۶)

س م ۱۲: حسبینا کتاب اللہ کہ کر حدیث و سنت کا انکار اولین کس نے کیا؟  
رج: یہ حملہ قرآن کی تکمیل و فضیلت پر دلیل ہے۔ انکار حدیث بعض شیعی بتان ہے۔

کیونکہ آپ قرآن کے بعد حدیث سے تسلیم کیا کرتے تھے اور یہ قول نص قرآن پسندی ہے:  
أَوْلَمْ يَكِنْهُمْ أَنَا أَنْزَلْتُ إِلَيْكُمْ کیا ان کو یہ کافی نہیں کہ ہم نے آپ پر کتاب  
الکتب یعنی علیہم - (پ ۱۴) اتری جوان پر پڑھی جاتی ہے۔

س م ۱۲: تاریخ فرقہ اسلامی میں حضرت عفرؓ کی طرف منسوب ہے۔  
”احادیث کی وایت کر کے تلاوت قرآن میں روکا وٹ نہ پیدا کرنا صرف قرآن پریں  
کرو“ پویز بھی اتباع عفرؓ کرتا ہے وہ قصور و ارکیوں؟

رج: لوگوں میں قرآن شریف کی تدریس و تعلیم عام کرنے کے لیے اور تلاوت قرآن کو  
رواج دینے کے لیے ایسا فرمایا اور اس وقت اس کی صورت تھی۔ ورنہ حدیثیں قرآن میں

ایسے گذشتہ اور مخلوط ہو جاتیں جیسے انجیلوں میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام اور میگر حواریوں کا کلام  
بھرا پڑا ہے ہاں احادیث سے فہما، علماء اور فواد اپر آپ کی شوری کے اصحاب استدلال کرتے  
اور قانون سازی کر رہے تھے۔

گویا عوام کو روایت حدیث سے روکنا ایک خاص مصلحت تھی۔ جیسے موجودہ دوری کی  
خبروں کو سنسر کر دیا جاتا ہے پھر بعد میں کبھی اشاعت کردی جاتی ہے۔

پویز کا استدلال غلط ہے وہ تو انکار سنت میں شیعوں کا مقلد ہے کیونکہ جیسے شیعہ  
قرآن اور امامت کو شقین مانتے ہیں۔ اہل سنتؑ نبی ہونے کے بجائے امامیہ اور ملت جہنمؓ  
کہلانے پر فرکرتے ہیں۔ اسی طرح پویز بھی وشقین مانتا ہے۔ ”قرآن اور مکملات“ اور یہ  
بات اس کی کتابوں میں عام ملتی ہے۔ حوالہ کی حاجت نہیں۔

س م ۱۲: کا جواب بھی ہو گیا کہ روایت حدیث کی اس وقت مخالفت قرآن کی  
حافظت اور اسے احادیث رسولؓ سے خالص اور پاک رکھنے کے لیے تھی تاکہ ہر حرف  
اور ہر جملہ کے متعلق یقین ہو کہ اللہ ہی کا کلام ہے۔ حضرت رسولؓ کا کلام نہیں۔

س م ۱۲: بـ اگر حضرت عمرؓ کو یہ فرض کہا کہ لوگ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف غلط احادیث  
منسوب نہ کر دیں لہذا مخالفت کردی تو سارے صحابہؓ عادل کیے ہوئے؟

رج: یہ فرض ایک عقلی تفاضل ہے جو صحابہؓ کی عدالت کے خلاف نہیں کیونکہ حافظ کی  
کی یا سو فوہم سے روایت میں غلطی کا امکان ہو سکتا ہے۔ صحابہؓ عمدًا حضورؓ کی طرف غلط ایجاد  
سے اور کلام رسولؓ میں تحریف و بدیانتی کرنے سے پاک تھے۔ پھر اس معاشرہ میں نصف سبھ  
تابعینؓ بھی پیدا ہو چکے تھے تو اہتمام قرآن اور تصحیح احادیث کا تفاضل ایسی تھا کہ عوام انس پر  
کچھ نہ کچھ پابندی لگائی جائے جیسے اسی لیے خود حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا تھا: ”بن  
نے جان بوجھ کر مجھ پر چھوٹ بولا وہ اپنا طھکانہ دوزخ بنائے“

جیسے شیعوں نے احادیث رسولؓ کو صحابہؓ سے تقبیل نہ کیا۔ ڈیڑھ صدی بعد ایک  
تابعی یزگ کی طرف روایات کا ابصار منسوب کر کے اسے ہی شریعت بنا دala اور بالا حدیث  
کا مصدقہ بن گئے۔

س ۵۵) کیا حضرت عمرؓ کے درمیں قرآن کتابی شکل میں رائج تھا؟

رج، کتابی شکل میں مرتب اور حفظ بیت المال میں تھا۔ لوگوں کے گھروں میں نہ تھا حافظ قرآن بخشنہ تھے۔ زبانی تعلیم و تعلم اور تسلیم و نقل ہوتی تھی اسی یہے روایت احادیث پر شرط اندر علم کی گئیں تاکہ قرآن سے مخلوط نہ ہوں۔

س ۵۶) رائج ہو گیا تھا تو پھر رد و بدل کے عثمانؓ نے عمرؓ کی مخالفت کیوں کی؟  
رج، تفصیل ابجات گز بچی میں حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے کوئی رد و بدل نہ کیا بلکہ اسی کی مزید نقیض اور کتابتیں کرو کر مملکت اسلامیہ کے تمام صوبوں میں پھیلادیں اور اشاعت قرآن کا زبردست کارنامہ سرا جام دیا۔

س ۵۷) اگر کتابی شکل میں رائج رسمی توجہ وہ نامکمل کتاب کافی کیسے ہوئی؟  
رج، ذہن و حافظہ میں مکمل و مرتب کتاب کی طرح تھا۔ باقاعدہ تعلیم و تعلم کے ذریعے سب لوگوں کے لیے کافی تھا۔

س ۵۸) الحضرت عمرؓ احوال رسولؓ کو ضروری اور جزو دین سمجھتے تھے تو انہوں نے خاص صحابہ کی جماعت مقرر کر کے احادیث رسولؓ کی جامن کتاب کیوں مذکون نہ کی؟  
رج، یہ رسول حضرت عمرؓ کے بجائے خود صاحب احادیث رسول پاک سے کتنا چلپتیئے کہ اپنی احادیث کو کیوں کتابی شکل میں مدون دیا یا؟

مگر اصل وجہ اور جواب یہ ہے کہ ہر کام اپنے مقروہ وقت پر ہو کرتا ہے۔ کتابی شکل میں تدوین شریعت اُمّت کی ذہر و ارثی تھی۔ سب سے پہلا نغمہ قرآن کریم کا تھا۔ صحابہ کرام نے ایک خاص صحابہ کی کیٹی مقرر کر کے قرآن کی تدوین کر دی۔ مگر افسوس کہ منکر شیعوں نے اسے بھی قبول نہ کیا۔ بالفرض حضرت عمرؓ قبل از وقت حدیث کی تدوین کر جی دیتے تو کیا ضمانت عقی کہ شیعہ قبول کرتے وہ بدستور کتب حدیث پر اعتراض کرتے جیسے قرآن پر کرتے ہیں بھلپیغم راشد حضرت عمر بن عبد العزیز المتوفی ۱۴ھ نے یہ کام کر کری دیا اور احادیث جمع کر کے چھوٹی بڑی کتب مکھی گئیں جو پھر جامن شکل میں مدون اور منفع ہو کر صحابہ سنت، بخاری، مسلم، ابو داؤد ترمذی، نسائی، ابن ماجہ میں منضم اور مكتوب ہو گئیں لیکن شیعوں نے ان کتب اور احادیث

رسولؓ کو ہرگز تسلیم نہ کیا۔ بدستور سب اُمّت کو منافق و کافر کہ کر ڈیڑھ اینٹ کا لامبا باڑاہ لگ بناتے چلے آ رہے ہیں۔

س ۵۹) "الفاروق" میں حضرت عمرؓ اور ابن عباسؓ کا مکالمہ درج ہے کہ اہل بیت مخصوص و محسود ہیں۔ وجہ تحریر کیوں؟

رج، یہ جھوٹا حصہ ہے۔ سند و عقل کی رو سے تردید تھے۔ الا خیار سوال ۵۷ میں دیکھیں۔  
س ۶۰) اہل سنت معتزلی علماء ابن الجدید شرح شیعہ البلاغہ میں لکھتے ہیں:  
"حضرت عمرؓ نے کہا حضور نے مرض ہوت میں علیؓ کے نام کی تصریح کر دیتی چاہی۔  
ملکیں نے اس سے آپ کو روک دیا۔ یہ روکنے کا مشورہ و مکالمہ کی معتبر کتاب سے نقل کر دیں۔  
رج، ابن الجدید سنتی نہیں بلکہ معتزلی ہیں لیعنی عقائد و اصول میں شیعہ ہیں فروع میں نہیں۔ چنانچہ وہ بھی حضرت علیؓ کی مخصوص خلافت کے قائل ہیں۔

جیسے کتاب پہ ۱۱۵ء میں معلوم ہوتا ہے کہ حضرت عمرؓ کی زبانی علیؓ کی تعریف سے بھی خلافت کے مخصوص ہونے کا نتیجہ نکالا ہے۔ اس لیے ان کی عبارت سے ہم پر الزام درست نہیں۔

۲۔ بخاری میں اس کے خلاف فرمان رسولؓ ہے: وَيَا أَيُّهُ الرَّحْمَنُ إِلَّا يَا بَكْرٌ  
۳۔ علی سبیل التنزیل والسلیم وجہ یہ بتاتی ہے کہ قریش کا آپ پر اجتماع کبھی نہ ہو گا۔ اگر حاکم بن جاییں تو عرب چاروں طرف سے آپ کے برخلاف ہو جائیں گے۔ لیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو پرستہ چل گیا کہ عمرؓ نے میرے ارادے کو جانپ لیا ہے چنانچہ آپ ڈر گئے اور اللہ نے بھی اپنی تقدیر نافذ کرنے کے سوا کچھ نہ مانا۔

یہ واقعہ و مکالمہ حضرت عمرؓ کی سیاسی بصیرت اور فراست کا ہے۔ علماء نے بھی اسی ضمن میں نقل کیا ہے۔ شیعہ کا ضمیر اور حضرت امیر کے اپنے عدد خلافت کے اقتاف بھی اس کی تصدیق کرتے ہیں تو حضرت عمرؓ پر اعتراض کیوں؟

اگر میشورہ اتنا ہی ناجائز تھا تو حضور کو تسلیم نہ کرنا چاہیے تھا۔

س ۶۱) تاریخ بغداد میں لکھا ہے کہ عمرؓ نے کہا۔ اے ابن عباسؓ! اجب:

رسول خدا کا یہ ارادہ تھا کہ خلافت علیؑ کو ملے سکن جناب رسول نہ اصلی اللہ علیہ وسلم کے پیاسنے سے کیا ہوتا ہے جب خدا نے نہ چاہا کہ خلافت علیؑ کو ملے "آخر خدا کو حضرت علیؑ میں کیا نقش نظر آگئی تھا؟ وہ کوئی آیت ہے جس میں اللہ تعالیٰ نے نبی مصطفیٰ علیہ وسلم کو اس خواہش سے باز رکھا ہو؟

رج: ہم بتلا پکے ہیں کہ عతیلی کی یہ روایات ہم اہل سنت پر صحیح ہیں۔ پھر یہ بجا ہی مسلم اور عامہ کتب تاریخ کے خلاف ہیں۔ حضرت علیؑ میں کچھ نقش نہ تھا مگر خلافت خدا نے اپنے وقت پران کو عطا کی پسے راگ الائپنے والے خدا پر بھی الزام و اتهام لگاتے ہیں آنکھوں صلی اللہ علیہ وسلم مختار کل نہ تھے۔ اندھ لاؤ تھدی من احبابت اسی پر دلیل ہے۔ نیز سورت تحریم کی آیت و اذ أَسْرَ اللَّهَ إِلَى بَعْضِ أَرْوَاحِهِ حَدِيثاً (اور جب نبیؑ نے ایک خوبیہ بات اپنی ایک بیوی کو بتائی) میں جب حضور نے مسجانب اللہ حضرت ابو جہل و عمر کے خلیفہ ہونے کی بشارت نادی۔ (تفسیر قری سورت تحریم جلد ۲) تو خدا رسولؐ کی مشینیت میں اتفاق ہو گیا۔ شیعہ کی سوال تقریر غلط ہے۔ وہ بھی خدا و رسولؐ کے ساتھ اتفاق کریں۔ مطابقی جواب یہ ہے کہ شیعہ کی تفسیر الغرات ص ۲ پر لکھا ہے کہ حضور نے اللہ سے دعا کی کہ میرے بعد علیؑ کو خلیفہ بنانا مگر اللہ نے انکار کیا۔ کہ علیؑ خلیفہ نہیں بنے گا۔

س ۳۸۷: کیا آپ حضرت عمرؓ کو عاشق رسول مانتے ہیں؟

رج: جی ہاں! وہ آپ کے محب اور متبع صادق تھے۔

س ۳۸۸: کوئی ایسا عاشق ہے جس نے خواہش معموق کا احترام نہ کیا ہو؟

رج: نام نہاد شیعہ عاشقان اہل بیت واقعی الیے ہیں۔

س ۳۸۹: اگر نہیں تو پھر حضرت عمرؓ کی عیار عشق پر کیسے اترے؟

رج: حسب تصریح سابق وہ روایت ہی میں نہیں جمدار طعن ہے۔

س ۳۹۰: کیا جو شخص حضرت علیؑ پر ظلم کرے وہ ظالم ہو گا؟

رج: حضرت علیؑ پر ظلم کا تصور ہی غلط ہے کیونکہ آپ طاقت در اور غالب تھے ظلم کمزور اور مذکور ہے۔ البتہ جو شخص حضرت علیؑ کا حب دار کہلا کر بات بات

پناہ فانی کرے۔ وہی ظالم اور بنادلی شیعہ ہو گا۔

س ۳۸۶: رسول قبولؐ کو اسلام زیادہ عزیز تھا یا حضرت عمرؓ کو؟

رج: دونوں کو عزیز تھا کیونکہ حضرت عمرؓ کے لیے آپ نے دُعائیں گے: اے اللہ عمرؓ کے ذریعے اسلام کو عزیز عطا فرماء" (اصفیاج طبری)

س ۳۸۷: بخواہ العمال ہیں ہے: سیکون لعدی فتنہ فاذ اکان ذلک فالذ مواعیل بن ابی طالب فانہ الفاروق بین الحق والباطل حضرت عمرؓ کے خواہ کیوں نہ کیا؟

رج: م۔ روایت بے سند اور جعلی ہے۔

۲: بفرض تسلیم حضرت علیؑ کے دور خلافت کے متعلق ہے۔ اس وقت عمرؓ تھے۔

۳: ایک شخص کے حق میں تصرفی کلمہ دوسروں سے اس صفت کی نفی نہیں کرتا۔ جبکہ حضرت عمرؓ کو حضور نے فاروق کا لقب دیا ہے اور یہ بھی فرمایا ہے کہ اللہ نے حق حضرت عمرؓ کی زبان اور دل پر کھدیا ہے۔ (مشکوہ)

س ۳۸۸: پھر حضرت علیؑ کو اس لقب سے کیوں سرفراز فرمایا؟

رج: اپنے دور میں ان کے خلیفہ برلن ہونے کی نشاندہی کی۔

س ۳۸۹: سیکون مستقبل قریب کے لیے ہے۔ قریبی و حرفتن کوں سا تھا؟

رج: ایسے الفاظ میں زبانے کے چھوٹے بڑے ہونے کا بڑا ابہام ہوتا ہے تو دور ملوی کی خانہ جنگیاں اور غاریبوں سے لڑائی بھی دور قریبی کا مصدقہ ہے۔

س ۳۹۰: حضرت عمرؓ کی عرضی اللہ عنہ نے جو شورای کمیٹی بنائی اس میں اختلاف

کی صورت میں قتل کرنے کی شرط کیوں عائد کی؟

رج: تاک مسلمانوں کا اتفاق و اتحاد برقرار ہے۔ ملی فائدہ پر شخصی فائدہ کو قیان کیا

جاسکتا ہے اور مسلم میں حدیث بھوی ہے کہ تم جب کسی پر متفق ہو جاؤ اور کوئی شخص اکر اس اتفاق کو توڑنا اور نئی بیعت لینا چاہے تو اسے قتل کر دو خواہ کوئی ہو تو یہ ایک ضالبلہ اور دستور ہے۔ فاس شخص سے دشمنی نہیں۔ ہر حکومت میں ایسے ضالبلہ ہوتے ہیں۔

س ۲۹۱: اگر حضور زیادہ عاقل و عالم تھے تو پھر حضرت عمرؓ نے آپ کی شریعت  
میں کیوں روبدل کیا؟ الفاروقؓ میں اولیات کا مطالعہ کرنے مفضل جاپ دیجئے۔  
رج: "الفاروق" ۶۱۳-۶۱۴ سامنے کھلی ہے۔ اسلامی نظام کی عملی تدوین اور امانت مسئلہ  
کی تعریف و ترقی کے لیے حضرت عمرؓ نے جو شیعی اصلاحات اور اصلاحی تکمیلیں رائج فرمائیں ان کو مورخین  
اویات کہتے ہیں۔ ۲۵ عدد یہاں لکھتی ہیں۔ ان میں سے قیاس۔ عدل۔ الصلوٰۃ غیر  
من النوم، نماز تراویح، معائیں طلاقوں کا باہم و نافذ ہزنا، نماز جنازہ پر جائز تجدیروں کا  
اجماع آپ زیادہ موضوع سخن بناتے ہیں۔ ان سب کی حقیقت ہم "تحقیق امامیہ" اور "ہم سنتی  
کیوں ہیں؟" میں مفصل ذکر کر چکے ہیں۔

ان چھ باتوں کے علاوہ باقی سب چیزیں مملکت کے بہترین نظام سے متصل ہیں جو حضرت  
عمرؓ نے حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی تعلیم و تبریت کے فیضان سے اور کمال عقل و واثق سے ایجاد  
کی ہیں۔ شیعہ اسے "شریعت میں روبدل" بتایں تو ان کی سوچ ہے کیونکہ ان کو تصرف تھر خانہ  
اور امام بالڑہ کی تعریف و ترقی کا ہی نظر ہے دین اسلام اور امانت محمدیہ کی مصالح سے ان کو کیا واسطہ؟ مگر  
تمام دنیاۓ انسانیت پر حضرت عمرؓ کا یہ احسان ہے کہ آپ نے ہی نویں انسان کو نظام سیاست  
اصول عدالت اور امن و امان کے زریں قواعد سکھائے اور علم غیر مسلم ہر حکومت اور معاشرہ کے  
لیے وہی سٹگ بینیاد اور ریڑھ کی ٹھی ہیں۔ چینی، فرانسیسی، انگریز، امریکن، مسلمان سبھی حضرت  
عمرؓ کو فرانچ تھیں پیش کرتے ہیں اور ان کی ایجادات سے دنیا و دین آباد کیے ہوئے ہیں عقل و  
واثق سستھو مردم سرف شیعہ کا ایک فرقہ ایسا ہے جو حضرت عمرؓ رضی اللہ عنہ سے بازی ہا کر کہ آپ  
کی کوئی کوششی پر تلا ہوا ہے۔ ورنہ ہم ہر عقل مند سے پوچھتے ہیں: کہ کیا بہت المال و خزانہ کا  
قیام، عدیہ کا اجڑا، تااضیوں کا تقریر، تاریخ و من کا نقاش، اسیں المؤمنین کا لقب، فوجی دفتر،  
والیطروں کی تخلویں، دفتر مال، پیاس، مردم شماری، نہریں کھدوانا، شہر آباد کرنا، حاکم کو  
صوبوں میں تقسیم کرنا، اموال تجارت پر چونگی لکھانا، جیل خانے بنانا، پولیس قائم کرنا، چھاؤ نیاں  
بنانا، پرچم نویں رکھنا، سافروں کے آرام کے لیے سڑکیں، مکانات، سرائیں بنانا، بچوں  
کے وظیفے لکھانا، مکاتب و مدارس قائم کرنا، معلمون اور مدرسون کے مشاہرے مقرر کرنا، قرآن

رج: اس کی تشریح و تفصیل تھے امامیہ میں گزر چکی ہے۔ قیاس ایک شرعی صلطاح  
ہے کہ جو مسائل نئے درپیش ہوں۔ قرآن و سنت اور اجماع علمیں میں اس کا تذکرہ نہ ملتے تو  
اسی جیسی صورت و شکل والا اسلک قرآن و سنت اور امانت کے فیصلوں میں سے تلاش کیا جائے  
جب مل جائے تو فاسد شرائط سے اسے بندیا اور مقیس علیہ بنایا جائے اور نئے مسئلے کا جائز  
ناجاہز ہونا ظاہر کیا جائے اسے ہی اجتہاد کہتے ہیں۔ سنی و شیعہ تمام علماء اس قیاس و اجتہاد  
کے قائل ہیں خود حضورؓ نے حضرت معاذ بن جبلؓ سے "اجتہد بس اُنی میں اپنی رائے  
سے اجتہاد کروں گا۔ سن کر دعا دی تھی۔" (مشکوٰۃ)

تو قیاس عمرؓ کی ایجاد نہیں۔ ہاں بطور اصول و قانون نقاوٰ حضرت عمرؓ کا کارنامہ ہے  
کیونکہ اس وقت اسلامی فتوحات اور ترقیات سے لاتعداد نئے مسائل پیدا ہو رہے تھے  
تو ان کا حل اسی طرح ممکن تھا۔ اب لیسی قیاس حکم خدا کے مخالف تھا۔ جیسے شیعہ اپنا مذہب بنائے  
پھرستے ہیں اور رسالت کے بجائے امانت ایجاد کر کے قرآن کو گم شدہ اور سنت نبی کو منسوخ  
ماننے ہیں تو اہل سنت کے قیاس شرعی اور شیعہ کے قیاس لیسی میں براعظیم فرق ہے۔

س ۲۹۲: رسولؓ فدا سب سے پہلے اور زیادہ عالم و ماقول تھے۔ آپ ہی نے تحضرت  
عمرؓ کو علم اور عقل کی تعلیم دی تھی۔

س ۲۹۳: اگر عمرؓ زیادہ تھے تو ان کو ہبھی کیوں نہیں مان لیتے؟  
رج: حضرت عمرؓ برے عقل مند اور صاحب علم تھے مگر حضورؓ سے زیادہ نہ تھے بہوت  
حضورؓ پر ختم ہے۔ تو ہبھی ماننے کا تصوّر نہیں ہو سکتا۔ ہاں الہیت ولیاقت ضرور تھی۔ فرمائیں  
نبویؓ سے، لوگوں کا بعدی نبی لحکان عمن: "اگر میرے بعد کوئی  
نبی ہوتا تو عمرؓ ہوتے۔" (ترجمہ)

کی ایک جلد میں کتابت کرنا، شراب کی حد اسی دُرے لگانا، تجارت کے گھوڑوں پر رُکاہ لٹانا، وقف و ڈرست کا مکملہ بنانا، مساجد میں وعظ کروانا اور روشنی کا انتظام کرنا، بجواسی شاعروں کو سزا دینا، غولیہ اشعار میں عورتوں کے نام پر پابندی لگانا وغیرہ اصلاحات اور ایجادات سے... "جو الفاروق" کے چار صفحات پر مذکور ہیں۔ شریعت میں روبدل ہوا۔ یا شیعوں نے ان باتوں کو غلط کہ کر اپنے دین، مذهب اور عقل و فراست کا خاتمہ کر دیا۔ شیعوں! تم سے خدا مجھے۔

کوڑھزی کی یہ انتہا ہے کہ غیر مسلموں کی کچھ ایجادات پر تو ہم فائز ہیں اور ان کا نام تاریخ میں روشن رہے گے مسلمانوں کے محسن سوم حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ، اسلام کے "نظم" امن و عمل کو عملاً نصف دنیا پر رائج کر دکھائیں اور اس سورج کی کرنیں تمام دنیا پر جگنگاہیں، تو ایک چمکاڑ صفتِ سلم نماگروہ ان کا احسان شناس ہونے کے بجائے عمر عبیران پر کچھ پراچھا رہے۔

• چشمِ حسود بر کندہ باد  
عیب نماید ہنزش در نظر  
حُر راست خواہی ہزار چشم چنان کور بہتر کر آفتاب سیاہ

### خلافتِ فاروقی حضرت علیؑ کی نظر میں

خداؤں فلاں پر رحمت ہواں نے کبھی کو درست کیا، جہالت کا علاج کیا سنتی رسوئی قائم کی۔ بدعت کو پیش اپشت ڈالا، دنیا سے پالکوں اور کم عیب ہو کر گزر گیا۔ غوبی کو پالیا اور شروش و فساد سے بچ نکلا۔ خدا کی بندگی کا حق اوکایا اور کماحت و تقویٰ اختیار کیا۔ وجب فوت ہو گی تو لوگ پیچ در پیچ راستوں میں پڑ گئے کہ گراہ کو راستہ نہیں ملتا راہ پانے والوں کو لیشیں نہیں آتا۔ (ذبح البلاغہ قسم دو مصیبیت، طہریت)

بہت چراغِ ملاوگے روشنی کے لیے  
ہے ہمارے بعد انھیں رہے گا محفل میں

## حضرت عثمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ

س ۷۹۵ : حضرت عثمان بعثت کے کون سے سن میں مسلمان ہوئے؟

ج : پہلے ہی سال حضرت ابو بکرؓ کی تریکی پر مسلمان ہوئے۔ (تاریخ اسلام ندوی)

س ۷۹۴ : حضرت عثمان پیغمبر اسلام نے یا حضرت عثمان پیغمبر مسلمان ہوئے؟

ج : پہلے حضرت عثمانؓ اسلام لائے۔

س ۷۹۳ : دونوں ہیں قبول اسلام کا درمیانی وقف کرنی مدت تھا؟

ج : تقریباً ۵ سال۔

س ۷۹۲ : دونوں ہیں سے کس کا درجہ اسلام اول تھا؟

ج : قبولیت اسلام میں حضرت عثمانؓ کا درجہ اول تھا، مگر خصوصیات اور کمالات ہر کوئی کے

مُرادجا ہوتے ہیں۔ زندگی کے تمام اعمال کی لگنی اور ترتیب سے حضرت عثمانؓ کو باجماعِ امت حضرت عثمانؓ پر فضیلت حاصل ہے۔

س ۷۹۱ : باعثِ امتیاز و درجات اور کیا وجہ ہے؟

ج : عمرؓ مراد رسولؐ تھے۔ مسلمان ہوتے ہی تام مسلمانوں کو تقویت نصیب ہوئی اور وفا و فخر

میں علائزہ نماز پڑھنے لگے۔ فراست و شجاعت میں کیتا تھا۔ خلافت کے کانے اور اس میں

امن و امان کی فراوانی اکپر نرسے لکھنے کے قابل ہے۔

س ۷۹۰ : حضرت عمر قبل اسلام کون سے کب معاشر سے دافتہ تھے؟

ج : تجارت۔ تاریخ اسلام ندوی مصیبیت ۱۹۷۶ پر ہے کہ حضرت عمرؓ کا اصل ذریعہ معاشر تجارت

تھا۔ اسلام کے قبل سے ان کا یہ شغل تھا اور اسلام کے بعد بھی قائم رہا۔  
س۔ ۱۵ : حضرت عثمان کا اسلام سے پہلے کیا کاروبار تھا؟ جائیداد اور حاشی دوست کا گوشوارہ مرتب  
فرما دیجئے۔

ج : کاروبار تو بیات تھا، نوادرت تھے۔ اس وقت آپ کی خاص دولت مندی کا نام کر رہیں ملتا۔  
ہاں یہ پڑھ لیتا ہے کہ مشترکین کے ظلم و تم کا نکال ہو گئے۔ اپنے چاہکم بن الی العاص نے رسی میں باندھا  
صفوف میں لپیٹ کر دھوکا دیا۔ نیادین چھوڑنے پر جو کیا۔ مگر آپ نے فرمایا خدا کی قسم یہ دین کم جی نہ  
چھوڑوں گے۔ باہر جب شہر کو بھرت کی پھر مدینہ کو کی۔ (ابن سعد ص ۲۶۷)

س۔ ۱۶ : قبول اسلام کے وقت تکنی دولت بارگاہ نبوی میں نہ کی؟  
ج : آپ اس وقت بھی ہر جمعہ غلام آزاد کرتے تھے؛ جب سے میں مسلمان ہوا ایک جمعہ  
بھی نہ گز اک غلام آزاد نہ کیا ہو۔ جب اس کے میرے پاس کبھی مال نہ ہوا تو بعد میں آزاد کر دیا۔ تاریخ الفلاح  
اس وقت اسلام کو افراد کی ضرورت تھی۔ مالی چندہ کی ضرورت تھی۔ حضرت ابو بکر و عثمان اپنے اڑو سرخ  
سے لوگوں کو اسلام کی طرف کھینچ رہے تھے اور غریب غلاموں کو کافروں سے خرید کر آزاد کر دیتے  
تھے چنانچہ حضرت بلال ابو فکیر، عامر بن فیہر زہرہ نہدیر، نہدیر کی بیٹی، لیث، مؤملیہ اور امام عیش  
ان سب کو حضرت ابو بکر صدیقؓ نے ہی خرید کر آزاد کیا۔ (اصایح ص ۲۶۷) اس طرح ابو بکرؓ نے  
بہزار درہم کا اسرایر تیرہ سال میں ۴۰ میں اسلام پر غرض ہجت کیا۔ (سیرت المصطفیٰ ص ۲۶۷) اگر شیعہ  
حضرت ابو بکرؓ کے اس مالی اشتار کو غرایج عقیدت نہیں پیش کر سکتے تو عثمانؓ کی قدر کیا کریں گے  
جو ایسے سوال کرتے ہیں۔

س۔ ۱۷ : حضرت خیرتؓ الکبریٰ سلام اللہ علیہ اکی دولت اور جناب عثمانؓ کی دولت کا  
تفاقیل گوشوارہ مرتب فرمائیے۔

ج : آپ حضرت عثمانؓ کے مقابلہ میں جناب ابوطالب یا کسی ہاشمی کا ذکر کرتے تو بات  
مناسب تھی۔ سیدہ حضرت خیرتؓ سے شیعہ راضھے کی تعلق ہو وہ تو آپ کو اہل بیت رسولؐ ہی  
نہیں مانتے۔ اس ترتیب پر پیدا ہونے والی آپ کی تین بیٹیوں کو پیغمبرؓ سے نفی نسب کی گئی دے کر  
حضرت خیرتؓ پر ناپاک حمل کرتے ہیں۔ ان کے کسی کمال اور بزرگی پر کوئی تقریب و مجلس نہیں مناتے

صرف والدہ فاطمہ اور خوشامِ مرفقی ہونے کے لفاظ سے وہ بگوئی نہیں کر سکتے جو دیگران واجہ طہارت  
کی کرتے رہتے ہیں۔ حضرت خیرتؓ مالدار تھیں۔ نکاح کے بعد اس سے صورتِ علیہ السلام نے فائدہ اٹھایا  
اور ووجہ دکھانے کا ایسا لالا فاغنی دخانے تجھے تنگ دست پایا تو غنی کر دیا، دخانے پس کر دیا اور  
بچوں کی تربیت خوش حالی سے کل حضرت ابوطالب کا مال لحاظ سے احسان مند ہونے دیا تو حضرت  
خیرتؓ کے قدر و انہم اہل سنت ہی ہیں۔ آپ کی غانمی مزدویات پر مال خیرتؓ صرف ہو یا حضرت  
عثمانؓ کا ہو۔ بہر صورت ہم دونوں بزرگوں کے عقیدت کیشیں ہیں اور یہیں کو ان سے کچھ تعلق نہیں۔

س۔ ۱۸ : انتقال کے وقت حضرت خیرتؓ کی مالی پوزیشن کیا تھی؟  
ج : اس وقت کافی کمزور ہو یکی تھی۔ کیونکہ دعویٰ بیوت کے بعد حضورؐ کی سرگرمیاں تباش کے لیے  
وقت ہو گئیں۔ کفار کی دشمنی اور مخالفت نے معمراً اور غافل نشین فخریٰؓ کو اتنا موقع فراہم نہ کیا کہ وہ  
اپنے وکلاء اور معاشر بیوں کے ذریعے تجارتی سلسلہ کو بجال رکھتیں۔

س۔ ۱۹ : بی بی صاحبہ کی لکتنی رقم حضورؐ نے اسلامی مددات میں خرچ فرمائی؟  
ج : نکاح کے بعد اب بی بی صاحبہ کی الگ دولت نہ رہی، مگر کامشترک بر ماہر تھا جو اولاد کی  
تربیت اور غانمی اخراجات میں صرف ہوا۔

مکنی نہیں میں ایسی اسلامی مزدویات اور مددات پیدا نہ ہوئی تھیں جو مدینہ میں جا کر پیدا ہوئیں  
کیونکہ ابھی تک جماد اصدقات واجہہ اور سلیم معاشروں کی وحدت سائنسے رذائلی تھی جن پر غریب یا جاہل۔

س۔ ۲۰ : کیا کسی روایت میں حضورؐ نے یہ اقرار کیا ہے کہ ان کے ذمہ بی بی مظہر شری کا  
اتفاق ہے۔

ج : نہیں۔

س۔ ۲۱، ۲۲ : وہ قرض کتنا تھا اور ادائیگی کس طرح فرمائی؟

ج : نہ قرض تھا، نہ ادائیگی کا سوال تھا۔

س۔ ۲۳ : بھرت رسولؐ کے وقت عثمانؓ مکنیں تھے یا نہ؟

ج : مکنیں نہ تھے۔ جدش میں دوسرا مرتبہ اپنی بیوی سیدہ رقیۃؓ بنت رسول اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ بھرت کر گئے تھے۔ تمام سنتی شیعیہ سیرت نکاروں کا اس پر اتفاق ہے۔

س نہاد : اگر کہ میں تھے تو مالی حادث کیسی تھی ؟  
رج : مکر میں تھے جی بی نہیں ۔

س ۱۱۵ : مکر سے مدینہ کو فتح کرتے وقت کتنا مالی نقصان اٹھانا پڑا ؟  
رج : جب جہالت کو دو مرتبہ بھرت کی تو سب کار و بال اضم ہو گیا۔  
س ۱۱۶ : بوقت بھرت لکنی رقم یا اٹا شے حضور کو دیئے ؟  
رج : حضور کو تو اس وقت رقم کی کچھ ضرورت نہ تھی مسافر بھرت کو زاد سفر چاہیئے تھا تو حکم رُول کے تھت کچھ مال ساتھ لے گئے۔

س ۱۱۷ : مدینہ جا کر کون سا وہندہ شروع کیا ؟  
رج : بخش پنج کر پاپر مدینہ ہرگز تجارت مہر در کو پیش بنایا۔  
س ۱۱۸ : حضرت رقیہؓ کے انتقال کے وقت عثمانؓ کی ہیویاں کتنی تھیں ؟  
رج : سیدہ رقیہؓ بنت النبی ہی آپ کی پہلی ہیوی تھیں۔ ان پر سوکن کوئی نہ تھی۔  
تاریخ طبری ۲۲۴ پر رقیہؓ امام کلثوم بنات رسولؐ کو سب سے پہلے ازواج میں لکھا ہے۔ پھر فاختہ بنت غروان بن جابر کا ذکر ہے جن سے عبداللہ اصغر پیدا ہوا تھا۔ معلوم ہوا کہ عبداللہ اکبر اس سے پہلے حضرت سیدہ رقیہؓ سے ہوا تھا تو وہی پہلی ہیوی تھیں۔

س ۱۱۹ : جب امام کلثومؐ نے نکاح ہوا تو کتنی ازواج کے شوہر تھے ؟  
رج : کوئی نہ تھیں۔ حضرت رقیہؓ کی وفات پر حضرت عثمانؓ کی حن دامادگی کے پیش نظر حضور کو اپ پر ترس آیا اور امام کلثومؐ از خود بیاہ دی اور حضرت عفرؓ جاپنی بیٹی حضور کا نکاح حضرت عثمانؓ سے کرنا چاہتے تھے، اسے خود بیاہ لیا۔ چنانچہ شتوں میں تبدیلی کے وقت فرمایا؟ میں عثمانؓ کو حضور سے بہتر بیوی اور حضور سے کوئی شوہر دیتا ہوں۔ (کتب حدیث)

س ۱۲۰ : حضرت رقیہؓ کا نکاح عثمانؓ سے کب ہوا، بی بی کی عمر کتنی تھی ؟  
رج : سلسلہ نبوت میں ہوا۔ بی بی کنوواری تھیں، تیرہ برس کی عمر تھی کیونکہ نام سیرت نگاروں کا اتفاق ہے کہ جب اعلانِ نبوت کے تین سال بعد و اندرون شیطان کے الاقریبین نازل ہوئی تو چچا ابوالعبد نے بیٹیوں سے حضور کی بیٹیوں کے رشتے، ملنگیاں تڑاوادیں پھر

باقاعدہ نکاح و رخصتی حضرت عثمانؓ کے گھر ہوئی اور ۵ نبوت میں پہلی بھرت جب شہر ہوئی ان میں ہر فرست حضرت عثمانؓ اور رقیہؓ بنت النبیؓ کا ذکر ہے باقر علی عقبی جیسے متصب شیعہ نے جھی کیا ہے۔

رجیات القلوب ۳۰۵، منسی اللمال ۳۰۶

س ۱۲۱ : فرزند ابوالعبد سے نکاح ہوا تو کتنا عرصہ شوہر کے گھر ہیں ؟

رج : رخصتی ہونے سے پہلے اس نے چھوڑ دیا تھا۔

س ۱۲۲ : جب حضرت رقیہؓ کا پہلا نکاح ہوا تو کتنی عمر تھی ؟

رج : وہ بعثت سے قبل صفر سال میں بطور نسبت و ملنگی تھا۔ رقیہؓ کی پیدائش بعثت سے دس سال پہلے ہوئی تو اس وقت سات آٹھ برس کی ہوں گی۔

س ۱۲۳ : جنگ بدربیں حضرت عثمانؓ نے کتنے کافر مارے ؟

رج : آپ صند اور عناد سے تجاہل عارفانہ کر رہے ہیں درہ تمام سیرت نگاروں کا اتفاق ہے کہ حضرت رقیہؓ شدید بیمار تھیں۔ بدر کو باتے وقت حضور عثمانؓ کو علماً حضرت رقیہؓ کی تیارواری کے لیے چھوڑ گئے اور فرمایا: تھیں غازیوں کا ثواب اور غنیمت کا حصہ پورا سیں ملے گا۔ پھر جب حضور عثمانؓ کے لیے چھوڑ گئے اور فرمایا: تھیں غازیوں کا ثواب اور غنیمت کا حصہ پورا سیں ملے گا۔ پھر جنگ بدربیں کروالیں اسے تو حضرت عثمانؓ سیدہ رقیہؓ کو دنباچکہ تھے۔ آپ نے اشک باران قبر پر دعا فرمائی۔

س ۱۲۴ : جنگ احمد میں حضرت عثمانؓ شامل تھے یا نہیں؟ ثابت قدیمی دکھائیں۔

رج : شامل تھے اور ثابت قدیمی رہے۔ لیکن یہ ضروری نہیں کہ ایک ایک صحابیؓ کی ثابتی می کی صراحت ہم تک بھی پہنچے۔ جن ۱۷ ایکم و بیش ثابت قدم صحابہ کرامؓ کے نام خاص موقع پر یوں تھیں نے لکھے ہیں ان میں عثمانؓ کا نام نہ ہونے سے فرار کا بلا ثبوت ازالہ و کمان درست نہ ہو گا جنلی حکمت عملی کے تحت صحابوں اگے پہنچے ہوتے رہتے ہیں پہنچت ثابت قدیمی کی کوئی روایات یہی بھرت علیؓ کا ذکر بھی نہیں خصوصاً ان قمیت کے سخت فاتحہ حملہ کے وقت جب حضرت طلحہؓ بن عبد اللہ بن عثمانؓ کو حضور سے بہتر بیوی اور حضور سے کوئی شوہر دیتا ہوں۔ (کتب حدیث) ہا تو اکر وار روکا۔

بالفرض اگر ایسا ہوا اور بعض قرآنی ایک جماعت کے قدم ڈال گئے تو خود قرآن کریم ہی نے ولقد عَفَ عَنْهُمْ فَإِنَّمَا كَوَافِرُ الْمُعَافَةِ مَا يَرْكَبُونَ

بکشیدہ مشرے لینے کا حکم دیا اور آپ نے اس پر عمل فرمایا۔ **فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأَمْرِ** (پ ۴)۔

اب جو شخص خدا کا حکم، قرآنی فیصلہ اور سنت پیغمبرؐ کو نہ مانے اور حضرت عثمانؓ یا دیگر صحابہؐ پر فرار کا طعن کرتا رہے وہ مسلمون پہاڑ کا فر ہوگا، یا سائی مسلمان؛ دضاحت کریں۔

**س ۵۲۱ :** کیا حضور معاہدہ کے پابند تھے یا عدم شکن بھی تھے؟

ج: تکمیل معاہدہ کے بعد پابند ہوتے تھے، قبل تکمیل پابندی ضروری نہیں۔

**س ۵۲۲ :** اگر حضور بات کے پکھے تھے تو سلسلہ حدیث کا شرائط نامہ نقل کیجئے؟

ج: تاریخ اسلام ندوی متن اور بحیب آبادی ص ۱۶۷ پر شرائط نامہ میری تکھا ہے:

۱۔ مسلمان اس سال عمرہ نہ کریں گے آئندہ سال آگر کریں گے۔

۲۔ اگلے سال آئیں گے تین دن سے زیادہ نہ تھریں گے۔

۳۔ ہتھیار لگا کر نہ آئیں گے صرف تلواریں بانیام ساتھ ہوں گی۔

۴۔ اگر قریش میں سے کوئی شخص بلا اجازت اپنے ولی کے مسلمانوں کے پاس مل جائے گا تو قریش کی طرف واپس کیا جائے گا لیکن اگر کوئی مسلمان قریش کے پاس آجائے گا تو وہ واپس نہ کیا جائے گا۔

۵۔ صلح کی میعاد وس سال ہوگی کوئی فریقی ذمہ برے کے جان و مال سے تعرض نہ کرے گا۔

۶۔ عرب کا ہر قبیلہ آزاد ہوگا۔ وہ ذلقین میں سے جس کا چاہے حلیف بن جائے۔

**س ۵۲۳ :** کیا صلح نامہ میں یہ شرط تھی کہ اگر کوئی کفار کا آدمی مدینہ آئے گا تو اسے واپس کر دیا جائے گا اور اگر کوئی مسلمان مکہ میں بچا جائے گا تو اسے واپس نہیں کیا جائے گا؟

ج: یہ شرط نہ تھی جو بالآخر کوئی ہے مگر اپنے اسلام فرشتکیں، ہجن کی نمائندگی آپ اب

کر رہے ہیں سے سکیجی ہوئی آپ کی بعد مدعی اور خیانت کو افرین ہے کہ شرط نقل کرنے میں لکنے غداری کی۔ خلاصہ مدد اس عربی نا اسی لفظ کا تعبیر ہے۔ صرف عثمانؓ کی فضیلت کا انکار کرنے

کے لیے یہ جھوٹا جھدہ آپ نے تراشائے درہ اس شرط کا تقاضا و مفادیہ ہے کہ کفار کا آدمی مسلمان ہو کر مدینہ آجائے تو مسلمان واپس کر دیں گے جیسے سیل کے رکے ابو جندل ظلم

مسلمان کو کفار کتابت معاہدہ سے قبل ہی شرط کی بنار پر واپس چھڑا لے گئے۔

ادر اگر کوئی مسلمان معاذ اللہ مرتبہ ہو کر مکہ میل جائے تو کافر سے واپس نہ کریں گے۔

یہ دو طرف شرط مسلمانوں کے خلاف اور اشتغال انگریزی تھی تو حضور اور فاصح صحابہؐ نے چین مسلمانوں کو دھمکت یہ سمجھائی کہ جو مرتبہ ہو گیا ہمیں اس سے کیا غرض وہ کافروں کے ہاں ہی ہے اور جو مسلمان ہو جائے وہ کافروں میں رہ کر بھی اپنی تبلیغ کرتا رہے گا۔

حضرت عثمانؓ نہ مرتد ہوئے تھے نہ وہاں رہا شکر کرنے گئے تھے بلکہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلامؐ خاص سفیر اور نمائندے بن کر گئے تھے۔ سائل شیعہ کی خیانت نے یہ دوہر اظلم کیا کہ اس شرط ارتضاد و لیاق کا مصدق معاذ اللہ حضرت عثمانؓ کو بنادا۔ حالانکہ دنیا کے کسی بھی دستور میں فیر کے ساتھ بد سلوکی وزیادتی ناقابل معافی جرم ہے۔

**س ۵۲۴ :** اگر شرط مسلمہ تھی تو عثمانؓ کی گرفتاری پر رسولؐ معاہدہ سے کیسے چھپ سکتے تھے؟

ج: آئیں کہ جات بھی مبارک ہو۔ حضرت عثمانؓ کو سفیر بن اکبر جب یحیا وہ عمر کی اجازت لینے گئے تھے ابھی تک کوئی شرائط اور معاہدہ نہ ہوا تھا۔ حضرت عثمانؓ کے قتل کی خبر سن کر حضورؐ کا اور مسلمانوں کا مشتعل ہونا، کسی معاہدہ سے انحراف نہ تھا۔ کتب تاریخ غور سے دیکھیں۔

**س ۵۲۵ :** کفار مکہؐ نے کون سی خلاف ورزی کی تھی؟

ج: عزم کعبہ جو ہر شخص کی پناہ گاہ ہے وہاں مسلمانوں کو عمرہ کی اجازت نہ دی اُکٹا ان کے سفیر حضرت عثمانؓ کو زد و کوب کیا اور دو تین سو تبر مسلمانوں پر شخون مارا۔ (کتب تاریخ)

**س ۵۲۶ :** کیا خدا بھی وعدہ دعده کا پاس نہ کرتا؟

ج: وعدہ کا پاس کیا تھی تو غداروں کے خلاف بیعتِ رضوان منعقد کرائی جس شیخ نارا فیں میں۔

**س ۵۲۷ :** اگر کرتا تو بیعتِ شجرہ، کوئی غیر ایمن اور خلاف عد و جہ کی بنار پر منقد کرنے کا حکم کیوں دیتا، کیونکہ بیعتِ رضوان بقول شاعر عثمانؓ کے یہے عقی۔

ج: راضی کی دراز زبان، حضرت عثمانؓ و حضورؐ سے بڑھ کر جن کنک جا پہنچی:

فَمَثُلُهُ كَمَثُلِ الْكَلْبِ إِنْ تَحْمِلُ عَلَيْهِ يَلْهُثُ أَوْ تُتَرْكُهُ يَلْهُثُ

ذَلِكَ مَثَلُ النَّقْوَمِ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِاِيمَانِهَا۔

؛ اس کی مثال کتنے بھی ہے تو اس پر حملہ کرے تو بھی بھونجے، نہ کرے تو بھی بھونجے ایسی بھونک ان لوگوں کی بھی ہے جو ہماری آیات کے سنکریں ۔)

واقعی خدا نے بیعتِ رضوان حضرت عثمانؓ کی بزرگی ظاہر کرنے کے لیے کرانی اور سورت فتح میں اس کا خصوصیت کے ساتھ ذکر فرمایا ہے اور بیعت کرنے والوں کو اپنی رضا اور جنت کی بشارت سنائی ہے۔ یہ ایک آئینی اور بین الاقوامی معاهدہ کی خلاف ورزی ہو جائے پر منعقد کرانی۔ پندرہ سو صحابہ کرامؓ تو اس بیعت سے جنت کے وارث بن گئے۔ مگر اب ۱۵ سو سال بعد مشائق جیسے مسلمانوں کے شمن اور لفار کے ایجنت خود خدا پر بھی سچ پا ہو رہے ہیں۔ لفار کی نکٹ ملالی کا واقعی حق ادا کر دیا ہے۔

س ۵۲۸ : قتل عثمانؓ کی افواہ جھوٹی تھی۔ خدا کو اس کا علم تھا تو پھر ایک جھوٹی افواہ کے باعث اتنا ہتمام کیوں کیا گیا یہ

رج: صحابہ کرامؓ کی عثمانؓ سے محبت اور جذبہ فدائیت و جان شاری کا امتحان لینا تھا جو اسے پوچھیے کہ جب حضرت امیلؓ کو ذبح نہ کرنا تھا تو حضرت ابراہیمؓ سے یہ ڈرامہ کیوں کرایا اور قرآن میں ذکر کا اہتمام کر کے ابراہیمؓ و امیلؓ کا درجہ کیوں بڑھایا؟

س ۵۲۹ : جب معلوم ہوا کہ عثمان زندہ ہیں تو پھر یہ اقدام کیوں نہ رکو دیا؟  
رج: بالا کافی ہے۔ نیز شیعہ علمائے شہادت حسینؑ کے واقعیں لکھا ہے کہ جب حضرت حسین شید ہو گئے تھے تو خدا نے فرشتوں کی جماعت نصرت کے لیے بھی کیوں یہ

س ۵۳۰ : اگر بیعتِ رضوان کا باعث حضرت عثمانؓ کا واقعہ مانا جائے تو خدا کے علم کیلئے رسولؓ کی امانت صداقت کا انکار اور وحی مصنوع جیسے ریک اور جنم لیتے ہیں کیا صداقت ہے؟ میں پر کاری نہ ہب نہیں ہے؟

رج: اگر قرآنی واقعہ شان نزوں کا آپ انکار کر دیں تو کوئی اور واقعہ تراش کر خدا کے علم، رسولؓ کی امانت صداقت کو بجا لیں اور خیالی دین پسچاکر دکھائیں مسلمانوں کے ہاں تو خدا، قرآن، رسولؓ ہمایہ کا جذبہ شہادت، بیعتِ رضوان اور عثمانؓ کی خبر شہادت پر یہ اشتغال اہل ایمان سب بحق امور ہیں۔

نوفٹ: م ۵ سے ۵۲۴ تک سولات غزوہ حنین سے تعلق میں۔ ان کے جوابات

"ہم سنی کیوں ہیں؟ میں ہم دے چکے ہیں۔ یہاں مختصر اشارات کافی ہوں گے۔"

س ۵۲۴، ۵۳۰: جن لوگوں نے بیعتِ رضوان توڑی کیا وہ فضیلت کے تحقیق میں ہے؟

رج: بیعتِ رضوان حضرت عثمانؓ کے قصاص کی خاطر تھی۔ "مسلمانوں میں یہ افواہ بھیل کی کی کہ عثمانؓ قتل کر دیتے گئے۔ انہیں حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو سخت صدمہ ہوا۔ آپ نے قصاص کے لیے صحابہ سے جانبازی کی بیعت لی۔" دیگاری کتاب الشروط، تاریخ اسلام نبی ص ۲۹

توعید بیوت میں نہ عثمانؓ شہید ہوئے نہ عمدشکنی کا موقعہ آیا۔ البتہ جب بلاویوں نے حضرت عثمانؓ کو شہید کر دیا اور کچھ لوگوں نے قصاص لینے میں عمدہ رکاوٹ ڈالی اور طالبین قصاص کو اپنا دشمن جان کر جنگ کی۔ وہ عمدشکنی کا مصدقہ ہیں مگر محمد اللہ بیعتِ رضوان واسطے صحابہ قصاص میں کوئا ہی اور عمدشکنی سے پاک ہیں۔

س ۵۳۱ : قرآن سے جنگ حنین سے تعلق آیات کا مرتفع ترجمہ لکھیے؟

رج: "بے شک اللہ تعالیٰ نے بہت سی جنگوں میں تھاری مدد کی اور حنین کے دن بھی کی

جب تم کو اپنی کثرت پر نیاز آگیا تھا تو وہ تھارے کچھ کام نہ آیا اور باوجود کشادگی کے زین ہم پر نیک ہو گئی پھر تم پیٹھوں پر کہتے گئے۔ پھر اللہ نے اپنی تسلی اپنے رسول پر اور مومنین پر تاری اور وہ شکر ایسا جنم نے نہ دیکھا اور کافروں کو قوبہ سزا دی۔ کافروں کا بدلہ ہی ہے۔ پھر اللہ تعالیٰ رحمت متوجہ کرتا ہے جس پر چاہے اور اللہ بڑے بخشنے والے میراں ہیں" (توبہ ۴ پا)

نوفٹ: آیات کا ترجمہ بلا فسیر حاضر ہے شیعہ کاظمین ثابت نہیں ہو سکتا کیونکہ شکست پائی کا سبب، کثرت پر نیاز کرتا بیاتا ہے۔ بزرگی یا نفاق میں اور یہ اتفاق سبب اور دوسری

حکمت تباہی کی نکت بیعت کا مصدقہ نہ ہو گا کیونکہ وقتی پسپائی کے بعد مسلمانوں نے تائید ایزدی سے ایسے ڈھنڈ کر عمل کیا کہ سب سے غظیم فتح اور مال غنیمت کی کثرت یہاں حاصل ہوئی۔

پھر ثابت قدم نہ رہنے والوں پر اپنی توبہ کا ذکر خیر فرمایا اور معافی کا پروانہ دے دیا۔ خدا کا یہ انعام و فضل، صحابہ کے شمن سبائیوں کو ملانا کے لیے کافی ہے ان کو پاہیزے کر کمال بابس پہن کر امام کریں اور حسد و کینہ کی آگ میں جل سریں۔ ذہب کے جزاء اُن کے فری میں۔

س ۵۲۴، ۵۲۵: خین میں حضرت عثمانؓ کی شجاعت کی کوئی مثال صحیح حدیث سے نقل کریں آپ کے ہاتھ سے صرف ایک مقتول کا نام لکھیں؟  
 رج: مسلمانوں کا شکر بارہ ہزار تھا۔ فتح کم کے دوہزار نو مسلمانوں کے اول قدم ڈالنے کے ادروہ  
 پیدا گے تو دوسرے کو بھی صراحتہ و متازل کر دیا۔ مگر انہن توڑ کی بہت اور انا النبی لا کذب انا ابن عبد المطلب۔ (میں نبی ہوں جھوٹ نہیں، عبد المطلب کا بیٹا ہوں۔) کے رجع  
 نے اور حضرت عیاضؓ کی آواز نے سب کو بھیر لکھا کر دیا ادروہ ایسے جنم کر لاطے کہ ہزاروں کفار کو  
 قتل کر کے چھ ہزار قیدی بنایا۔ چالیس ہزار اونٹ، چالیس ہزار سے زیادہ بھیر لکریاں، اچار ہزار اور قیری چاندی مسلمانوں کے ہاتھ آئی۔ (تاریخ اسلام نجیب آبادی ص ۱۸۷)  
 اب ہر جماہ دکن تفصیل شجاعت اور کارروائی سلسلہ نہیں اسکتی تاکہ کسی عاصی صحابی پڑھنے کا جائے۔ آخر شیعہ بن چارا صحاب حضرت سلمانؓ، ابوذر، عماد و مقادؓ کو ملنے ہیں۔ ان کی بھی ایسی مثال اور مقتولوں کے نام دکھائیں؟

اگر وہاں جرأت نہیں تو کیا ذوالنورینؓ دلماڈ ہیغمیران سے کم رتبہ ہیں کہ انہی یادہ گوئی کر رہے ہیں۔  
 س ۵۲۶: اگر کجا جائے کہ عثمانؓ مدینہ میں نہ تھے تو ثبوت درکار ہے؟  
 رج: وہ من اصحابِ رسولؐ، راضی کو یہ علم نہیں کہ حنین کی جنگ مدینہ کے پاس نہ تھی بلکہ کے مشرق میں طائف کی طرف قبائل ہوازن اور اُرثقیف، جو بڑے جنگ، تیرانداز تھے کے درمیان ہوئی تھی مسلمان ایجھی وادی کے بیچ دریچ راستوں سے صحیح کاذب کی تاریکی میں نیچے اُتر رہے تھے کہ وہ چینہ تیار کفار نے یکدم تیروں کی بارش کر دی اور ابتداءً مسلمان سنجھل نہ کے۔ ہوا جو کچھ ہوا۔ پھر جب ڈٹ کر مسلمانوں نے حملہ کیا تو جنگ کا نقشہ بدال گیا اور عظیم فتح حاصل ہوئی۔ صد افسوس ہے کہ وہنہن اسلام راضی پورا واقعہ سامنے نہیں لاتا۔ صرف وقتی بھلگڑ پر طاعن کے قلعے تعمیر کرتا ہے۔

س ۵۲۷: جن لوگوں نے بعیتِ شجرہ کے بعد عثمانی کی ان کی مذمت کرنا آپ صحیح جانتے ہیں یا نہیں؟  
 رج: جب ہم عثمانی تسلیم ہی نہیں کرتے تو مذمت کیسے کریں؟

س ۵۲۸: اگر نہیں سمجھتے تو قرآن میں یہ مذمت کیوں آئی؟  
 رج: قرآن پر یہ ناپاک بہتان ہے کوئی مذمت نہیں آئی ہے صرف ایک جملہ میں صورت واقعہ کا ذکر کر کے مسلمانوں کو اپنی تصریح سکینت اور غفران و رحمت سے فواز لگایا ہے۔ اور کافرین کے عذاب و جزا پاپ نے کی مذمت مذکور ہے۔ (پنچاہ، ۱۰)

س ۵۲۹: اگر مذمت صحیح سمجھتے ہیں تو شیعوں کے خیال کو ناگوار کیوں خیال کرتے ہیں؟  
 رج: جب قرآن میں مذمت ہے ہی نہیں، شیعوں نے اصحابِ رسولؐ کے بعض میں مشور کر رکھی ہے پھر اگر وہ اسے مطابق واقعہ جانتے ہیں تو غلبت اور حسام ہے۔ ورنہ بن کر اپنے بزرگ بھائیوں کا گوشہ نو شر رہے ہیں اور اگر مذمت کی وجہ ہی نہیں ہے، پھر ڈھٹانی سے تقریر کرتے رسائل جھاپتے، مناظروں کے چیلنج دیتے اور اصحابِ رسولؐ پر بہتان تراشتے ہیں تو یہ بہتان بازی بڑا جرم ہے ہم ان کے الزام کو ناگوار ہی نہیں بلکہ خود ان کو اسلام و ایمان سے محروم جانتے ہیں۔

س ۵۳۰: کیا کسی کتاب میں ہے کہ حضرت علیؑ جنگ خین میں جنگے ہوں ؟ والوں  
 غبارت لکھیں۔

رج: اگر کہیں ہو سمجھی تو ہم اس کی تلاش میں ایمان ضائع نہ کریں گے۔ نہ ایسی روایت سے ذرا کا نیچہ نکالیں گے جہاں حضرت علیؑ کا ذکر نہ ملے کیونکہ حضرت علیؑ سمیت تمام مسلمان مجاہدوں اور انصار کی ہم عزت ہی کرتے ہیں جبکہ عثمانؓ کے ذار کی صراحت کیسی نہیں ہے۔

س ۵۳۱: اگر نہیں ہو سکتی تو مکملاتفاق ہوا کہ حضرت امیر شریعت نے عمدہ نہیں توڑا۔ اب بتائیں کہ ایک شخص کے عمدہ توڑنے کا ۱۰۰٪ یقین ہو۔ دوسروں کے متعلق متصاد گواہیاں ہوں تو یقین بری الذمہ کون ہوگا؟

رج: ہمارے ہاں کسی نے عمدہ توڑا شیعوں کے ہاں کچھ صحابہ نے اور فارجیوں کے ہاں مختلف واقعات کی ساری پر حضرت علیؑ نے توڑا۔ مگریہ دونوں مذہب غلط اور صحابہ و شمنی کا آئینہ ہیں اور تمام صحابہ کرامؓ اس انتہا سے بری الذمہ ہیں، ہم اس میں بحث کر کیمک ایسا نہیں بلانتے ہیں۔

س ۵۳۲: جن کتب میں خین میں اصحاب کے فزار کا ذکر ہے کیا وہ

اہل سنت کی نیں میں اگر شیعوں کی یہ تو آپ کے ہاں کیوں راجح ہیں جب کہ شیعہ سے روایت یعنی آپ جائز نہیں سمجھتے مگر شمرکی روایت نقل کر لیتے ہیں یہ صحابہ سے تبر پر شید و محشر کیوں ؟ رجہ بہ ان کتب کے نام اور پھر اہل سنت کے ہاں معتبر ہونا باطن راضیوں کی تصنیف ہونا ۔ ہم "ہم سُنّی کیوں ہیں ؟" یہنے وضاحت کر چکے ہیں ۔ مراجحت کریں ۔

علانیہ شیعوں سے روایت تو ہم نہیں لیتے مگر قرون اویں میں شیعہ موجودہ دور کی طرح مسلمانوں سے الگ تھا اپنا مہب اور قومی وجود نہ رکھتے تھے۔ تقریب کرنے میں بہت ہوشیار تھے ۔ ہمارے بہت سے علماء نے ان کی ظاہری عدالت و شکل پر اعتبار کر لیا اور روایتیں لیں ۔ وقت گزرنے پر پتہ چلا کہ وہ اپنا زہر اور بعض اصحاب کا گندہ مواد ہماری کتب میں بھی چھوڑ گئے ہیں تو اب ہم "کتاب اللہ، حدیث نبوی، اجماع صحابہ اور اصول شرعیہ" پر ایسی روایات کو پرکھتے ہیں اور روایتی جرائم کے شیعوں کی موضوع دخیل روایات کو پڑھ دیتے ہیں یہاں کئی مثالیں دی جاسکتی ہیں مگر طوالت کے غاف سے صرف کلیہ کاذک کافی ہے ۔ شمرکی روایات بھی نہیں لیتے ۔ تقریب التذیب میں جس شر کا ذکر ہے وہ اور شخص ہے چھٹے طبقے کا صدقہ ہے وفات و دری صدی کے نصف آخر میں ہوئی، جلا و شمر کبیہ ہو سکتا ہے جو ۲۳۷ میں حضرت علیؑ کا خاص عنتحما، پھر حضرت حسینؑ کا قاتل بنا۔ ان شیعوں کے دہبزار ہے ۔ س ۵۲۶ : اگر آپ کے خیال میں چند افراد نے ایسا نہ کیا تھا تو جنگ حسینؑ کے متعلق ان کے کارنامے تلاش کر کے شیعوں کا منہ بند کیوں نہیں کر دیتے ؟

زح : کتب تاریخ میں ہے ؟ مسلمان وادی کی شاخ در شاخ اور پچھیدہ گزر گاہوں میں ہو کر نشیب کی طرف اُترنے لگے تھے ۔ اور صبح کا ذب کی تاریکی پھیلی ہوئی تھی کہ اپاکٹ شمنوں کی فوجوں نے لکین گاہوں سے نکل نکل کر تیر اندازی اور شدید جملے شروع کر دیتے ۔ اس اپاکٹ آپؑ نے والی مصیبت اور بالکل غیر متوقع حملہ کا تیجہ یہ ہوا کہ مسلمان سراسیہ ہو گئے اور اہل مکہ کے دہبزار آدمی سب سے پہلے واس باختہ ہو کر جہاگے ان کو دیکھ کر اور مسلمان ہی جدھر جس کو موقع ملامتشہ ہونے لگے ۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم وادی کے واہنی جانب تھے آپؑ کے ہمراہ حضرت ابو بکر صدیقؓ، حضرت عمرؓ، حضرت علیؓ، حضرت عباسؓ، حضرت

فضل بن حیان، ابو سفیان الحارث اور ایک مختصری جماعت صحابہ کرامؓ کی رہ گئی ۔"  
تاریخ اسلام انجیب آبادی ص ۱۸۰، سیرت ابن ہشام ص ۲۶۳)

اس بಗلدر کو خود حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے بھی معاف کر دیا۔

سیرت ابن ہشام ص ۱۷۷ میں ہے کہ ام سليم نے حضورؓ سے کہا: "آپ ان لوگوں کو قتل کریں جو آپ سے بھاگے۔ جیسے جنگ کرنے والوں کو آپ قبل کرتے ہیں" ۔ "تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے کہا: اے ام سليم! کیا اللہ کافی نہیں ہے؟" ایک روایت میں ہے کہ "اللہ تعالیٰ نے کفایت کی ہے اور اچھائیا ہے" ۔

یہاں سیرت کے حاشیہ پر ہے کہ حضورؓ کے ام سليم کو تردیدی جواب سے یہ مسئلہ نکلا ہے کہ حسینؑ کے دن مسلمانوں کا فراز کبیر و گناہوں سے رنجنا۔ علمائے صرف بد کے دن فراز کو کیا رہیں گے کہ اللہ نے فرمایا؟" اور اس دن جو پیغمبرؓ پھیرے گا۔ اسی دن میں فراز کرنے والوں کو معاف کر دیا و نَقْدَ عَفَا اللَّهُ عَنْهُمْ اور حسینؑ والوں کے متعلق بھی معافی اُتری۔  
دو یوم حسینؑ .. ای .. غفور رحیمؑ

شیعین اور دیگر صحابہ کرامؓ کی ثابت تدبی و واضح اور بزرگی کی دلیل ہے لیکن کیا یہ حضرت علیؑ کی تسلیم ہے کہ باقی سب صحابہ پر کچھ اچھائے رہ بہ محل و موقوف کی نزاکت، بے لبی اور ضاد و رسولؓ کی معافی اور ان کے دیگر کارناموں کو بالکل نظر انداز کر دو اور کافروں سے بھی بڑھ کر کیتیں ہیں کا ثبوت دو پھر پر جنگ جو عظیم الشان فتح سے آبدار ہوئی، کیا صحابہؓ ہی کے تیروں تکواروں اور نیزوں کی رہیں منت نہ تھی؟ کیا کسی راضی نے بھی یہاں تیر چلایا تھا تو آپؑ کے ۳۰ یاروں نے بھی کوئی کمال دکھایا تو سامنے لا یتے۔ حضرت علیؑ المتفق علیہ مقتولوں کی فہرست بنائیے۔ سیرت ابن ہشام سے تو ایک مقتول نہیں ملت۔ ایک کے اوپر کی ٹانگیں حضرت علیؑ نے کاٹیں وہ گرا تو انصاری ساختی نے اسے قتل کیا۔ (ابن ہشام ص ۲۶۳) - اس کے سواباقی ہزاروں کفار صحابہ کرامؓ کی تکواروں سے ہی جنم رسید نہیں ہوئے؟ حضرت ابو قاتلؑ نے ۲۰ کو قتل کیا اور ہتھیار لیے۔ (ابن ہشام ص ۱۹۱) - ابو عامرؑ نے ۹ مشرکوں کو قتل کیا۔ (الیضاام ص ۹۹) کیا حلقائؑ کو جھلکانا اور "خیر اُمرت" کی کرار کشی کر کے رُسوئِنؑ خدا کا بھی دل و کھانا کسی مسلمان

ہے یہ بطور شرعاً مکمل کے ہے وہ تمام سیرت تکاروں کا اتفاق ہے کہ جنگ بد رہیں ایک مسلمان بھی نہیں بھاگا۔

کی شان ہے؟

س ۵۲۸ : اگر آپ ایسے شواہد پیش کرتے ہیں مگر شیعہ مہٹ دھرم سے آپ کی بات کا اعتبار نہیں کرتے تو ایسی مثال دیں جسے شیعوں نے نامعقول جرح کر کے جھبڑلایا ہو؟

ج : عمدہ بیوی کے، غروات و سرایا صحابہ کرامؐ کی بہادری اور عظیم فتوحات سے لبریز ہیں کسی میں شکست یا پائی نہ ہوئی صرف دوجگوں میں وقتی پی پائی ہوئی اور اس کا سبب بھی قرآن نے خود یہ بتایا کہ احمد بن امیر کی حکم عدوی تھی اور جنین میں اپنی کشت پرناز تھا۔ بلور درس حکمت الشد نے قدم ڈالنکار میں کل بتایا کہ فتح و شکست میرے قبضے میں ہے۔ کشت اور جنگی مبارت سے صرف والبتر نہیں ہے پھر احمد و جنین میں بھی دل شکنی کے باوجود دوبارہ جرأت منداہ محلے۔ ثابت قدیم، میدان جیت لینا، مغلق بمباحثت میں کتب تاریخ سے ہم نقل کرتے آ رہے ہیں لیکن وہ کون سی مثال ہے جسے شیعہ نے انصاف سے مان لیا اور نامعقول جرح نہ کی اور حقیقت کو ز جھبڑلایا۔ دراصل شیعوں نے قرآن کو، مشن نبوت کو، صحابہ کرامؐ کے ایمان و کردار کھٹبلے نیں کوئی کسر ز چھوڑی وہ تاریخی صحیح واقعات کو کہاں مانتے ہیں؟ ان کا مقصد صرف حضرت علیؑ کو مافق البشر (خدا) اور نبی سے بھی افضل باد کرانا ہے۔ باقی تمام صحابہ کرامؐ کی تکذیب اور کردار کشی کرنے ہے شیعہ مقرروں کا ایک ایک مسلم مصنفوں کا ایک ایک پیر اگراف مشائقِ دُنیا کا ایک ایک سوال یہ بتاتا ہے کہ نامعقول ہفوات سے شیعوں نے ہر حقیقت کو جھبڑلایا ہے۔ ان اسوالوں میں بھی بھی تکذیب ہے اس لیے ہم دیانتہ یہ لکھنے کو جبور ہیں کہ شیعوں کا اس اسلام سے رائی برادر بھی تعقیل نہیں جو رسولؐ ندانے ۳ سال میں اپنی اُمّت کو پڑھایا سکھایا اور ان کو نمونہ ہدایت بن کر اپنی یادگار چھوڑا۔ وہ قرآن، سنت رسولؐ اور صحابہ کرامؐ کے قطعی منکروں مکذب ہیں ذرہ بھی خوفِ خدا، رسولؐ اللہ سے رشتہ کا پاس اور اسلام سے محبت ہوتی تو یہ ترازوہ خالی کبھی نہ کرتے جو کوئی ہندو، سکھ، عیسائی، ہیودی ہو رخص بھی نہیں کر سکتا۔

اللَّهُمَا اخْذِ الشَّيْعَةَ وَاهْلَكْهُمْ وَدَمِدِرْ يَارَهُمْ وَشَتَّ شَمَلَهُمْ  
كَمَا اهْلَكْتَ عَادًا وَثَمُودًا وَاهْلَكْتَ الْأَمْرَانِيِّينَ الْمُتَشَيْعِيِّينَ مِنْ  
إِيَّدِي الْعَرَاقِ۔ اللَّهُمَا خَذْهُمْ إِذْ هُمْ عَزِيزٌ مُّقْتَدِرٌ۔

س ۵۲۹ : کیا آپ کے عقیدے میں فرشتے ہے حیار ہو سکتے ہیں؟ اگر ہو سکتے ہیں تو ایسے تین فرشتوں کا تعارف کرائیں۔

ج : دشیور نہیں کر لے جیا بن کر مسلمانوں کی پرده دری کریں بکر مسلمان اور بایار ہیں۔ کسی کے غائب تلاش نہیں کرتے۔ تین کے عیب تلاش کرنے والا گروہ ایمان، اسلام، صفات تینوں ہم ہے۔

س ۵۳۰ : اگر فرشتے مخصوص اور بایار ہیں تو حضرت عثمانؓ سے کون سی خصوصی حیار کرتے ہیں؟

ج : جیسا فطری وصف خیر کا نام ہے جو کسی میں کچھ کمی کوتا ہی یا مکروہ حالت دیکھ کر اسے پچھاٹنے اور سواندھ کرنے پر صاحب حیار کو آمادہ کرتا ہے مثلاً احیاناً کسی کا ستر دیکھ لیا یا بدلاں عیب نظر آگیا تو قون کے خلاف ناپسند بات دیکھ لی تو اگر دیکھنے والے نے شرم سے خاموشی اختیار کر لی تو کما جائے گا اس نے شرم و حیا سے کام لیا۔ مگر جس نے اسے شور کیا تو کما جائے گا اس نے بے حیا سے کام لیا۔ حیار کا ایک غفوم کسی کا عملی احترام ہے۔ اور یہ جذبہ شرم و حیا، شخصیت کے اعتبار سے کم و بیش ہوتا ہے اور مجاہدہ میں کسی شخص سے شرم و حیا، شخصیت بزرگی اور احترام کا اقرار ہوتا ہے۔ مثلاً ہم نے تکلف بول چال کریں ہوں اپنیک استادیا والدین یا اور کوئی خاص بزرگ سامنے آجائے تو ہم شرم و حیا سے بالکل چپ سادھلی پر دیکھیں گے۔ فرشتوں کا حضرت عثمانؓ سے حیار کرنا، اسی دوسرے غفوم کے اعتبار سے ہے کہ وہ ان کو دیکھ کر ہی سرتاپا احترام بن جاتے ہیں جیسے صور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے پہنچ لی پر کپڑا برابر کر کے عثمانؓ کے اسی احترام و حیار کا انہما کیا تھا۔ اس لحاظ سے فرشتوں کو دوسروں کے حق میں بے حیاء کرنا جائے گا بلکہ حضرت عثمانؓ کی کمال بزرگی کی دلیل و فضیلت سمجھا جائے گا یعنی فرشتے بنت احترام اور پاس و لحاظ حضرت عثمانؓ کا کرتے ہیں اور وہ کاہنیں کرتے تھجب ہے کہ عرقن لوز سے بے حیار ہی نکلے کہ وہ غفوم اول کے اعتبار سے بھی حضرت عثمانؓ کی اپنے خیال میں، کمی اور کوتا ہی کوچھ پاتے نہیں بلکہ وفاحت و بے حیا سے دنیا کے عالم میں رسووا کرتے رہتے ہیں۔ واقعی فرشتے بایا ہیں، شیعہ محمد از حیار ہیں۔

س ۵۳۱ : اگر حضرت عثمانؓ "ذو النورین" تھے تو پھر ابواب کو دو فرزوں کا باب کیوں نہ مان لیا جائے کہ وہ ان کا والد نسبتی تھا۔

ج: بے جیان اور گتاخی کی حد کر دی کہ ”دوفروں کا باپ“ حضور کا وصف اور خاص تعا  
س نے ابوالبوب کثیر کا فرنکویہ وصف الات کر دیا۔ جب ابوالبوب نے شمنی رسول میں آپ کی بیان  
لیئے ہی سے انکار کر دیا تو وہ ان کا خسر اور نسبتی باپ کیسے بنے؟

س ۵۵۲ : اس فضیلت میں ابوالبوب کو خاص مقام فضیلت حاصل ہو جاتا ہے؟  
ج: ہرگز نہیں۔ اس کی بد نجتی اجاگر ہوتی ہے کہ اس نے بتوت کے ان عصوم نوروں  
کو گھر نہ آئے دیا۔ ابوالبوب کی فضیلت شیعہ کے ہاں ہو گی جو کفر و شرک میں شیعہ کا ہاشمی پیشو اتحاد اور  
بناتِ رسولؐ کا ذمہن اور منکر فضیلت تھا۔

س ۵۵۳ : رسولؐ کی صحیح مرفع حدیث پیش کریں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم  
نے اپنی ان ربیبہ بیٹیوں کو نور فرمایا؟

ج: ہمیں کیا ضرورت ہے کہ حضرت فاطمہؓ کو حضورؐ کی ”نورچشم“ تب تید کریں کہ ایسا زمان  
رسولؐ ملے درز نہیں۔ رشتہ اولاد دنظام ہونے کے لیے کسی بھی محاورہ اور لفظ کا استعمال کامن ہوتا  
ہے رواہ باپ کرے یا کوئی اور نورچشم۔ نور عین بیٹی کے لیے عربی، اردو، فارسی میں  
کثیر لاستعمال لفظ ہے۔ اس محاورہ سے ان دو صاحبزادیوں کو آپ کے دونوں کہا جاتا ہے  
اور عثمانؐ ذوالنورین سے ملقب ہیں۔ اور حدیث صحیح مرفع بھی موجود ہے:

حضرت عبداللہ بن عباسؓ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا مجھے اللہ  
نے وحی بھی ہے کہ میں اپنی دو انہکھوں (نورچشم بیٹیوں) کو عثمانؐ سے بیاہ دوں۔ اسے طبری  
نے روایت کیا ہے۔ (ریاض النفحہ ص ۱۱۲ ۲۶ ط مصر)

کریمان لغت (مصباح اللغات ص ۳۶۷) میں دو انہکھوں کو کہتے ہیں۔ نور و لطافت میں  
بیٹی کو آنکھ سے تشبیہ دی جاتی ہے اور نورچشم کا بیٹی پر اطلاق اسی وجہ سے ہے۔  
س ۵۵۴ : حدیثیہ کے موقع پر عثمانؐ کیوں سفیر بنائے گئے؟ عمرؐ نے ذمہ داری کیوں  
قبول نہ کی؟

ج: یہ طعن مطاعن فائدتی میں کرنا چاہیے تھا۔ عثمانؐ کے لیے تو یہ سفارت باعث  
صد فضیلت ہے اولًا حضورؐ نے حضرت عمرؐ کو ہمیں چنان تھا پڑھلے چلا کر وہ کامل مومن اور پیغمبر مونین

کے نمائندہ تھے لیکن وجبہ معقول خود یہ عرض کی کہ میرا جانا بار آمد ثابت نہ ہو گا کیونکہ میرا مزاج تیز ہے  
قریش کو میرے ساتھ قدمی ہے وہ مجھے چھپڑ کر جگ کریں گے۔ میری برادری بھی وہاں نہیں ہے  
تو صلح کے بجائے حالات اور کشیدہ ہو جائیں گے۔

لیکن آگر آپ عثمانؐ کو بھیجن گے تو مفید رہے گا۔ کیونکہ یہ برادری اچھتی  
بھی مکہ میں ہیں۔ ان کو اگر چھپڑ بھی گیا تو برداشت کریں گے یا چرقوم اپنے تحفظیں لے لے گی  
اور سفارت کا منفید نتیجہ سامنے آجائے گا۔ حضورؐ نے اس مشورہ پر عمل کیا۔

بڑھاں دو بنوں بزرگوں کا ایمان، تینی کا ان پر اعتماد اور نمائندہ اہل اسلام ہونا ثابت ہوا  
جس کے شیعہ منکریں۔ حضورؐ نے حضرت عثمانؐ کی طرف سے خود اپنا ہاتھ دوسرا پر لکھ کر بیعت  
کی اور فرمایا وہ اللہ اور اس کے رسولؐ کا امام کرنے گئے ہیں تو حضورؐ کا ہاتھ عثمانؐ کے لیے لوگوں  
کے اپنے ہاتھوں سے بہتر تھا۔ (تاریخ الحلفاء ص ۱۱۱)

س ۵۵۵ : حضرت ابو بکرؓ کے دور میں عثمانؐ کیاریاستی ذمہ داری رکھتے تھے؟

ج: مدینہ کے مفتی، کامیابہ خاص اور شورائی کے ممبر تھے اور پر ایجوبیٹ سیکرٹری بھی تھے۔  
صدیقؓ کا آخری وصیت نامہ اور حضرت عمرؐ کی نامزوںگی حضرت عثمانؐ نے ہمیں بھی اور تصدیق الیکٹریشن  
کی۔ (تاریخ اسلام ندوی ص ۱۲۱) تفصیل تاریخ اسلام بخیب آبادی ص ۲۶۸ پر دیکھیں۔

س ۵۵۶ : حضرت عثمانؐ نے مردان کو فرقہ کا خمس معاف کر دیا اور رشتہ داروں کو کافی  
مال دیا کیا یہ قومی اثاث تھا یا ذاتی ملکیت تھا؟

ج: بخشش کی بات غلط ہے مردان نے ۵ لاکھ میں افریقیہ کا خمس خرید دیا تھا  
(ابن خلدون ص ۱۲۹ ج ۲)

تاریخ اسلام ندوی ص ۲۲۳ پر ہے: ”بیت المال میں تصوف کے سلسلے میں جو واقعات  
بیان کیے جاتے ہیں وہ نہایت سخت شدہ شکل میں ہیں۔ اصلی شکل میں وہ قابل اعترض نہیں  
شتماروں کو طراپیس کے مال غنیمت کا کوئی حصہ آپ نے عطا نہیں کیا تھا بلکہ اس نے ۵ لاکھ  
میں خریدا تھا۔“

رشتہ داروں کو عطا یا ذاتی مال سے دیتے تھے خود اس اعتراض کے جواب میں فرماتے ہیں:

"لوگ کہتے ہیں کہ میں اپنے فائدان والوں سے محبت کرتا ہوں اور ان کو دیتا لیت ہوں لیکن میری محبت نے مجھے فلم کی طرف مائل نہیں کیا بلکہ میں ان کے واجبی حقوق ادا کرتا ہوں۔ جو کچھ میں ان کو دیتا ہوں میں اپنے ذاتی مال سے دیتا ہوں۔ مسلمانوں کا مال نہیں اپنے لیے حلال سمجھتا ہوں نہ کسی دوسرے کے لیے۔ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم، ابو بکرؓ اور عمرؓ کے زمانے میں بھی اپنے ذاتی مال سے ان کو بڑی بڑی رقمیں دیتا تھا حالانکہ اس زمانے میں بخیل و عرض تھا اور اب جبکہ فائدانی عمر کو پیغام بچا ہوں۔ زندگی ختم کے قریب ہے اور اپنا تمہارے پانے ہیں ویاں کے پر کر دیا ہے تو ملکیں ایسی باتیں مشور کرتے ہیں" (تاریخ طبری ۲۹۵۲ وندوی ص ۲۲)

س ۵۵: تاریخ الفلاح میں ہے کہ حضرت عثمانؓ نے شبے پہلے لوگوں کی جائیں مقرر کیں۔

تو اسلام میں شبے پہلے جاگیرداری کا بانی کون ہوا؟

ج: کچھ لوگوں کو خدماتِ دینی کے صلے میں زین الانت کر دینا فی نفسہ گناہ نہیں۔ بلکہ سنتِ نبوی سے ثابت ہے۔ خبر کی فتح کے بعد آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت عمرؓ کو ایک قلعہ اراضی شیخ نامی مرحمت فرمایا تھا۔ (تاریخ اسلام ندوی ص ۱۹۴)

نیز اسلام کا قانون من احیا ارض الموات فہی لہ۔ جو بخوبی میں آباد کر کے مقابل کاشت بنائے تو وہ اس کا مالک ہو جاتا ہے۔ بہت سی عراقی زمینیں اس طرح آباد ہو کر جاگیریں نہیں۔ وہ جاگیر والہ نظامِ مذموم ہے جیسیں ظلم تعددی کی خاطر اپنے لڑکیوں کو زمینیں دے دی جائیں اور وہ عوام کے حقوق کا استھان کریں جیسے انگریزوں کے دور میں کئی شیعہ رئیس جاگیر دار بنائے گئے۔

س ۵۶: جمع کی اذان اول کب راتج ہوتی؟ دوسری اذان اور ابو بکرؓ و عمرؓ نے ماں میں اس اذان کا رواج کیوں نہ تھا؟

ج: عمدہ نبوت میں اور شیخین میں، حضرت عثمانؓ کے زمانے کی پہ نسبت مسلم آبادی محمد و تھی، شمس اتنا بڑا اور ترقی یافتہ نہ تھا۔ پہلی اذان کے وقت لوگ عموماً موجود ہوتے اور خطبہ معاشر ورع ہو جاتا۔ عہد عثمانی میں تهدی و مسحت ہوتی۔ کاروبار میں انہماں ہوا۔ اذان پر لوگ جمع ہوتے ہوئے خطبہ سننے محروم ہو جاتے تو دوسری اذان کے اضافہ سے مکمل خطبہ

سننے میں سوت پیدا ہو گئی۔ حضرت عثمان غلبہ راشد ہیں۔ اس کا اضافہ آپ کے لیے درست تھا۔ حضور کا ذمہ ہے: "وَوَلِيْتُ مِنْيَ سُنْتَ، پُرْضَلْوَهُ اَوْ مِنْيَ فَلَوْهُ، رَاشِدِيْنَ كَطَلِيقِ پُرْضَلْوَهُ" (ترمذی، ابو داؤد، احمد)

س ۵۷: نماز عید سے قبل کس بادشاہ نے خطبہ غلافِ سنت پڑھا؟  
ج: بسیروٹؓ نے اولیاتِ عثمانؓ میں یہ بات لکھی ہے مگر ویکھ موڑھین اسے مروان یا عبد اللہ کی طرف نسبت کرتے ہیں اور حضرت عثمانؓ کی طرف نسبت نہیں کرتے بالفرض اگر کبھی ایسا ہوا تو یہ اصطلاحی خطبہ نہ تھا، بلکہ بطور وعظ و تنکیر خطاب تھا۔ جیسے ہم آج کل عید و چھبوڑے پہلے تقریبیں کرتے ہیں۔

س ۵۸: عثمانؓ نے ولید شرابی کو کوڑ کا گورنر کیوں بنایا؟  
ج: ولید میں انتظامی لیاقت کافی تھی اور اس کی شراب نوشی بعد میں خالہ ہرثیؓ حضرت عثمانؓ ابی و قاص سے متلوں مزاج کو فی شاکی تھے۔ لہذا ان کے بجائے ولید کو مقرر کیا۔ پھر طبری کی تحقیق میں الزام شراب نوشی جھوٹا تھا۔ چونکہ اس پر گواہیاں مل گئیں تو احادیث میں بطور واقعہ ذکر آگیا اور ولید پر حضرت عثمانؓ نے حضرت ملنؓ کے ہاتھوں شراب نوشی کی حد مبارکی کرائی اور وہ پاک ہو گئے تو کسی پر کوئی اعتراض نہ رہا۔

س ۵۹: عمر بن العاصؓ نے حضرت عثمانؓ کی بہن کو طلاق کیوں دی؟  
ج: خانگی معاملات میں دفل دینا ذیل لوگوں کا کام ہے نکاح و طلاق کے واقعات ہر خاندان میں ہوتے رہتے ہیں۔ بتائیے خواہ ہر ہیں زینبؓ کو ان کے خاندان ابن جعفر نے کیوں طلاق دی تھی؟ تاریخ میں وجہ حضرت عمرؓ کی مصر سے معروفی تھی ہے۔

س ۶۰: تاریخ اعشم کو فی میں ہے کہ حضرت عمار کو عثمانؓ نے اتنا پڑایا کہ مرضے فتنہ ہو گیا۔ کیوں، کیا سب صحابہؓ عادل ہیں؟

ج: اعشم کو فی راضھی ہے۔ روایتِ حجۃت نہیں۔ سب صحابہؓ عادل ہیں۔ اگر غلط فرمی سے کسی صحابی نے ایسی بات کی جو مقابل مواجهہ تھی جیسے عمار سبائیوں کی بغاوت و انشا پسندی سے متاثر ہو رہے تھے اگر عثمانؓ نے کچھ سزا دی ہو تو بحثیت غلبہ و حاکم ایسا حق رکھتے تھے

حضرت علیؑ اور علیؑ نے بھی سیاسی صلح کی بنار پر عمال کو علانیہ سزادی تھی تاریخ طبری ص ۳۹۹  
پر ہے۔ کعمر اور عباس بن عتبہ بن الجبیر کے دریان جھگڑا اور گالی گلوچ ہوا۔ حضرت  
عثمانؑ نے دونوں کوتادیا مارا، تو اس سے آئی عمار اور آئی عتبہ میں دشمنی ہو گئی۔ عثمانؑ سے  
بھی یہی ناراضگی بنتی۔

س ۵۶۴ : حضرت ابوذرؓ کو عثمانؑ نے ملک بد کیوں کیا؟

ج: بھجو ٹاطعن ہے۔ حضرت ابوذرؓ از خود رہنہ میں جاہل ہے تھے۔ اس کی تفصیل یہ ہے  
کہ حضرت ابوذرؓ جائز سرماہی داری کے بھی خلاف تھے۔ ان کے مشرب میں کل کے لیے کچھ اٹھا  
رکھنا جائز نہ تھا وہ شام میں سرماہی داری کے خلاف وعظ کئے پھرتے تھے۔ (جبوتا ڈنڈاے  
مارتے تھے) اس سے بدامتی پھیلنے کا اندازہ تھا اس لیے امیر معاویہؑ نے حضرت عثمانؑ  
کو کچھ بھیجا کر ان کو شام سے بلا یعنی۔ حضرت عثمانؑ نے امن عامر کے خیال سے اپنے پاس  
بلایا اور فرمایا کہ آپ میرے پاس رہیے۔ آپ کی کفالت میں کروں گا لیکن وہ ایک بے نیاز  
بزرگ تھے جاپ دیا مجھے تھا ری دنیا کی ضرورت نہیں ہے اور خود مدینہ کے قریب ایک  
ویرانہ زندگی میں سکونت اختیار کر لی۔ (ابن سعد ج ۱ قسم اول ص ۱۶۲، تاریخ اسلام  
ندوی ص ۲۲۱، تاریخ اسلام بجیب آبادی ص ۲۳۶)۔

س ۵۶۵ : صحیح بخاری کتاب manus میں حضرت علیؑ کا قول ہے: "میں حضورؐ  
کی حدیث کو کسی کے قول سے نہیں چھوڑ سکتا" ایسا کیوں فرمایا؟

ج: یہ ایک فقی مسلک میں منتخب اور افضل ہونے نہ ہونے کے بارے میں اختلاف کا  
ذکر ہے۔ حضرت عثمانؑ مفرد حج کو افضل سمجھتے تھے۔ کیونکہ اس میں براہ راست احرام حج ہی  
کے لیے ہوتا ہے تو حج قرآن سے تنزیہاً منع کرتے تھے۔ حضرت علیؑ کو اختلاف  
تحاکر سنت رسولؐ قرآن کی موجودیہ۔ لہذا میں اسے نہیں چھوڑتا۔ (بخاری ص ۱۳۱)۔

س ۵۶۶ : اذانِ عجم کا اجراء؟

ج: جواب لگز رچکا ہے۔

س ۵۶۷ : حضرت عثمانؑ نے ایامِ حج منی میں قصر نہ کی۔ رکعت پڑھائیں۔ کیوں؟

ج: حضرت عثمانؑ نے قیام کی نیت کر لی تھی۔ نیت قیام سے بھکم نبوی نماز پڑی پڑھی جاتی  
ہے پرانچے خود لوگوں کے جواب میں یہی وجہ بیان فرمائی۔ (مسند احمد بن بشیر ص ۱۰۷)۔

س ۵۶۸ : مروان بن حمک کو مدینہ والپ کیوں بلایا۔ فدک کی جاگیر سے کیوں دی؟  
ج: مروان شیخین کا کچھ نہ گلتا تھا نہ اخیں اس کی ضرورت تھی بلکہ مروان حضرت عثمان کا چاہزادہ  
بھائی تھا۔ مجرم اور دربدردشہ اس کا باپ تھا مروان نہ تھا وہ تو مصیر الشیخ ہونے کی وجہ سے  
باپ کے ساتھ تبعاً دربدرد ہوا تھا۔

پھر حضرت عثمانؑ نے حضورؐ سے ان کے لیے معافی طلب کر لی تھی اور آپ کو مل گئی تھی  
جس کا درود رون کو پڑتے تھے۔ اب حضرت عثمانؑ نے سابق اجازت اور صدر حجی سے لے قصور مروان  
کو بلایا اور اس کی لیاقت و ہوشیاری سے کام لیا۔ یہ کوئی شرعاً گناہ نہیں ہے۔ مروان کو فدک  
کی اواسیگی غلط اولاد ہے۔ صحیح یہ ہے کہ مروان فدک کا والی اپنے درمیں ہوا۔ اور عتمانی  
میں فدک کا فائدہ بدستور بتوہاشم اور فقرار اٹھاتے رہے۔

س ۵۶۹ : کیا یہ درست نہیں کہ عتمانی میں ان کے سوا کسی کا تجارتی طیور سمندر  
میں نہ چلتا تھا؟

ج: ہماری نظر سے یہ تاریخی بات نہیں گذری۔ اگر ہو بھی تو دوسرا کوئی اتنا مالدار نہ ہو گا  
کہ وہ بیڑا بنا کر سمندر میں چلا سکے۔ اجارہ داری کا طعن تب ہو کہ حضرت عثمانؑ نے صراحتاً اور لوں کو  
تجارتی جہاز چلانے سے منع کر دیا ہو۔ آپ عتمانی نبوت سے مالدار ترین تھے۔ بیک دفعہ لاکھوں  
ہزار لوں دراہم و دینار را خدا میں خرچ کرتے تھے اور خدا دیتا بھی بے حساب تھا۔ یہ طعن  
تو ان کے مال و نعمت پر حسد کی پیداوار ہے۔

س ۵۷۰ : تاریخ اسلام علام عباسی ص ۱۲۵ پر ہے کہ حضرت عثمانؑ نے عالم انناس کو  
بارش کے پانی نہ کے محدود کر دیا اور رشتہ دار فائدہ اٹھاتے رہے۔

ج: اصل کتاب ہمارے سامنے نہیں۔ درہ سائل کا دروغ ظاہر ہو جاتا۔ حضرت عثمانؑ  
نے یہود سے مزمانگی قیمت پر کوئی خرید کر وقف کر دیتے۔ صرف ایک پیالہ پانی اپناتھ سمجھا۔  
بیت المال سے کبھی کھانا نہ کھایا۔ جو سامان ہوتا ہر کسی کو بقدر حصہ تقسیم کر دیتے۔ ان پر بارش

یک غلام تیار کیا۔ بہت المال کی اونٹی چڑک کر اس کے حوالے کی اور ابن ابی سرح کے نام مسند  
بن ابی بحر کے قتل کا خطاب سے دے کر اپنے شکر سے آگے پیچے ایسے گذار اکوہ شکوک ہو کر پڑا  
جانے اور یہ دوبارہ فتح کھل کر دیں چنانچہ ایسا ہی ہو گیا اور مختلف ستوں کی طرف جلنے والے  
بیک وقت مدینہ لوبت آئے۔ تاریخی شہادتیں ملاحظہ ہوں ۔

”مصری حضرت علیؓ کے پاس آئے۔ اپنا مطلب بتایا تو حضرت علیؓ نے ان کو پیچ کر چکار دیا  
اور فرمایا نیک لوگ جانتے ہیں کہ مرد اور خشب والے شکر حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی  
زبان سے لعنتی ہیں۔ دفع ہو جاؤ اندھارا ساتھ نہ دے۔ بصری حضرت طلحہ کے پاس آئے  
آپ نے بھی ان کو بھی جواب دیا۔ کوئی حضرت زبیرؓ کے پاس آئے۔ آپ نے بھی ان کو بھی  
جواب دیا۔ پھر یہ لوگ باہر نکلے اور یہاں دکھل دیا کہ وہ واپس جا رہے ہیں۔ تو قائم خشب اور اس  
سے سرک کر اپنے شکر دل تک جا پہنچ جوتین کوس کے فاسلے پر پڑھرے ہوئے تھے تاکہ مدینہ  
والے منتشر ہو جائیں۔ پھر یہ دوبارہ لوبت کر آجائیں۔ چنانچہ اہل مدینہ قوان کے نکلنے کی وجہ  
سے منتشر ہو گئے۔

جب یہ بلوانی اپنے شکروں تک پہنچ قوان کو ساتھ لے کر اپنے کام میں پہنچ گئے اور  
مدینہ والوں کو توب پتہ چلا جب شتر کے آس پاس تباہی میں بلند ہو رہی تھیں۔ یہ شکر تک ہوں میں  
اُتر پڑے۔ حضرت عثمانؓ کا گھیراؤ کر لیا اور کما امن اسے ملے گا جو ہاتھ بند رکھے گا۔  
حضرت عثمانؓ نے لوگوں کو چند دن نمازیں پڑھائیں۔ لوگ گھر فوں میں دبک بیٹھے اور  
کسی کوبات سے نہ روکا۔ لوگ بلوانیوں سے گفتگو کرنے آئے جن میں علیؓ بھی تھے تو آپ  
نے پوچھا۔ تھمیں واپس جانے کے بعد کس چیز نے پر ڈرام بدلتا ڈایا؟ کہنے لگے ہم تے  
ڈاکیے سے خطا پڑا ہے جس میں ہمارے قتل کا حکم ہے۔ طلحہؓ آئے تو بصریوں نے یہی کہا۔  
زبیرؓ آئے تو کوئیوں نے یہی کہا۔ پھر کوئیوں اور بصریوں نے کما ہم اپنے (مصری) بھائیوں کی  
مدکرنے اور دفاع کرنے آئے ہیں۔ گویا وہ پیدے سے ایک قت اور ڈرام طے کر چکے تھے۔  
تو حضرت علیؓ نے کہا: اسے کوفیو، اور اے چبریو، تھمیں کیسے پتہ چلا کہ مصراویں نے خطا پڑا  
ہے حالانکہ تم کمی کوں جا پہنچ کے تھے۔ پھر ہماری طرف لوبت آئے۔

هذا والله امر ابر من بالمدينه قالوا  
فضعوه على ما شتم لا حاججه  
بلواني کنه لگے تم جیسے چاہو سمجھو ہیں اس شش  
کی ضرورت نہیں۔ ہم سے الگ ہو جائے (غلظت  
لتاف هذالرعب بن لیعتزلنا  
(طبری ص ۲۵۹ تا ص ۲۵۷) چھوڑ دے)۔

پھر جب حضرت عثمانؓ سے پوچھا گیا تھا کہ اونٹ بیت المال کا ہے؟ غلام تھارا ہے؟  
خط تھارے نام سے لکھا گیا ہے اور تھاری بھی ہے؟ تو حضرت عثمانؓ نے جواب دیا تھا:  
دو باتیں مانو: یا تو دو گواہ میرے خلاف پیش کر دیا میری قسم پر اعتبار کرو۔ کہ خدا کی  
قسم جس کے بغیر کوئی معبد نہیں، نہ میں نے لکھا، نہ لکھوایا، نہ مجھے اس کا علم ہے۔ نیکریا تم  
جانتے ہو ایک خود میرے کی زبان اور نام سے لکھا جاسکتا ہے۔ جعلی مُصر بنانی جاہکتی ہے؟  
بلواني کنه لگے، خدا نے تیراخون حلال کر دیا تو نے وعدہ توڑا۔ چنانچہ بلوانیوں نے آپ  
کامی اصرہ کر لیا۔ (طبری ص ۲۵۶ تا ص ۲۵۷)۔

تاریخ اسلام بحیب آبادی ص ۳۶۲ میں ان سب واقعات کے علاوہ یہ بھی ہے کہ بلوانیوں  
نے کہا، اے علیؓ آپ ہماری مدد کریں؟ حضرت علیؓ نے انکار کیا تو انھوں نے کہا، آپ نے ہمیں  
لکھا کیوں تھا؟ حضرت علیؓ نے فرمایا، میں نے کبھی تم کو کچھ بھی نہیں لکھا۔  
کیا اس تفصیل سے یہ واضح نہ ہو گیا کہ یہ بد بحث سبائی حضرت عثمانؓ کو شنید کر کے حضرت  
علیؓ وصی کو ضدیف بنانا چاہتے تھے۔ خط وغیرہ کا ڈرامہ خود بنانکر آپ کے قتل کا بہانہ بنایا تھا اور  
حضرت علیؓ کو بھی مدد کرنا چاہتے تھے۔

س ۳۲۵: محمد بن ابی بحر نے طلحہؓ، زبیرؓ اور علیؓ سے کیا شکایت کی تھی؟

رج: اپنا ہی جعلی خط دکھا کر حکم قتل کا الزام عثمانؓ پر لکھا یا تھا۔

س ۳۲۵: جب صحابت اصل مجرم مران طلب کیا تو انھوں نے اسے کیوں پناہ دی؟  
رج: سابق تفصیل کے مطابق جب مران بھی خط کا کاتب اور مجرم ثابت نہیں ہوتا تو کیسے  
بلے قصور شخص کو غنڈوں کے حوالے کر کے قتل کر دیتے؟

س ۳۲۶: اہل مدینہ نے حضرت عثمانؓ کی طرف داری کو کیوں پسند نہ کیا؟

رجہ دو حضرت عثمانؓ کو قتل سے بچانا چاہتے تھے، مروان کی سپردگی اور قتل سے گو حضرت عثمانؓ بچ جاتے اور اہل مدینہ خوش ہو جاتے۔ مگر قتل کرنے کا داع حضرت عثمانؓ پر رہ جاتا۔ لہذا آپ نے اپنی جان مظلوم ان کے حوالے کر دی مگر ناجتن قتل نہ ہونے دیا۔ اس عزیمت اور جہالت کی مثال انبیاء علیم اللہ عالم کے علاوہ کہیں نہیں ملے گی۔

سے ۵۷: جب بلوائیوں نے مان لیا کہ حضرت عثمانؓ سے ان کا کوئی جیگڑا نہیں ہے اگر وہ مروان کو حوالے کر دیں تو پھر آپ نے ایسا کیوں نہیں کیا؟

رجہ: دروغ گو کبھی سچ کہی دیتا ہے۔ جب آپ مان رہے ہیں کہ آپ کے سبائی اسلام کو بھی حضرت عثمانؓ سے جیگڑا نہ تھا۔ وہ ان کے ہاں بھی یعنی قصور اور الازمات سے پاک تھے تو پھر چودہ سو سال سے حضرت عثمانؓ کے خلاف بدگوئی بنڈکیوں نہیں کرتے مطاعن والازمات کی بادشاں خود مقدس بلوائیوں پر کیوں نہیں برستے۔ مروان اور اشتر شفیع شیطان اور حکیم بن جبلؓ اکو اور ابن سبأ یہودی کو تمام حادثات کا ذمہ دار قرار دے کر سئی شیعہ نزاں کی جیز، بجھ مثابرات کو ختم کیوں نہیں کرتے اور صحابہ کرامؓ سے حسن طیبی قائم کر کے مصالحت کی باتیں کیوں تسلیم نہیں کرتے؟ مروان کے پیرزہ کرنے کی وجہ بیان ہو جیکی ہے۔

### حضرت عثمانؓ مظلوم شہید تھے۔

یہاں ہم مناسب سمجھتے ہیں کہ وہ ارشادات، نبوی اور ائمہ صاحبیہ ذکر کر دیں جن میں حضرت عثمانؓ کو جنتی اور شہید مظلوم فرمائیا گیا ہے اور اہل فتنہ با غیوں کا بر باطل ہونا واضح ہے:

- ۱۔ کعب بن مجہوہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ نے ایک فتنہ کا ذکر کیا اس کی نزدیکی اور بیان ذکر کی۔ ایک شخص چادر اڑھے ہوئے پاس سے گزارا۔ آپ نے گزارا۔ آپ نے فرمایا، اس دن یعنی پر ہو گا۔ میں نے اٹھ کر اس کا پلو بکڑا اور کہا یا رسول اللہ! یہ شخص؟ فرمایا: ہاں تو وہ عثمان بن عفان تھے۔ (احمد بن حنبل، ترمذی و قال حسن صحیح)۔
- ۲۔ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ایک مرتبہ عثمانؓ سے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ ایک قمیص (خلافت) پہنائے گا۔ منافقین اور دنماں چاہیں گے تو ہرگز نہ اتارنا، تو ہرگز نہ اتارنا۔

۶۔ ان عزیز فرماتے ہیں کہ رسول اللہ نے ایک فتنہ کا ذکر کیا تو فرمایا اس میں عثمانؓ مظلوم ہو کر شہید کیا جائے گا۔ (ترمذی)

۷۔ حضرت عثمانؓ نے محاصرہ والے دن فرمایا کہ رسول اللہ نے مجھ سے عہد لیا ہے۔ میں اس پر ڈھنپا ہوں۔ (یعنی منافقوں کے کنٹے پر غلافت نہیں چھوڑ سکتا)۔ (ترمذی)

۸۔ ایک مرتبہ کوہ احمد حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام اور ابو بکرؓ و عمرؓ و عثمانؓ کھڑے تھے وہ بیت سے کاپنے لگا تو آپ نے فرمایا، ٹھہر جاؤ اب تھہر پر ایک نبی، ایک صدیق اور دو شہید کھڑے ہیں۔ (بخاری و مسلم)

۹۔ زید بن ثابت کہتے ہیں میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سنا، فرماتے تھے میرے پاس سے عثمانؓ گزرے میرے پاس ایک فرشتہ (مالیہ جبریلؓ) موجود تھا۔ کتنے لگائے شہید ہے اسے قوم قتل کرے گی۔ ہم اس سے حیار کرتے ہیں۔ اخراج ابن عساکر (تاریخ المغارب ص ۱۱۹)

۱۰۔ حضرت عثمانؓ نے محاصرہ کے دن تمام محبت کے لیے یہ فرمایا تھا: اے اصحابِ نبی! تھیں قسم دے کر پوچھتا ہوں کیا تم نہیں جانتے کہ رسول اللہ نے فرمایا۔ جس نے عربت والے شکر کو تیار کیا وہ جنتی ہے جو رومہ کا کنوں کھدا دادے وہ جنتی ہے تو شکر کو میں نے سازو سامان سے تیار کیا اور کنوں کھدا دیا۔ تمام صحابہ نے تصدیق کی۔ (بخاری)

۱۱۔ حضرت عثمانؓ نے فرمایا، لوگو! تم جانتے ہو کہ رسول اللہ شہیر مکہ (ایک پہاڑی) پر تھے ابو بکرؓ، عمرؓ اور میمنؓ ساتھ تھے۔ وہ حرکت میں اگیا اور پتھر پتی کو گرنے لگا تو آپ نے فرمایا شہیر مکہ، عجراً اور میمنؓ ساتھ تھے۔

۱۲۔ تب عثمانؓ نے نعرو بیکری کیا۔ اللہ کی قسم انھوں نے بھی گواہی دے دی ہے کہ رب تعبد کی قسم میں شہید ہوں، شہید ہوں، شہید ہوں۔ (ترمذی، نسائی، حافظی، مشکوہ مالکؓ)

۱۳۔ ابو سعد، عثمانؓ کے آزاد کردار کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم عثمانؓ سے پوچھا ہے باقی کیوں کر رہے تھے۔ آپ کا نگہ بدلتا جاتا تھا۔ جب محاصرہ کا دن آیا تو ہم سچے کہ کیا ہم لوگوں سے جنگ نہ کریں؟ تو فرمایا نہیں، مجھ سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے عہد دیا تھا، میں اس پر خوب پکا ہوں۔ (مشکوہ ص ۵۶۲)

۱۰۔ ابوہریرہؓ محاصرہ کے دن، عثمانؑ کے پاس آئے تو خدا اور رسولؐ کی تعریف کے بعد فرمایا: میں نے رسولؐ اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سُن لہے، فرماتے تھے: تم جلدی ہیسے بعد ایک فتنہ دیکھو گے اور اختلاف یا فرمایا اختلاف اور فتنہ دیکھو گے۔ ایک شخص نے کہا یا رسولؐ اللہ ہمارا امیر کون ہوگا؟ یا ہمیں کس کی اتباع کا حکم دیتے ہو تو آپ نے فرمایا:

علیکم بالامیر واصحابہ وہ لشیر الی عثمان تم پر لازم ہے کہ امیر المؤمنین اور اس کے ماتھیوں بدل لک۔ (روحاۃ البیقی فی ولائی النبیۃ، شکوہ ص۲۷) کی حمایت کرنا۔ اشارہ عثمانؑ کی طرف کیا۔

۱۱۔ بخاری و مسلم کی ایک طویل حدیث میں ہے:

کھنور ایک باغ میں تھے۔ ایک شخص نے دروازہ کھلوایا، آپ نے فرمایا، کھول دو اور اسے جنت کی بشارت دو۔ اس مصیبت عظیمہ پر ہمی ہوا سے پہنچ گی۔ وہ حضرت عثمانؑ تھے۔ میں (ابو موسیٰ الاعشریؓ) نے حنور علیہ السلام کی یہ پیشیں گئی عثمانؑ کو بتائی تو انہوں نے الحمد للہ کہا اور فرمایا اللہ ہمی ستعان ہے۔ (مشکوہ ص۲۷)

## آثار صحابیہ

۱۲۔ امام باقرؑ سے مردی ہے کہ عثمانؑ مکان میں محصور تھے انہوں نے علیؑ کو ملایا تو منافقین علیؑ سے پیٹھے گئے اور انہیں آئنے سے روکا، علیؑ نے اپنے سر کے عامر کے تیز کھول ڈالے اور کہا اے اللہ میں ان کے قتل سے خوش نہیں ہوں اور زمیں اس کا حکم دیتا ہوں۔

(طبقاتِ ابن سعد ص۲۶، ۳۷ اردو)

مکار کا شیعہ علی قتل عثمانؑ پر خوش بھی ہے اور قاتلوں کا طرف دار بھی۔

۱۳۔ ابن عباسؓ نے فرمایا اگر سادی غلوق اس قتل میں شرکیہ ہوتی تو قومِ لوط کی طرح ان پر بچھرستے۔ ۱۴۔ حضرت عید بن زیدؓ نے فرمایا لوگو! اگر تھاری بد اعمال کی مزاں میں کوہِ احد قم پر بھٹ پڑے تو بھی بجا ہے۔

۱۵۔ حضرت حذیفہؓ نے فرمایا۔ حضرت عثمانؑ کی شہادت سے وہ رخنے پیدا ہو گیا ہے جیسے سارے بھی بند نہیں کر سکتا۔

- ۱۶۔ حضرت عبد الدین بن سلام نے فرمایا۔ آج عرب کی قوت کا ثابت ہو گیا۔
- ۱۷۔ شماۃ بن عدی نے رکر فرمایا آج رسول اللہ کی جانشینی کا فاتح ہو گیا۔ اب بادشاہت کا دور شروع ہو گا۔
- ۱۸۔ حضرت ابوہریرہؓ حادثہ کا ذکر کر کے بار بار روستے تھے۔ زیدؓ بن ثابت کی آنکھیں لٹکا چکیں۔
- ۱۹۔ حضرت عائشہؓ فرمائی تھیں عثمانؑ دھنے ہوئے پڑھے کی مانند پاک و صاف گئے۔
- ۲۰۔ حضرت عمارؓ یا سر حضرت عثمانؑ کے مخالفین سے کہتے تھے کہ ہم نے ابن عثمانؑ کے ہاتھوں پر بیعت کی تھی اور ان سے راضی تھے تم لوگوں نے ان کو شہید کیوں کیا۔ تاریخ اسلام نزدی م ۲۳۳
- ۲۱۔ حضرت نائلہ زوجہ عثمانؑ نے کہا، رب کہ یہ کی قسم چور و شمنو! تم نے عثمانؑ کو قتل کر کے بہت بڑا گناہ کیا ہے دیکھو تم نے اسے قتل کیا جو ریسے روزہ دار رہے نمازی تھے۔ ایک راحت میں پڑا قرآن پڑھتے تھے۔ (طبقاتِ ابن سعد ص ۲۶، ۳۷)
- ۲۲۔ عبد الرحمن جہدیؓ (مشور محمدت) نے کہا، اللہ کی قسم عثمانؑ مظلوم شہید کیے گئے۔
- ۲۳۔ حضرت عثمانؑ نے فرمایا تھا اگر تم نے مجھے قتل کر دیا تو اللہ کی قسم پھر تا قیامت نہ ایک ساتھ نماز پڑھو گے نہ ایک ساتھ جاد کرو گے۔ (ابن سعد ص ۲۶، ۳۷)

س ۲۵۔ جب حضرت عثمانؑ کو قتل کیا گیا تو مو قعہ کا گواہ کون خا؟

رج: حضرت علیؑ کا پروردہ محمد بن اسحاق تھا۔ کیونکہ یہی سب سے پہلے تیرہ مصری غنڈوں کا جھنپٹے کر جعلہ اور ہوا، ڈارمی پڑھی۔ تو حضرت عثمانؑ نے کہا، مجھے تیرا اپ تو میری ڈارمی نہ پڑھتا پھر شرکار کا جھنپٹے ہبھٹ گیا۔ کنانہ بن بشر بن عتاب، سودان بن عمران اور عمر بن الحنفی جو اس کے ساتھ گئے تھے۔ انہوں نے آپ کو شہید کیا۔ (طبری ص ۲۷، ۳۷)۔ دوسری نائلہ زوجہ عثمانؑ تھیں۔ جن کا ہاتھ کٹ گیا۔ تیرا گواہ حضرت عزیز کا ازاد کردہ غلام و شاب تھا جسے دفاع میں دوزخم آئے تھے۔ اس کا بیان ہے کہ میں نے عثمانؑ کے کئے پر اشتہر سننی کو بلا یا تھا ا تو حضرت عثمانؑ نے اسے کھاتا ہے اگر تم نے مجھے قتل کر دیا تو کبھی مخدوم رہو گے، کبھی اکٹھے نماز نہ پڑھو گے، کبھی میرے بعد فارغ و شمنوں سے متوجہ جگہ نہ کرو گے۔ (طبری ص ۲۷، ۳۷)

۲۶۔ ہمارے بعد ان حیرار ہے گا محفل میں بہت چراغ جلاڈ گے روشنی کے لیے

حرمان نے لپک کر شہید کر دیا۔ عین ضالی نے آگے بڑھ کر ٹھوکریں ماریں جس سے اپ کی پلیاں ٹوٹ گئیں۔ وہ ہر ٹھوک ملا کر کھاتا تھا کیوں تم نے میرے باپ کو (کسی فوج داری بھرم میں) قید کیا تھا جو قید میں ہی مرا۔

خون کے قطرات قرآن شریف کی اس آمیت پر گرے:

**فَسِيْكِهِ كَهُمُ اللَّهُ وَهُوَ السَّمِينُ** ان کا شدیری طرف سے کافی ہے وہی خوب  
**الْعَلِيُّ** - (بی ۱، ۱۶۴) شنے والا جانے والا ہے۔

گھر کے اندر یہ قیامت برپا ہو گئی کہ قائم اللیل، صائم الدھر، جامع القرآن افقاری الکتاب فادم اسلام و کاتب الرحمی، کابل سے مرکش تک کے فرازداؤ بھوک دیس میں چالیس دن محاصرہ کے بعد ابا شخ غنڈوں نے بزرگ بلو انتہائی شفاوت اور دردناک سے شہید کر دیا۔ ملک کو ٹھہر پر موجود لوگوں کو پتہ زچلا۔ بلوائیں نے گھر کا سامان بھی لورٹ، لیا۔ یہ حادثہ اڑی الجمجمہ کے دن ۳۵ مکور دنما ہوا۔ جو اسلام کا سب سے اندوہنک اور سلیمان حادثہ تھا۔ اس کے بعد امرت سملہ سُنی، شیعہ، خارجی، ناصیبی وغیرہ فرقوں اور فتنوں میں ایسے بھی کرتا حال متد نہ ہو سکی اور حضرت عثمانؓ، عبید اللہ بن سلام، ابو ہریرہؓ کی پیشین گوئیاں پوری ہو گئیں۔

زوج عثمان بن الفراخہ سے مردی ہے کہ عثمانؑ کی قدر سو گئے، بیدار ہوئے تو کہا کہ  
یہ قوم مجھے قتل کرے گی۔ میں نے کہا امیر المؤمنین ہرگز نہیں، فرمایا کہ میں نے رسول اللہ اور الپکڑو  
عمرؑ کو خوب میں دیکھا، انھوں نے فرمایا کہ تم آج شام کو روزہ ہمارے پاس اخطار کرتا یا یہ فرمایا کہ تم  
آج روزہ ہمارے پاس اخطار کرو گے (چنانچہ عمرؑ کے وقت شہید ہو گئے) طبقات ابن حجر العسقلانی  
حضرت عثمانؑ اگر اپنا دفاع چاہتے تو آسانی

سے وک میا سب لوگوں کو اپنی مد سے وک میا  
اہل مدینہ کے تعاون سے ۵۰۰،۰۰۰

باغیوں کو ختم کر سکتے تھے مگر جو ارسوں میں قتل و قتل جائز نہ سمجھا، جان دے دی، ملکہ کلکر کو، گومناق ہی تھے، لوگوں پر تلوار نہ چلائی اپنے سب صعاب، اہل مدینہ اور غلاموں کو منع کر دیا حضرت معاویہ اور مخیرہ بن شعبہ اپنے گورنرزوں کی امدادی پیش کش کو تحکم کر دیا۔ مولانا معین الدین نبی نے کیا خوب کھا ہے، آپ کے خلاف کتنا طوفان بیا ہوا۔ مخالفین نے رو در رو

معلوم ہوا کہ اشتہرخی سب قاتلوں کا لیڈر اور موقعہ کا گواہ تھا۔  
سلطان بن حمزہ نے خود قتل عثمان کا اقرار کیا۔ قد قتلنا ابن عفان۔ (طبیری ص ۳۴۹)  
من سب ہے کہ شہادت کا عادل اور لوگوں کے انداد نہ کرنے کی وجہ پیش کی جائیں۔

حضرت عثمان ذوالنورین کی شہادت

تاریخ اسلام ندوی ص ۲۳۳، ۲۳۴

”آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی پیشین گوئی کے مطابق حضرت عثمانؓ کو اپنی شہادت کا پورا یقین تھا اور آپ صبر و استقامت کے ساتھ ہر وقت اس کے منتظر تھے۔ اس لیے باعیوں کی سرگرمی دیکھ کر آپ نے شہادت کی تیاری شروع کر دی۔ جمعرکے دن سے روزہ رکھا۔ ایک پاچاہمہ ہے آپ نے پہلے کبھی نہ پہنچا، زیب تک کیا۔ علام آزاد کیے اور کلام اللہ کھول کر اس کی تلاوت میں مصروف ہو گئے۔ اس وقت تک قصر خلافت کے پھانک پر حضرت امام حسن حسین، عبداللہ بن زیر، محمد بن طلحہ، محمد بن مسلم رضی اللہ عنہم اور بہت سے صاحبو زادے باعیوں کو کے ہوئے تھے کچھ معمولی ساکش و خون بھی ہوا جب انھیں اندر داخل ہونے کی کوئی صورت نظر نہ کئی تو انھوں نے پھانک میں آگ لگادی اور کچھ لوگ قصر خلافت کے مقابلے مکھاں کے ذریعے سے اپر چڑھ کر اندر داخل ہو گئے جہاں صرف آپ کی بیوی نائلہ پاس تھیں اور آپ تلاوت قرآن کر رہے تھے۔“

پہلی گستاخی تومحمد بن ابی بکر نے کی۔ مگر وہ باپ کا عوالہ سن کر شرمایا اور پچھے ہٹا پھر معاشروں کا ایک رُدہ اندرا کیا جن کا سار غیرہ عبد الرحمن بن عدیں، اکنانہ بن بشیر، عمر بن حنفی، عہبر بن ضابی، سودان بن حمراه، غافقی بن حرب تھے، غافقی بڑھ کر حملہ آور ہوا اور قرآن پاک کو پاؤں سے ٹھکر کر پھینک دیا کنانہ بن بشیر نے آتے ہی حضرت عثمان غنی پر تلوار چلانی۔ ان کی بیوی نائلہ<sup>۱۰</sup> نے فوراً آگے بڑھ کر تلوار کو ہاتھ سے روکا۔ ان کی انگلیاں کٹ کر انگ جاڑپیں۔ دوسروے وار سے حضرت عثمان کی زبان سے "بِسْمِ اللَّهِ تَوْلِيْتُ عَلَى اللَّهِ" نکلا اور خون کا فوارہ کلام اللہ پر جاری ہو گیا۔ اس کے بعد ہی عمر بن حنفی نے سینہ پر بڑھ کر بچھے سے ۹ دار کیئے۔ سودان بن

گستاخیاں لیکن اس پکیلہ نے سوائے صبر و تحمل کے کوئی جواب نہ دیا اگر آپ چاہتے تو باغیوں کے خون کی ندیاں بہر جاتیں لیکن آپ نے جان دے دی مگر صبر و حلم کے جادہ سستیم سے نہ ہے۔ (تاریخ اسلام ص ۲۲۳ ج ۱)

محقر اچنہ عالم جات ملاحظہ فرمائیں :

۱۔ اے مدینہ والوں ! مکھیں اللہ کے حوالے کرتا ہوں اور دعا کرتا ہوں کہ میرے بعد مکھیں اللہ اچھی خلافت دے اور اہل مدینہ کو لوٹ جانے کا حکم دیا اور دفاعی جنگ نہ لڑنے پر ان سے قسم لی اور توبہ والیں ہو گئے مگر حسن، محمد، ابن زبیر اور ان جیسے نوجوان اپنے آباد کے حکم سے دروازے کی پاسانی کرنے لے گئے۔ حضرت عثمان گھر میں نظر بند ہو کر بیٹھ گئے۔ (طبری ص ۲۸۵ ج ۲)

۲۔ بلوائیوں سے کہا تھا، میں سردے دوں گا لیکن خدا کی بخشی ہوئی خلافت کو نہ چھوڑوں کا۔ تم کو کسی سے مقابلہ اور جنگ کی ضرورت نہیں اس لیے کہ میں کسی کوتم سے لڑنے کی اجازت نہ دوں گا جو ایسا کرے گا وہ میرے حکم کے خلاف کرے گا۔ اگر میں جنگ ہی کرنا چاہتا تو میرے حکم پر ہر طرف سے فوجوں کا ہجوم ہو جاتا یا میں خود کی مقام پر چلا جاتا۔ (طبری ص ۲۸۶ ج ۲)

یہاں سے بہتر چلا کر طبری میں جو یہ دایت ہے کہ عثمان غنیمہ طور پر جنگ کی تیاری میں تھے۔ فوجیں بلا بھی بھی تھیں۔ شہنشوں کی بنائی ہوئی بھجوٹی بات ہے۔ اہل مدینہ اپنی مدد کو کافی تھے۔

۳۔ حضرت عبد اللہ بن عباس نے عثمان غنیمہ کے دروازے پر موجودہ کر بلوائیوں کا مقابلہ کیا لیکن ان کو حضرت عثمان نے امیر الحاج بننا کر باصرار مکر روانہ کیا۔

۴۔ حن بن علی، عبد اللہ بن زبیر، محمد بن طلحہ، سعید بن العاص غنیمہ کو لئے سے بلوائیوں کو روکا اور لڑکر ان کو پیچھے ہٹا دیا لیکن حضرت عثمان نے ان لوگوں کو قسمیں دے

کر لئے سے روکا اور گھر کے اندر بدلایا۔

۵۔ جب بلوائی اندر گھس آئے تھے تو اپنے غلاموں وغیرہ حاضرین سے کہا تھا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک عمد مجھ سے بیا ہے میں اس عمر پر قائم ہوں، تم ہرگز ان بلوائیوں کا مقابلہ اور ان سے مقابلہ بالکل نہ کرو۔ مغیرہ بن الاخفش نے یہ حالت دیکھ کر تاب نہ لاسکے۔ چند ہمراہیوں کو لے کر مقابلہ پر آئے اور لڑکر شہید ہوئے اسی طرح حضرت ابو مہریہ بھی یہ کہتے

ہوئے یقُوْمٌ مَّا لَيْ أَدْعُوْكُمْ إِلَى النَّجْوَةِ وَتَدْعُوْكُمْ إِلَى الْمَنَارِ۔ بلوائیوں پر ٹوٹ پڑے مگر حضرت عثمان نے باصرار ابوہریرہ کو اپس بلایا اور طرائی سے باز رہنے کا حکم دیا۔ (تاریخ اسلام از اکبر شاہ نجیب آبادی ص ۲۶۵ ج ۱)

۶۔ حضرت عبد اللہ بن شدام نے مدد دیا پاہی۔ انصار نے اکر کہا۔ ہم آج دوبارہ آپ کے لیے انصار بنتے ہیں مگر سب کو حضرت عثمان نے روک دیا۔ اپنے غلاموں کو بھی قسید روک دیا ایز خود لا کر ایک شہید ہوا۔ حضرت عبد اللہ بن زبیر نے عثمان کیا خلافت میں ہم لوگوں کی غنی تعداد ہے۔ اجازت ہو تو یہ جانبازی کے جو ہر دکھاؤں فربیا خدا کی قسم دلاتا ہوں کہ میرے لیے خیزیزی نہ کی جائے۔ (ابن سعد ص ۲۹ ج ۲)

۷۔ کیا مقدمہ قتل عثمان غلیف وقت کی مدت میں دارثوں نے پیش کیا؟  
رج، غلیف وقت اور سربراہ مملکت کے قتل کا دارث و دعویدار، اس کا جانشین اور راکم مملکت ہی ہوتا ہے۔ جبھوئی حکومتوں کا اصول یہ ہے۔ صرف دارث داقارب ہی دعویداریں ہوتے۔ یہاں اکثر تحریکی جیسے مفسد کی قیادت میں آپ کے دارثوں اور اموی رکشتہ داروں کو تشدد اور ہمکیوں سے مدینہ سے در بدر کر دیا گیا تھا۔ عملہ راج بلوائیوں کا تھا۔ کوئی دارث کس طرح آزادانہ بلوائیوں کے خلاف مقدمہ پیش کر سکتا تھا کہ اس کی جان محفوظ رہ سکتی۔ حضرت طلحہ، زبیر اور دیگر شرفاء مدینہ نے حضرت علیؓ سے اجرار حدود اور قصاص کا مطالعہ کیا تا اب نے فرمایا جو تم کہتے ہو میں اس سے غافل نہیں مگر مجھے وقت کہا ہے کہ قصاص دوں۔ وہ چارے مالک بنے ہوئے ہیں۔ ہم ان کے مالک نہیں ہیں۔ ان کے غلام بھی ان کے ساتھ اٹھ کھڑے ہیں جو تم کو حصان پہنچا رہے ہیں۔ (ذنج البلاғہ و تاریخ طبری ص ۲۳۴ ج ۲)

تاہم حضرت نائلہ نے حضرت علیؓ کی خدمت میں یہ مقدمہ پیش کر کے اپنی ذمہ داری پری کر دی اب اس پر عمل درآمد کرنا یا ذکر سکن حکومت وقت کی ذمہ داری تھی۔

تاریخ الملفاہ سیوطی ص ۱۲۳ کا بیان ملاحظہ ہو :

مروان اور حضرت عثمان کی اولاد تو بھاگ گئی تھی۔ حضرت علیؓ حضرت عثمان کی بیوی کے پاس آئے اور پوچھا عثمان کو کس نے قتل کیا۔ اس نے کہا میں لقینی نہیں جانتی۔ در

شخص اندر آئے جن کو میں نہیں جانتی تھی۔ ان کے ساتھ محمد بن ابی بکر تھا۔ پھر اس نے تفصیل واقعہ شہادت ذکر کیا جو کچھ محمد بن ابی بکر اور قاتلوں نے کیا تھا۔ حضرت علیؑ نے محمد کو بلکہ کچھ بچا۔ اس نے کہا اللہ کی قسم عورت نے جھوٹ نہیں کیا۔ میں قتل کے ارادے ہی اندر گیا تھا۔ عثمانؑ نے میرے باپؑ کا نام یا میں ہمہ ایسا اور اللہ کے سامنے رجوع کرتا ہوں۔ بخدا میں نے نہ قتل کیا، نہ قتل سے روکا۔ نائلہؑ نے کہا اس نے سچ کہا ہے، لیکن اسی نے ان کو اندر داخل کیا تھا۔ اب جب حضرت نائلہؑ کی شہادت اور محمدؐ کے اقرار سے اس کا شریک قتل ہونا معلوم ہو چکا، تو بلیٰ محمدؐ کے تھیں میں بھی تمام قاتلوں کو وہ بخوبی جانتا تھا۔ حضرت علیؑ کا معمتماً اور پروردہ بھی تھا۔ اسی سے سب کچھ بچا جاسکتا تھا۔

س ۵۸۵: اگر مقدمہ پیش ہوا تو حکومت نے کیا قدم اٹھایا؟  
رج: رشتہ دار تو مقدمہ اور گواہی پیش کر کے بری ہو گئے۔ اب تحقیق اور قاتلوں کی گرفتاری

حکومت کا ہی کام تھا ہم اہل شہت توہہ بلیں ہیں۔

عمر روز مملکت خروان ہی داشد

س ۵۸۶: کیا کوئی ضعیف سی شہادت بھی ہی کہ کس نے عثمانؑ کے فون سے ہاتھ رنگے؟  
رج ہی ۵۸۷: کے تحت مادہ قتل، غمزوں کی کارروائی ان کا اقرار ہم کتب تاریخ سے لکھ کچے ہیں یہاں محمد اقرار کر رہا ہے اور نائلہؑ کی تکذیب نہیں کرتا، تصدیق کر رہا ہے تو فون سے ہاتھ رنگوائے والا جب مل گیا، تو رنگے والے ہاتھ بھی سی ملائے گا۔ بشرطیکہ اس سے حکومت وقت کے مشیر بھیں۔

س ۵۸۸: کیا کسی تاریخ سے ثابت ہو سکتا ہے کہ محمد بن ابی بکر نے عثمانؑ کو قتل کیا؟  
رج: چور کی طاری میں نہ کا، خود ہی اپنے خیال میں مجرم کا اقرار کرنے سامنے لارہے ہیں۔ اگرچہ کتب تاریخ میں محمد کا عثمانؑ کی طاری پکڑنا، پھر شرمنا اور والپس ہو جانا لکھا ہے تاہم جن تیرہ غنڈوں کو لے کر آیا تھا اور انھوں نے حضرت عثمانؑ کو بیداری سے شنید کیا ان کے نام تاریخ میں محفوظ ہیں اور جو نام ہم کچھ کہے ہیں۔ ۱۔ عبدالرحمٰن بن عدیؑ، ۲۔ کنان بن بشر، ۳۔ عرب بن جعفر، ۴۔ غمیرون ضابی، ۵۔ سودان بن حمّار، ۶۔ غافقی بن حرب،

۷۔ ایک کاتام ابن النباع تھا۔ (طبری)۔ رومان بن سرحان، جبلة بن الایم، اسود تجیبی، یسار بن عیاض کا نام قاتلوں میں (ریاض النظر ص ۱۴۲) ہے، پر کھا ہے۔ محمد بن ابی بکر کو سب معلوم تھے۔ اگر وہ دراصل حضرت علیؑ کا ذرہ بھی ہمدرد و خیر غواہ ہوتا اور اس سے تحقیق کی جاتی تو وہ ان چھوٹوں کے نام بتا کر گرفتار کر دیتا تو حضرت علیؑ کی حکومت مستحکم ہو جاتی اور تمام مصائب کے پہاڑیں جاتے لیکن۔ علیؑ اے بسا آرز و کہ فاک شدہ

تاریخ طبری ص ۲۶۳ میں ہے وعاظہ محمد بن ابی بکر و ثلاثة عشر حتی انتہی ای عثمانؑ فاخذ بلحیته۔ کہ محمد بن ابی بکر ص ۲۱۳ غنڈے لے کر حضرت عثمانؑ تک آپنیا اور ڈاڑھی پکڑ لی اور کھنے لگا۔ تجھے معادیہ، ابن عامر اور تیرے شکر کچھ کام نہ آئے۔ عثمانؑ نے کہا بھیجی میری ڈاڑھی چوڑ دے۔ راوی (وثاب مولیٰ عزیز)، کا بیان ہے میں نے دیکھا کہ اس نے حملہ اور دوں سے ایک خاص آدمی کو بلایا۔ اس نے تلوار حضرت عثمانؑ کے سر پر ماری میں نے کہا تھا وہ، اس نے کہا اس پر جھپٹو۔ تا انکہ حضرت عثمانؑ کو انھوں نے شنید کر دیا۔ دپٹے گزر چکا ہے کہ اس راوی کو بھی دوڑھم آئے تھے۔

اشترنجی کی حضرت عثمانؑ سے گت غانہ گھٹکو اور محمد بن ابی بکر کا ص ۱۳۱، افادہ کو لانا اور ان کا آپ کو شنید کرنا۔ (طبقات ابن سعد ص ۱۹۷) اردو پر عجمی دیکھئے۔

س ۵۸۴: کیا حضرت عثمانؑ کا قتل اجتہادی غلطی نہیں ہو سکتی؟

رج: نہیں، کیونکہ وہ قطلب صواب میں چک جانے کا نام ہے۔ یہاں تو این سباد یہودی کی مستقل سازش تھی کہ سماںوں سے ایک گروہ تیار کر کے عثمانؑ کو شنید کر دیا جائے اور وہ آپس میں لڑتے رہیں۔ پھر اسی گروہ نے جمل و صفين پر پا کر طلب و زیر کو شنید کیا۔ اسی نے خارجیوں کو حضرت علیؑ سے جنگ کی پھر اسی گروہ والے ابن محب نے حضرت علیؑ کو شنید کیا پھر اسی نے حضرت حسنؑ کی مصالحت بامعاویۃ کو ناپسند کر کے آپ پر قاتلانہ حمل کیا۔ پھر اسی نے یزید کی حکومت اٹھنے کے لیے حضرت امام حسینؑ کو جھوٹے خطوط لکھ کر بلایا۔ پھر فداری سے شنید کر دیا۔ اگر آپ قتل عثمانؑ کو اجتہادی غلطی کہتے ہیں تو ان تمام ہستیوں کے قتل کو بھی اجتہادی خطا مانتے ہیں۔ ہم تو ان سب بزرگوں کے قاتلوں کو ایک ہی شیعہ رہنماء گروہ،

اللہ کا دشمن مسلمانوں کا دشمن اور منافق بھجتے ہیں۔ (اللہ علیہم السلام)۔  
س ۵۸۲: موجود اصحابِ عشرہ بشرہ میں سے ایک نام بتائیں جو عثمانؓ سے متفق ہا  
ہوا اور اس کا حضرت صاحبِ بیٹے تنازعہ کسی وقت نہ ہوا ہو۔

رج: یہ مخالفہ اخواہیں و شنوں کی پیداوار ہیں کوئی صحیح منہ سے ثابت نہیں ہے حضرت  
عبد الرحمن عوف مخالف ہوتے تو وہی کا بینہ کو پھر بلکہ معزولی کا فیصلہ کرتے۔ حضرت علیؓ دشمن  
ہوتے تو امداد کرتے اور پھر قتل سے برکت نہ کرتے۔ حضرت سعد بن ابی وقارؓ اور سعید  
بن زید کی طرف تو تنازعہ کی نسبت ہی نہیں ہے بلکہ حضرت سعد بن ابی وقارؓ نے لوگوں کو  
امداد کیے ابھارا۔ (طبری ص ۳۴۷) یعنی طلب و دریغ مخالفتے تو پیشوں سے پہنچ دلاتے۔

اگر ہم آپ سے پوچھیں کہ حضرت علیؓ کی بیعت کن کن لوگوں نے کی تھی اور پھر آخر تک  
کون کون ساتھ رہا تو اس کا جواب آپ کو ہمسکا پڑے گا۔ خاموشی ہی بترے۔

س ۵۸۳: عثمانؓ کی پیاس کس نے بھائی؟

رج: دیگر مولیٰ کی طرح حضرت علیؓ نے بھی پانی اندر پہنچایا۔

س ۵۸۴: امام حسنؓ کس کی حفاظت میں زخمی ہوئے؟

رج: اپنے محترم خرمیر المولیٰ عثمانؓ کے دفاع میں، ذرا غور فرمائیں، یہی دفعوں تھیں  
حضرت عثمانؓ کو رحمت۔ بلوائیوں کو بابل اور شیعہ مدھب کو جھوٹا بتائی ہیں۔

س ۵۹۱: حضرت عثمانؓ کی لاش کو کس نے عمل دیا؟

رج: شہید تھے، شہید کا عمل و کفن اسلامؓ میں نہیں ہوتا۔ شاید شیعہ مدھب ہیں ہو۔

س ۵۹۲: جنازہ کس صحابی نے پڑھایا، کہاں پڑھایا، کتنے شرکار تھے؟

رج: حضرت جبیر بن مطعمؓ یا حضرت زبیر بن العوامؓ نے پڑھا۔ جنت البقیع میں عشار کے  
وقت، ارافاء نے جنازہ میں شرکت کی۔ طبقات ابن سعد ص ۲۹۹ پر ہے کہ جبیر بن مطعمؓ نے  
عثمانؓ پرسوں آدمیوں کے ہمراہ نماز پڑھی جو مجمع جبیر سترہ تھے۔ دوسری روایت میں ہے وہ  
لوگ جنازہ لے کر بقیع پہنچے، جبیر بن مطعمؓ نے نماز پڑھائی۔ ان کے پیچے مکیم بن حرام، ابو جم  
بن عذیفہ، نیار بن مکرم الاسلامی (وغیرہ مرد)، اور عثمانؓ کی دو بیویاں نائید بنت الفراقدہ اور  
ام البنین بنت عینہ تھیں۔ قبریں نیار بن مکرم، ابو جم بن عذیفہ اور جبیر بن مطعمؓ اُترے۔  
مکیم بن حرام، ام البنین اور نائید بنت اُن لوگوں کو قبر کا راستہ بتا رہی تھیں۔ انہوں نے بعد بنائی اور

یزید بن اسد نے خط پڑھا داکی حمد و شناور کے بعد حضرت عثمانؓ کا ذکر کیا۔ بلاحق جانا اور  
مدد پر لوگوں کو ابھارا اور چلنے کا حکم دیا تو بہت سے لوگ تابع دار ہو کر حل پڑے۔ جب فادی  
القریٰ تک پہنچے تھے تو ان کو حضرت عثمانؓ کی شہادت کی اطلاع ملی، تو واپس پلٹ آئے۔

س ۵۸۵: بی بی عائشہؓ نے کیوں فرمایا کہ عثمانؓ کا فر ہو گیا ہے۔

رج: ایسی کوئی عبارت مسند احمد میں نہیں ہے۔ بہتانِ محسن ہے۔

س ۵۸۶: حضرت عثمانؓ نے مکان کے روشن丹 سے امداد علیؓ کیوں طلب

کی جب کہ علیؓ نبود تھیں اور علیؓ سے مدد مانگنا آپ گناہ سمجھتے ہیں۔  
رج: حضرت علیؓ آتے جاتے تھے تو ایک دوسرے کی ہمدردی میں جو کمزور تھا  
کرتا تھا۔ ایک دفعہ پانی طلب کیا دیکھنے کا لیں دن کے محاصرہ میں بلوائیوں نے پانی بند کر دیا تھا  
تو حضرت علیؓ مشکل ہے بھر کر لائے تو بلوائیوں نے آگے نہ پہنچنے دیا ناکام والیں آگئے۔ حاضر شخص  
سے یا غائب سے باوسطہ قاصد و خط ایسے اساب کے تحت امداد و نصرت مانگنا گناہ نہیں بلکہ  
شرعاً دعاً و دُواعَى الْبَرِّ وَ التَّقْوَى کے تحت درست ہے۔ ہاں غائبانہ بلا اساب  
ظاہری ان کو مدد کے لیے پکارنا میں شیمہ الحکمة بیٹھتے "یا علیؓ مشکل کتا" و "مد" کہتے ہیں۔ گناہ  
اور شرک ہے۔ اور ابن سبایہ عویی نے ایجاد کیا تھا۔ حضرت علیؓ نے ایسے، افراد کو جلد دیا تھا۔

س ۵۸۷: عثمانؓ کی پیاس کس نے بھائی؟

رج: دیگر مولیٰ کی طرح حضرت علیؓ نے بھی پانی اندر پہنچایا۔

س ۵۸۸: امام حسنؓ کس کی حفاظت میں زخمی ہوئے؟

رج: اپنے محترم خرمیر المولیٰ عثمانؓ کے دفاع میں، ذرا غور فرمائیں، یہی دفعوں تھیں  
حضرت عثمانؓ کو رحمت۔ بلوائیوں کو بابل اور شیعہ مدھب کو جھوٹا بتائی ہیں۔

س ۵۹۰: حضرت عثمانؓ کی لاش کو کس نے عمل دیا؟

رج: شہید تھے، شہید کا عمل و کفن اسلامؓ میں نہیں ہوتا۔ شاید شیعہ مدھب ہیں ہو۔

آپ کو دنیا دیا زیارت کے بعد سب متفرق ہو گئے۔ (ابن سعد ص ۱۹۹)

س ۵۹۴ : حضرت عثمانؓ کو کیا وفی کیا گیا؟

رج : جنت البقیع کے حصہ، حش کو کب ہیں۔

س ۵۹۵ : قتل کے کتنے دن بعد وفی ہوئے، کیا لاش صحیح و سالم تھی؟  
رج : نیاز بن مکرم کا بیان ہے کہ ہم نے (قتل کے دن) شب شنبہ مغرب و عشار کے درمیان جنازہ اٹھایا تھا۔ تدفین اسی رات کو ہوتی تھی۔ بالفرض یہ بھی ہوتی تو لاش کو کچھ ظہرہ نہ تھا۔ شہدار کے اجام قبر میں بھی صحیح و سالم ہوتے ہیں۔

س ۵۹۶ : حش کو کب کیا مقام تھا وہ کس مقصد کے لیے مشور تھا؟

رج : حش کا معنی بارغ اور کب ایک انصاری کا نام تھا، حضرت عثمانؓ نے اس سے بارغ خرید کر جنت البقیع میں شامل کر دیا۔ سب سے پہلی قبر آپ کی ہی اس میں بنتی۔

(ریاض المنظروں ص ۲۷۴)

ماک بن ابی عامر کہتے ہیں لوگ آرزو کرتے کہ ان کی میتیں حش کو کب ہیں دفن کی جائیں  
عثمانؓ فرما کرتے تھے کہ عقریب ایکم دصلخ دفات پائے گا، یہاں دفن کیا جائے گا لوگ  
اس کی پیری کریں گے۔ (ابن سعد ص ۱۹۸)

### حضرت عثمانؓ والنوینؓ و حضرت علیؓ نے فرمایا

اسے عثمانؓ میں کوئی الیسی بات نہیں جانتا جس کی میتیں خربہ ہو، نہ  
الیسی بات بتانا ہوں جو آپؓ جلتے ہوں۔ حق جیسے ہم نے دیکھا تم نے بھی  
ویکھا۔ جیسے ہم نے ساتھ نے بھی سننا۔ جیسے ہم نے رسول اللہؐ صحابت کا شرف  
پایا تم نے بھی پایا حق پر عمل کرنے کی ذمہ داری حضرت ابو بکرؓ و عمرؓ پر تم سے زیادہ  
نہ تھی۔ تم رشتہ داری اور محروم ہونے میں ان سے زیادہ رسول اللہؐ کے قریبی  
ہو۔ تم نے رسول اللہؐ صلی اللہ علیہ وسلم کی دادی کا دادہ شرف پایا ہے جو وہ  
نہ پا سکے۔

(دیج البلاغہ ص ۲۹۲ مترجم)

## مرطاعِ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ

س ۵۹۶ : آپ کے دو دوستوں میں سے معمد کوں ہے؟ ایک غیر جانبدار ہے،  
والہار مجبت کرتا ہے، مگر وہ شمنوں کو بھی بہ دل و جان چاہتا ہے۔ اختلافات کے موقع پر  
خاموش رہتا ہے۔ . . . دوسری حقیقی مجبت کا دعویٰ دار ہے۔ آپ کے دوستوں کو دوست  
اور شمنوں کو شمن سمجھتا ہے اور تمہار شستے منقطع کرتا ہے؟

رج : بقول آپ کے "فرض کریں" ایک فرضی غیر واقعی مثال ہے۔ حقیقت حضرت علیؓ والہبیت  
کے ایسے کوئی شمن نہ تھے اور نہ ایسے دوستوں کا دعویٰ مجبت معتبر ہے جو عین موقع پر تو نظری کریں  
بدعائیں لیں۔ بین و ماتم اور فرض و مقصیت ان کے مقدار میں آجائے۔ مگر جب آخری امام ان کے  
ہی خوف سے، ۱۳۰ میتوں کی انتظار میں، غار سرمن رائی کے ویٹنگ روم میں چلا جائے،  
تو وہ فرضی عشق و مجبت کے دعوے دار بجز اپنے سب اہل اسلام کو اہل بیت کا وشن سمجھیں اور  
اہل بیت کو سب مسلموں کا وشن سمجھیں پھر ہر سرمان سے تہرا کریں اور رشتے منقطع کر لیں۔ تفصیل  
کسی موقع پر آجائے گی۔ ہم تو اسی کو معمد سمجھتے ہیں جو خود کو ان کا ادنیٰ خادم سمجھتا ہے۔ علاؤ ابیاع  
کرتا ہے ان کی شخصیت کے محسن اور شریفانہ کمالات بیان کرتا ہے اور اس فائدان و گردہ کے  
ذاتی معاملات میں دخل دے کر ایک کو اچھا اور دوسرے کو بُرا نہیں بتاتا۔ تو اہل سنت کی مثال  
یہں سمجھیے کہ پانچ ہجاؤں کو وہ انتہائی معزز شریف جانتے ہیں ان کے باہمی اختلافات میں  
فریق نہیں بنتے جب کہ ایک گروہ کہتا پھرتا ہے پانچ میں سے صرف ایک ملالی شریف اور  
معزز ہے باقی جاں معاذ اللہ عزیز اور بُرے ہیں۔ ظاہر ہے کہ ان پانچ ہجاؤں کا بآپ پہلے  
ہی گروہ کو اپنا اور بیٹھوں کا دوست و خیر خواہ سمجھے گا اور دوسرے گروہ کو اپنا اور اپنے فائدان کا  
بدرین شمن سمجھے گا کیونکہ صرف ایک کو ملالی اور اچھا ماننا سب فائدان کی عزت پر بدرین مملہ ہے۔

کے مقابل اپنی تائید و حمایت کی ضرورت پڑی تو ابوسفیان نے، آپ کے بیٹوں نے اسی طرح حضرت طلحہ دزبیر نے علی و بنوہاشم کی تائید کی۔ ذرا اس ذہن سے تاریخ کو کھنگایے۔ یہاں میں ایک ایک لاکھ روپیہ محرم کی فیس سے کو مجلسیں پڑھنے والے اور متعدد نامے آباد رکھنے والے فریبطن جنادری مجتمد صاحبان سے یہ پوچھتا ہوں کہ وہ شہنشہ سے ۲۵ نومبر کسی تاریخ سے کوئی حوالہ تو نکال کر دکھائیں کہ معاویہ وغیرہ نے اہل بیت سے یہ دشمنی کی، یعنی صاحبان پہنچایا۔ یہ ان کی کردار کشی کی وغیرہ۔

اگر ایسا کچھ بھی نہیں مل سکتا تو پھر میں بالدب ہو کر یہ پوچھنے کی جیارت کرتا ہوں کہ سیدنا علی المرتضی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے قلمدان خلافت ہاتھ میں لیتے ہی حضرت امیر معاویہ اور دیگر عمالہ عثمانی کو، حضرت غیرو بن شبیر، ابن عباس، حضرت حشؓ وغیرہ کے مشورہ کے خلاف یمن معزول کر دیا۔ آخران کے جرامی یا عوامی شکایات وغیرہ کیا تھیں؟ تاریخ سے کچھ تذبذب ہی کیجئے، باجز اس کے کہنوہاشم و بنو امیہ کی اسلام سے پہلے جاہلی دشمنی تھی۔ اسلام نے اسے متکر جہانی بھائی بنا دیا۔ حضور نے اپنی تین صاحبزادیاں امویوں کو دیں اور ان کے ہر فرد کا دیگر قبائل کی طرح ایمان و اسلام قبول کیا۔ اب ابن سبیلودی نے اس مندل زخم کو پھر چیراقابت بنکر ہاشمی و اموی دودھرے ہنادیتے۔ انقلاب و شورش کے ذریعے حضرت عثمانؓ اموی کو مظلومانہ شہید کیا جتی کہ ان کے تمام افران و عالان بلا جرم بیک است میں آگئے۔

اب ہم جس تاریخ کو کھو لتے ہیں تو پتہ چلتا ہے کہ قاتلین عثمانؓ تو دنلتے پھرتے ہیں وہاں مدینہ کے بڑے بڑے شرق اور تواروں کے سامے میں گھسیٹ کر لاتے اور جبراً بیعت کر رہے ہیں۔ حضرت امیر معاویہ کو معزول نہ کرنے کے ہر مشورہ کو حضرت شیرخدا ردد کر دیتے ہیں اور فرماتے ہیں اس کے لیے توارکے سوا میرے پاس کچھ نہیں ہے اور شام پر جسد کی تیاریاں شروع ہو جاتی ہیں۔ یہ خلاصہ ہے، تاریخ کے ان والی باتاں کا جمع کرنا، ہم لیے ادبی اور سوجہ طوالت سمجھتے ہیں۔ جو چاہے وہ طبری ج ۳، ص ۳۲۱، ۳۲۰، ۳۲۹، ۳۲۵، ۳۲۴، ۳۲۳ - اور تاریخ اسلام ندوی ج ۱، ص ۲۳۸، ۲۳۷ - اور تاریخ اسلام نجیب آبادی ج ۱، ص ۳۸۵، ۳۸۶ سے ص ۳۸۴ کو پڑھ دیجئے۔

حیچ چند حضرت کا بیعت سے کتنا بلوائیں کے عمل و فعل کی وجہ سے تاوہن وہ اگر پہنچنے شفیق کو لپیں، بر جائے یا غیر ماننے والے ہستے یا حضرت علیؓ کے قابویں آجائے تو کوئی مسلمان حضرت علیؓ سے اقلاف کرتا سب برفایت کر لیتے۔

س ۵۹۶ : آپ کا یہ درست آپ کے محبوب اعزہ سے دشمنی رکھتا ہے تو ایسے شخص کی محبت کا کیا معیار ہے جو آپ ہی کے خون اور خاندان کا عدو مطلق ہے؟  
رج : بحمد اللہ اہل سنت یا ان کے اکابر صحابہ حضرت رسولؐ اور خاندان رسولؐ کے تابعاء درست تھے شیعوں کی طرح فرضی عاشق نہ تھے کہ آپ کی تمام وعاظی اولاد کو کافر مرتد بنکران سے دشمنی رکھیں۔ فرضی دشمن بنکران کوان سے جاڑائیں پھر ان کو بے یار و مددگار چھوڑ دیں۔ خاندان کے ہزاروں لاکھوں افراد میں سے صرف تیرہ سے محبت کا دعویٰ کریں باقی تمام اقارب رسولؐ سے، اور اپنے محبوبوں کے عجایبوں، رشتہ داروں، دوستوں، بزرگوں سمجھی سے دشمنی اور تبرے کریں، پسے کا معیار محبت درست ہے۔ دوسرے کا خالص خاندان اور بظاہر منافقانہ ہے۔

س ۵۹۷ : کیا دشمن اہل بیت رسولؐ پاک باز صحابی ہو سکتا ہے؟  
رج : ہم صحابی اور پاک باز کہتے ہی اسے ہیں جو پورے اسلام کو ماننے کے ساتھ خاندانِ رسولؐ سے بھی عقیدت و محبت رکھے ان کے داunci مرتبے اور سکالات کا منکر ہے ہو۔  
س ۵۹۸ : اگر ہو سکتا ہے تو پھر کسیوں کے تھے ہو جاہل بیت کا دشمن ہو وہ مُتّی نہیں؟  
رج : ہم سمجھ کتے ہیں جو تم اہل بیت نبوت یا خاندان رسالت کا منکر یا بغض ہے وہ سُتی نہیں نہ مسلمان ہے ہم اسی وجہ سے تو شیعوں سے دشمنی رکھتے ہیں۔

س ۵۹۹ : اگر نہیں ہو سکتا تو پھر معاویہ بن ابوسفیان مخصوص صاحب کیسے ہوا؟ کیا اس نے حضرت علیؓ کے مخلاف بنا دوت نہیں کی؟ امام حسنؓ کو قتل نہیں کروایا؟  
رج : اب آپ لاصل روپ میں سامنے آئے ہیں، غور سے بسع الفاف سئیے :  
حضرت امیر معاویہ اور آپ کے والد و فیہ کشمہ بستہ جیں حلقو بجوش اسلام ہوئے۔ اسلام پریشانی اور گناہوں کو مٹا دیتا ہے۔ (إِلَامَنْ ثَابَ وَأَمَنَ وَعَمَلَ عَمَلًا صَالِحًا فَأَوْلَى كَيْمَدِ اللَّهِ سَيِّئَا تَهْمَهْ حَسَنَاتٍ)۔ (الفرقان) تاریخ بتاتی ہے کہ حضور نے اس خاندان کا نہ صرف اسلام قبول کیا بلکہ اعتماد کر کے کئی عدے بھی سونپے اسی شدتِ بتویٰ کے تحت حضرت ابو بکرؓ نے پھر عرش نے پھر عثمانؓ نے ان کو عمدوں پر برقرار رکھا اور ان کی سیاسی بصیرت، خدمات و لیاقت سے فائدہ اٹھاتے رہے۔ اگر کچھ بیوہاشم کو غیر

اب آپ سوچئے؟ ایک شخص کا چیز ادعا کی جائے دردی سے شید ہو چکا ہے۔ تمام درشار جان پچا کر اس کے پاس آچھے ہیں وہ برس تو غلیظہ مروم کا مقرہ عالی اور اہل شام کا محجوب حاکم ہے اب اس پر حملہ ہونے والا ہے۔ قاتلوں کی مفاد ان طاقت اور حضرت علیؑ کی بے بی اس کے سامنے ہے وہ اگر معزوں کا تحلق بول نہیں کرتا بلکہ یہ شرط لگادیتے ہے کہ تب بیعت اور تعلیم حکم کروں گا کہ قاتلوں سے بدل دو، خود نہیں لے سکتے تو ہمارے والے کو رہم خود لے لیں گے۔

دبری (دکتب تاریخ)۔ کیا شریعت میں ولی الدوم کو اس مطابیر کا حق نہیں؟ فدا کا فزان ہے: **وَمَنْ قُتِّلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلَنَا جَوْمَلُوًا مَا رَاجَتْ إِنَّهُ** اس کے ولی کو غلبہ **لَوْلِيْهِ سُلْطَانًا۔ (۱۵۔ القرآن)** پانے کا حق حاصل ہے۔

اگرچہ ملکوتِ ملکے بجائے اس پر چڑھائی ہوتی ہے تو کیا وہ دفاع کا حق نہیں ہتا پھر اس مجبور اپنے ہی متوحد صوبہ اور گھر میں دفاعی اقدام کو بغاوتِ شرعی کیسے کر دیا جائے۔ حالانکہ وہ بیعت کر چکنے کے بعد بالآخر مقصود کے لیے غلیق وقت پر چڑھائی کا نام ہے۔ جلوہ جلوہ نہیں کی۔ بس بھی وہ اشکال ہے جس کی وجہ سے ہم حضرت علیؑ کی طرح حضرت معاویہؓ کو بھی اپنے دفاعی اقدام میں مجبور و معذور اور صاحب دلیل مانتے ہیں۔ ہمارے بعض علماء نے اس پر گرو بغاوت کا لفظ بولا ہے مگر وہ حقیقت اس کا ترجیح طلب قصاص عثمانؓ ہی کرنا ہو گا کیونکہ بغایب غی کا معنی طلب و خواہش کرنا ہے۔ اور بھی اجتہاد تھا جسے خوار تو کہا جا سکتا ہے مگر مقصیت اور باطل پرستی نہیں ہے اور اسی بنار پر ہم اہل سنت مشاہراتِ صحابہؓ میں حکم تجویی خاموش ہیں۔ اگر سائل اس جواب سے مطمئن نہیں تو ہم مناظرانہ رنگ میں کہتے ہیں: کہ حضرت علیؑ نے ممالان عثمانی اور امیر معاویہؓ کے خلاف یہ تیزی اور چڑھائی کیا امویوں کے خلاف ہاشمی جذبہ دشمنی سے کی؟ تو یہ بالکل غلط اور حضرت علیؑ کے تقویٰ دایان کے خلاف ہے مگر شیعہ ہی باور کرتے ہیں، یا بلوایوں کے زور اور خواہش کے دباؤ میں آکر کی جیسے تاریخ میں صراحت ہے کہ وہ شور میا کر کہتے ہم سب قاتل عثمانی ہیں، معاویہ بدلتے لے اور اسی میں ان کا تحفظ تھا تو حضرت معاویہؓ کو یہ حکم نہ ماننا اور خود تیاری کرنا مناسب اور عقلی تھا۔ حضرت علیؑ کو قتل کرنے کا الزام بالکل جھوٹ ہے۔ زہر غورانی کا اضافہ سب سے پہلے چھتی صدی کی شیعہ مورخ مسعودی نے گھر کر لکھا ہے۔

بعد کے مؤلفین نے انہیں احمد بن حنبل نے شروع کر دی۔ ورنہ امیر معاویہؓ کی حضرت حسنؑ نے بیعت کی تھی۔ سالانہ دورے پر وہ سوچ آتے تو لاکھوں دراہم عطا یا صول کر کے لے جاتے۔ (بخاری)

چار سے بیس نظر رسالہ "شیعہ حضرت سے ایک سو لالات" میں پر دیکھئے) اور اجتماع طبری ۲۹۸ (۷۴۷)

اپنے محسن و دوست کو زہر کوں دیتا ہے۔ پھر بیعت شکنی اور مخالفت پر تو پہلے ایک دو سال شیعان کوڑہ اکساتے تھے تو اس وقت زہر دی جاتی۔ ۹ سال (۷۹۲) تک انتظار کیسی؟

درصل حضرت حسنؑ ۴۰ دن مریض رہ کر طبعی مرمت سے واصل بحق ہوتے۔

بالآخر زہر اگر دی کئی تو دی دے سکتے ہیں جن کی اس بیعت اور مصالحت با معاویہؓ سے ناک کٹ گئی۔ سفیان بن ابی لیل جیسے مون، اسلامہ علیک یا مثالیں المقصین، یا عارالمؤمنین سے سلام کرتے تھے اور کہتے تھے ہم تو ذلیل ہو گئے۔ بہارشکر و شہر اس بیعت کے متعلق دو روئین ہوتا۔ وہ مسلمانوں میں قتل و غارت چاہتے تھے۔ مگر شزادہ امن و ایمان یہ جواب دیتا کہ مسلمانوں کے خون بچانے کے لیے یہ بیعت کی ہے۔

(تفصیلات جلدار العیون، منتهی الامال، حالات حسنؑ میں دیکھیں)۔

س سلسلہ: اگر یہ اجتہادی غلطی حقیقی توجہ تھا کہ جامع تعریف کیسے؟

رج: اجتہاد کا الغریب معنی کسی کام میں پوری کوشش صرف کرنا ہے اور اصطلاح میں یہ ہے: جامع الشرائع مجتہد غیر مخصوص اور نئے مسائل کا حل نصوص سے قاعدہ فائدہ کے تحت نکالے۔ اصول اشائی کی شرح الفضول ص ۳ میں ہے، "کلغت میں اجتہاد مقصود کے لیے طاقت و سخت خرچ کر دینے کہتے ہیں اور فتاویٰ کے عرف میں شریعت کا حکم اس کے طریقہ کے مطابق تلاش کرنے میں پوری طاقت اور کوشش خرچ کرنے کو کہتے ہیں۔ مجتہد کی چوکی بھی جاتا ہے اور کبھی مصیب ہوتا ہے۔ حدیث نبویؓ ہے: "کہ حاکم اگر اجتہاد کرے اور شیک ہو تو دوہر اجر و ثواب پائے گا اگر خطا کرے تو ایک اجر پائے گا" (مشکوہ)

س ۶۰۳: مجتہد کے معیار اور شرائط مطلع کریں۔

رج: مجتہد جامع الشرائط میں یہ اوصاف مطلوب ہیں:

۱۔ قرآن و حدیث کا عالم ہو۔ ۲۔ فتاویٰ کے اختلافات و مذاہب جا شتاہو۔

۲۔ عربیت اور کلامِ محاورات کو جانتا ہو۔ ۳۔ ناسخ و منسوخ کا علم رکھتا ہو۔ ۴۔ مسلمان ہو۔  
 ۵۔ عاقل و بانج ہو۔ ۶۔ عادل اور متین ہو۔ ۷۔ صاحبِ الرائے والفقہ ہو۔ ۸۔ نئے  
 مسائل کے مضر و مفید سپلاؤں کو جانتا ہو۔ (دکتب اصول فقہ)  
 س ۹۱۰: امام بخاریؓ نے یہ اقرار کیوں کیا کہ معاویہؓ کی فضیلت میں کوئی حدیث صحیح نہیں ہے؟  
 رج: امام بخاریؓ کا یہ مقولہ واقعہ رکاب ہے؟ بخاری کتاب المناقب ذکر معاویہؓ میں یہ تین  
 حدیثیں بھی ہیں: امن عباسؓ سے پوچھا گیا امیر المؤمنین معاویہؓ کے متعلق آپ کیا کہتے ہیں؟  
 فرمایا: اس نے وترِ حمیک پڑھنے ہیں وہ فتحہ (محمد بن عالم)، ہیں۔

دوسری روایت ہیں ہے کہ ابن عباسؓ نے کہا، معاویہؓ کا گلہ نہ کرو، وہ رسول اللہ صلی اللہ  
 علیہ وآلہ وسلم کے صحابی ہیں۔ تیسرا ہیں ہے کہ حضرت معاویہؓ نے لوگوں سے کہا، تم عصر  
 کے بعد دو رکعتیں ایسی نماز پڑھتے ہو کہ ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی محبت میں رہے ہم نے  
 آپ کو یہ پڑھتے ہو دیکھا بلکہ من فرماتے تھے۔

امام بخاری کی شرائط روایت انتہائی کڑی ہیں۔ شاید اس بارہ مرفرع حدیث ذکر نہ کی ہو  
 وہ مرفرع حدیثیں بھی ہیں۔ ترمذی میں مشور حدیث ہے کہ صنورتے دعا فرمائی:  
 اے اللہ! معاویہؓ کو ہدایت یافتہ بنا دے اور اس کے ذریعے دوسروں کو ہدایت  
 دے۔ (حدیث سنن ہے)۔ اصولیٰ حدیث صحیح ہے۔ اس کے تمام راویوں کی توثیق حال  
 ۹۵۵ کے جواب میں دیکھیں۔

ابدیہ والہای لابن کثیر نقشی ج ۸ میں بارہ مرفرع احادیث مذکور ہیں اور ان پر صحیح  
 حن، جنیل ہونے کا حکم لکھا یا ہے۔ تفصیل ہماری کتاب عدالتِ حمایہ ج ۲۹۶ تا ۳۰۱ پر دیکھئے۔

س ۹۱۱: ایسی ہی رائے امام نافیٰ اور اسحاق بن راہویہ کی ہے کیوں؟  
 رج: وہ رائیں ہم نہیں دیکھیں ممکن ہے ان کو خاص معیار کی احادیث نہ ملی ہوں  
 تو یہ کہا ہو مگر کسی عالم کو ایک حدیث کا نہ ملنا بالکل نفعی کی دلیل نہیں ہے۔ جب کہ دو مردوں  
 کے پاس موجود ہوں۔

س ۹۱۲: سیوطی نے تاریخ المغاربیں۔ بخاری ذکر معاویہؓ کے ماشیری میں بکریوں

لکھا ہے کہ حسن کے انتقال پر معاویہؓ نے کہا: "ایک انگارہ تھا جسے اللہ نے بمجاہدیا۔" (سنن ابو داؤد)  
 رج: جب طیا حال پہنچتے تاریخ الخلفاء حضرت حسن و معاویہؓ کے دوفوں باب دیکھے۔ بخاری  
 عربی مقام پہنچا کا حاشیہ خود سے دیکھا۔ ابو داؤد کتاب السنۃ اور غفاری کی احادیث کو دیکھا، کیسی بھی  
 یہ مقوایہ نہیں ملا۔ ہو سکتا ہے کہ راضیؓ نے بنناکر معاویہؓ کی طرف منسوب کیا ہو، تو جواب یہ ہے  
 کہ انگارہ روشنی اور حرارت کا منبع ہوتا ہے بطور تاسف و تعزیز کہا ہو گا کہ روشنی بھی گئی ہے۔  
 س ۹۱۳: کیا آپ حضرت علیؓ و حسنؓ کو برحق فلیٹے ملتے ہیں؟  
 رج: بھی ہاں، اور اسی کے آخری عمل سے حضرت معاویہؓ کو غلیظہ صالح مانتے ہیں۔

س ۹۱۴: شیعوں کی اصحابِ ثلاثر پر تقدیم اجتہاد کے زمرے میں کیوں نہیں آتی؟  
 رج: شیعہ تو ان سے دشمنی اور تبرکات اعطا کا اعتماد رکھتے ہیں۔ قرآن و حدیث یا اپنی کسی  
 کتاب کی کوئی روایت اور فرمان امام مانندے کو تیار نہیں جب کہ مجتہد کسی سے دشمنی نہیں  
 رکھتا وہ دلائل کا تابع ہوتا ہے اگر اپنے خیال یا اجتہاد کے خلاف قوی دلیل جائے  
 تو اپنے موقف و فتویٰ سے رجوع کر لیتا ہے۔

س ۹۱۵: حضرت معاویہؓ پر شراب فوشی کا الزام۔

رج: نصرۃ الحق، نصارج کا فیہ راضیؓ کی کتب میں ہیں۔ ابن عساکر، ادائیل سیوطی  
 اور منہاج الدکھلی کے نام بالکل جھوٹ لکھے ہیں۔ ایسی کوئی روایت ان میں نہیں، یا ہو سکتا  
 ہے کہ مگر وہ کسے شربت نبیذ کوئے تو شمشنگوں نے شراب بننا پاک طعن کیا ہو۔

س ۹۱۶: تاریخ المغاربیں ہے کہ معاویہؓ نے بدھ کے دن جسم کی نماز پڑھائی۔

رج: جھوٹ ہے، تاریخ المغارب سب دیکھی ہے ایسا کچھ نہیں۔ ایسی بے عقل  
 بے ہودہ باتیں لکھتے ہوئے شیعوں کو شرم بھی نہیں آتی کیا دشمن کے سارے مسلمان  
 پاگل ہو گئے تھے؟

س ۹۱۷: تاریخ المغارب، تاریخ البر الفدرار، صواعق محرقة، تطہیرہ نان، تاریخ  
 المغارب، نصارج کا فیہ میں ہے کہ معاویہؓ اور اس کے غال حضرت علیؓ پر سب کی ارتقا تھے۔

رج: آخری دو کتابیں راضیوں کے جھوٹ کا بلندہ ہیں۔ جھوٹ موت کتابوں کے

نام لکھ کر ہمیں پریشان کیا جاتا ہے۔ تاریخ المخلفار میں الیٰ کوئی عبارت نہیں ہے۔ صواتع محرفة نہ اور تغیر ابنان بھی غور سے دیکھی۔ الیٰ بات نہیں ملی۔ یہ کتاب میں ان باتوں کی نظری کے لیے لکھی گئی ہیں۔ البتہ شیعوں کا تغییقی شاہکار یہ طبع انہا مشور ہے کہ عُسْقی نما شیعہ فواز مکالہ مولوی ڈوڈی مرحوم نے بھی اچھا لایا ہے اس کا مختصر جواب یہ ہے کہ بالکل غلط اور جھوٹ ہے کہ خود حضرت معاویہ یا آپ کے سب عمل سب نیا کرتے تھے۔ کسی بھی تاریخی روایت میں اس کا ثبوت نہیں ہے۔ صرف طبری کی ایک روایت نے حضرت مخیرو بن شعبہ اور مروان پر یہ الزام لکھا گیا ہے مگر طبری کی یہ روایت جو کامل ابن اثیر میں بھی بعینہ نقل ہے کہ الفاظ یہ میں ہیں: "کہ حضرت مخیرو بن شعبہ حضرت معاویہ کی طرف سے سات سال چند ماہ گورنر کو ذر رہے وہ بہت اچھی سیرت کے مالک اور انتہائی امن پسند تھے مگر حضرت علیؓ کی مذقت اور تنقید کو زہر چھوڑتے تھے" طبری ص ۱۸۷

مگر اسی روایت کے آخر میں مذمت کی تشریح یہ آجاتی ہے کہ مغیرہ حضرت عثمان و علیؓ کے کے تذکرہ میں فرماتے تھے، الے اللہ عثمان مظلوم شید ہوئے تو اس کے مددگاروں اور دوستوں اور محبوبوں اور قصاص کا مطالیہ کرنے والوں پر رحم فرمادی اور عثمانؓ کے قاتلوں پر بد دعا کیا کرتے تھے۔

یہاں سے پتہ چلا کہ حضرت علیؓ کی ذات پر کوئی سب و شتم رعنی صرف قاتلین عثمانؓ پر بدل دھانتی ہے شیعہ راویوں نے بالمعنی علیؓ کی مذمت اور سب و شتم سے تعبیر کر دیا نہیں اس کے سب راوی شیعہ کذاب اور وضلع ہیں۔ پہلا ہشام بن محمد بن سائب کلبی ہے۔ جو راضی بن راضی ہے۔ (الیسام ۱۹)۔ تیسرا مجالد بن سعید ہے جو بالاتفاق جھوٹا اور کمزور ہے۔ بقول اشیع شیعہ ہے کتاب الحرج لابی حاتم ص ۳۶۱۔ بحوالہ حضرت معاویہ و تحقیقی حقائق من ۳۔ اسی طرح فضیل بن خدیج، مصعب بن زہر، مجہول ہیں۔ العدایہ میں مذکور مروان کے سب علیؓ کی بوضاحتی، بخاری یہ حقیقت ہے کہ وہ حضرت علیؓ کو ایسا تراپ کرتے تھے۔ حالانکہ یہ آپ کا محبوب لفظی حلیہ نبوی تھا۔ اگر مروان لغوی معنوں میں طور طنز و حقارت کہتا تھا تو اس کی تیسرا مالک یوسف الدین کے سپرد، قافوناً تو اس پر گرفت دفعن نہیں ہے۔ الغرض یہ در

روایتیں بھی صحت و درایت کے معیار پر ہرگز نہیں اور تیں تو حضرت معاویہؓ جیسے جلیل القدس صحابی پر جذبہ بعض سے طعن تراشا نہ اور انہیں ہے۔

س ۴۱۱: اسلام میں سب سے پہلے فارابی سراکن نے رکھے؟  
ج: روایت بے سند ہے۔ اگر مانی بھی جائے تو لوگوں کو خصی کرنے کا الزام جھوٹا ہے البتہ ختنی یا ناکارہ لوگوں کو نوکر کھانا اور غلاموں جیسی خدمت لینا معموب بات نہیں ہے۔

س ۴۱۲: معاویہ نے ام المؤمنین عالیٰ کو زندہ درگور کر کے قتل کیا۔ (دابن خلدون ۶۵)  
ج: بالکل جھوٹ ہے مفصل تدوید تخفہ امامیہ میں ہم کرچکے ہیں۔ جیسے زوجہ رسول کا قاتل پاکباز نہیں۔ اسی طرح لاعن اور بعض بھی پاکباز مسلمان نہیں۔

س ۴۱۳: کامل ابن اثیر ص ۱۲۳ اور تاریخ طبری میں ہے کہ معاویہ حضرت علیؓ اور آپ کے ساتھیوں پر دعائے قوت پڑھتا تھا کیا اہل سنت اسلام سمجھیں گے؟

ج: آپ نے خیانت سے کام لیا تھیم کچھ اس قوت کا آغاز حضرت علیؓ نے کیا اور معاویہ، عمرؓ، ابوالاعوال عسلی، جعیب، عبد الرحمن بن خالد اور ضحاک بن قیس اور ولید پر کرنے لگے۔ جب معاویہ کو یہ خبر پہنچی تو وہ بھی قوت میں حضرت علیؓ، حضرت ابن عباسؓ، اشتر اور حسینؓ کا نام لینے لگے۔ (طبری ص ۱۷۷، وقائع ص ۲۳۷) تو جزا رسیدۃ سینہ مثلہ والا معاملہ ہے جب کہ سند کے لحاظ سے روایت لپڑتے ہے۔ ایک اہل سنت مسلمان میں کوئی حرکت نہیں کرتے شیعہ بھی تبروک کے ورد چھوڑ کر مسلمان بن جائیں۔ س ۴۱۴۔

س ۴۱۴: علام شبلی غافلی نے سیرت النبی ص ۱۰۲ پر تکھلے ہے کہ عدیوں کی تدوین دور بني امیہ میں ہوئی اور ہزاروں حدیثیں معاویہؓ وغیرہ کے خصائص میں بخواہی گستین کیا وہ معتبر ہیں؟

ج: بالکل جھوٹا بتا ہے۔ سیرت النبی کی یہ ساری بحث غور سے دیکھیں مضمون نہیں ہے بلکہ ص ۱۰۲ پر یہ ہے: "تصنیف و تاییف کی ابتداء سلفت کی وجہ سے ہوئی صحابیہ اور خلفاء راشدینؓ کے زمانے میں اگرچہ فقہ و حدیث کی نہایت کثرت سے اشاعت ہوئی بہت سے درس کے حلقے قائم ہوئے لیکن جو کچھ تھا زیادہ تر زبانی تھا لیکن بنوامیہ

نے حکماً علماء سے تصنیفیں لکھوائیں۔ سب سے پہلے امیر معاویہ نے عبد بن شریہ کو میں سے بُلا کر قدما رکی تاریخ مرتب کرائی جس کا نام ”اخبار الماضین“ ہے امیر معاویہ کے بعد عبد الملک نے ہر فن میں علماء سے تصنیفیں لکھوائیں جو حضرت عمر بن عبد العزیز نے تصنیف و تالیف کو زیادہ ترقی دی۔ تو وین صدیقہ کا سر اپ کے سر ہے۔

س ۶۱۴ : دراسات اللہیت ص ۲۰۲ میں ہے کہ معاویہ نے حضرت علیؓ کے طریقہ پر ملنے سے لوگوں کو جبر منع کیا۔

رج : یہ سیاست میں تابعداری پر پابندی علیؓ کیونکہ قاتلین عثمان کو تحفظ ملت اتحادی پالیسی میں مخالفت بُری بات نہیں۔ باقی شرعی امور اور مسائل میں نہیں۔ اس میں تو حضرت معاویہ علیؓ سے مسائل پوچھ لیتے مشاہد ایک مرتبہ غذی مشکل کا مسئلہ پوچھوا بھیجا تو آپ نے فرمایا پیش اشارہ جس راہ سے آئے وہی حکم لکایا جائے۔ (تاریخ الخلفاء)۔

اہل شہت کا ذہب کسی خاص صحابی کی تقید نہیں۔ تمام صحابہؓ کے فتاویٰ پر جمیع عمل ہے۔

س ۶۱۵ : بخاری میں ہے جنور نے عمارت سے فرمایا تجھے باغی گروہ قتل کرے گا کیا جناب عمار کو گروہ معاویہ نے شہید نہیں کیا ؟

رج : مکمل حدیث ابن ہشام میں یوں ہے کہ حضرت عمار کو تمیسجد کے وقت دو دو ایشیں لوگ امکوادیتے تھے حضرت عمار نے طور شکایت کیا۔ حضرت آپ کے ساتھیوں نے مجھے قتل کر دیا آپ نے فرمایا :

یا عمار لا یقتلک اصحابی و انما میرے صحابہؓ تجھے قتل نہ کریں گے باغی گروہ تقتلک الفسدة الیاغیة۔ تجھے قتل کرے گا۔

حضرت معاویہ اور آپ کے خاص ساتھیوں کو شیعہ ہمی اصحاب رسول مانتے ہیں جنور نے تو فرمادی کہ میرے صحابی تجھے شہید نہیں کریں گے تو آپ حدیث قابل تاویل ہے کہ یا تو قاتلین عثمان نے خود آپ کو شہید کیا اور لاش کو لشکر معاویہ کے نیزوں سے قتل شدہ افراد میں بھینک دیا۔ یہی تاویل حضرت معاویہ نے بھی فرمائی ہے۔

یا پھر ایسے لوگوں نے قتل کیا جو زرے باغی اور مقدس تجھے صحابی تھے اور اس وقت

لشکر معاویہ میں شامل ہو کر قاتل کر رہے تھے۔ اگر یہ توجیہ نہ بھی کی جائے تو زیادہ سے زیادہ باغی ہوتا تصور ہو گا از لباہر گو حضرت علیؓ کی نظر میں باغی تھے دراصل وہ باغی یعنی طالب دم عثمان تھے۔

س ۶۱۶ : اہل حدیث علماء و حید الزمان لکھتے ہیں کہ امیر معاویہ سنن مشورہ کی مخالفت کرتے تھے پس جذب معاویہ پر ہواں کو شق نہیں کہا جاسکتا۔ (ہدیۃ المهدی)

رج : آخر عمر میں علماء و حید الزمان تفصیل شیعہ ہو گئے تھے ان کا قول صحبت نہیں ہے۔ مولانا محمد نافع مظلہ ان کے تذکرہ نویسوں کے حوالے سے لکھتے ہیں کہ ان کی طبع میں ایک قسم کی تلویزی جو اور انتہا پسندی تھی کچھ عرصہ مقلد رہنے کے بعد غیر مقلد بن گئے اور آزاداً تحقیق کے کاربند ہو گئے اسی دور میں انہوں نے صحابہ ستہ کے تراجم کیے اور شیعی نظریات کے مال ہو گئے۔ اسی دور میں انہوں نے افوار اللہ تھے ملقب بہ وحید اللغات مرتب کی اس میں متعدد مقالات پڑھوں نے اپنے ان شیعی خلافت کا اظہار کیا ہے۔ دیکھئے مادہ بحر، مادہ عثم، مادہ غرب، مادہ صبر، مادہ عود (تفصیلی عمارت بنات اریم ۲۳۶ تا ۲۳۷ میں ملاحظہ فرمائیں جو اس کی شیعیت کا برطلا اقرار ہیں)۔

س ۶۱۷ : مشورہ محدث، امام نسائی کی موت کیسے واقع ہوئی ؟

رج : ناصیبوں نے فضائل علیؓ بیان کرنے کے جرم میں شہید کر دیا۔ الحمد للہ علیؓ کی محبت میں شہادت اہل سنت کو فضیل ہوئی۔ شیعی تعلیم یا زوں کو مقتداً و تبریر سے فرست نہیں ہے۔

س ۶۱۸ : عیاسیوں کی صلیب لگھے میں ٹکانیا۔ (محاضرات راغب اصفہانی)

رج : بخواں محض ہے۔ ادبی کتابوں کے یہ پلچکلے شرعی سنن نہیں رکھتے۔

س ۶۱۹ : فتاویٰ عزیزی میں ہے: صحیح ہے کہ معاویہ کو مرتکب کیا جائے چاہیے۔ تو پھر فضیلت کیسی ؟

رج : شاہ صاحب لعن طعن کی آپ سے نفی کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔ اس کام کی انتہا ہے کہ مرتکب کبیرہ اور باغی ہوا اور فاسق لعن کا اہل نہیں ہوتا۔ یہ اپنا عقیدہ نہیں بتایا بلکہ بطور تنزل فرمایا کہ جو لوگ بعض اعمال کی صحیح توجیہ نہ کر سکیں تو یہ بھیں اور خصم کی صحبت قطع کرنے کے لیے یہ آخری وارہ ہے بلکہ فضیلت صحابیت اور ویگ کمالات کی وجہ سے ثابت ہے اور گناہوں کی نظرت صحابیہ کے لیے سب سے زیادہ ہے۔ لاسکھن عنہم سیئاتہم (البغ).

س ۶۲۰ : سائی جنگ علیؓ یعنی حضرت علیؓ کے شکر سے اٹھ کر حضرت علیؓ کے شکر میں آگئے اور فاکے لیے شکر علوی پر چل کر دیا۔

ایک عالم کی نظر میں ایک فصل غلط یا گناہ ہو سمجھا جائے گا، علماء ابن قدمہ فرماتے ہیں۔ اگر کوئی شخص جو اجتہاد کی الہیت رکھتا ہے اپنے دین استاد را اجتہاد کی رو سے اسے جائز سمجھتا ہو تو اس کی بنابر پر وہ فاسق نہیں ہوتا بلکہ اس کی غلطی کو خلاطے اجتہاد کیجا تا ہے۔ ”دجال حضرت معاویہ اور تاریخ حقائق ص ۱۱۲“  
س ۱۱۳: الامامة والسياست ص ۱۲۵ پر ہے جب معاویہ کو علیؑ کی شہادت کی خبر ملی تو اس نے بڑی خوشی منانی اور سجدہ شکرا کیا۔

رج: علیؑ: غلط ہے۔ بلکہ واقعی ہے ”کجب حضرت معاویہ کو علیؑ کی شہادت پہنچی تو رونے لگے۔ بیوی نے کہا اب روتے ہو حالانکان سے جنگ کی ہے۔ فرمایا تجھے پہنچنیں کر کجھ لوگ لکھے علم و فضل اور فتح سے محروم ہو گئے۔ (البدایہ ص ۱۱۴)“  
رج ۱۲: الامامة والسياست معتبر کتاب نہیں ہے کسی رافضی کی ہے جس نے ابن قتبہ کی طرف منسوب کردی ہے علماء ابن العربي العواصم من العواصم میں فرماتے ہیں :  
لوگوں پر سب سے زیادہ سخت جاہل عقل والا ہے یا چالاک برعی ہے۔

جاہل ابن قتبہ ہے جس نے صحابہؓ کے لیے اچھی باتیں تحریر نہیں کیں۔ امامت و سیاست میں اگر بکچہ اس کا صحیح سمجھا جائے یا مبرد اپنی ادبی کتاب میں جالت کا ثبوت دیتا ہے..... اور بدعتی مسعودی ہے کیونکہ وہ متفضن الحادی کی باتیں روایت کرتا ہے اور بدعت ہونے میں تو کوئی شک نہیں۔ علماء محققین نے ذکر کیا ہے کہ امامت و سیاست ابن قتبہ کی نہیں ہے کیونکہ حصر کے درپرے عالموں سے روایت کی جاتی ہے۔ ابن قتبہ نہ مصروف گئے نہ ان سے کچھ روایت کی۔ مبرد کے متلق مشور ہے کہ وہ خارجیوں کی طرف مائل ہے۔ رہا مسعودی تو وہ جوئی کاشیہ ہے اور شیعہ مذہب پر اس کی کئی کتابیں ہیں۔ (دجال الحاشیہ طہیلہ نامہ ص ۱۱۷ علی طہمن)

س ۱۲۳: لا يشيع الله بيتنه۔ حضور نے یہ دعا کس بزرگ کے حق میں کی؟  
رج: حضرت معاویہ روتی کھا رہے تھے۔ طلبی ہوئی تو مددی نہ جاسکے۔ تب اپنے ایسا فرمایا۔ استاد اپنے شاگرد کو ایسے الفاظ سے جھٹک دے تو کوئی مذمت و عیب نہیں۔  
حضرت علیؑ کو اپرتاب فرمائی جی اسی قسم کا ہے ہم تو اسے مقام درج میں شمار کرتے ہیں گر شیعہ

ہربات کو عیب بنادیتے ہیں۔ نیز ایک مرتبہ حضور علیؑ الصلوٰۃ والسلام رحمة للعلماء نے دعائیں فرمایا:  
”جب مسلمان کوئی نے بُرا بھلا کہا ہو یا پھکار کی ہو تو میں ہمیں آدم کا بیٹا ہوں ان کی طرح غصہ آتھے  
اسے اللہ تو نے مجھے رحمۃ للعلماء بنایا۔ قیامت کے دن میری اس بدعوا کو اس کے حق میں حرمت  
بنادے۔ (ابوداؤد ص ۲۸۳، باب الشیع عن سبیل رسل اللہ) تو مذمت کا اعتراض جاتا ہا۔  
س ۱۲۳: اگر معاویہ کا تب وحی تھے تو محلہ رستہ سے ایک حدیث صحیح مرفوع نقل کریں۔  
رج: روایت ابن عباسؓ مسلم شریف ص ۲۸۳ پر ہے کہ حضرت ابوسفیانؓ والد معاویہ نے  
حضور سے یہ درخواست کی:

ومعاویۃ تجعله کاتباً بین یديك معاویہ کو اپنا کاتب (وحی و خطوط) بنادیں، حضورؑ  
قال نعم۔ تو عمری حتی اقاتل نے فرمایا ہاں بنادیا۔ مجھے امیر شکر بن ایں کے لفڑی  
الکفار کما کنت اقاتل المسلمين سے جنگ کروں جیسے سمازوں سے کرتا تھا اپ  
قال نعم۔  
نے فرمایا، ہاں بنادیا۔

س ۱۲۳: مدارج النبوة میں ہے کہ معاویہ کا کاتب وحی ہونا ثابت نہیں۔  
رج: غلط الزام ہے۔ آپ کاتب وحی تھے۔ حوالہ جات ملاحظہ فرمائیں :

۱۔ ایک خصوصیت آپ کی یہ ہے کہ رسول اللہ کے کاتبوں میں سے تھے جیسے  
مسلم دخیل میں صحیح روایت ہے۔  
۲۔ ایک حدیث میں ہے جس کی سند حسن ہے کہ معاویہ بنی علیہ السلام کے سامنے  
لکھا کرتے تھے۔

۳۔ ابو نعیم کہتے ہیں کہ رسول اللہ کے کاتبوں سے معاویہ اپھی مدد کتابت والے  
قصیع زبان اور بردا بردا معزز تھے۔

۴۔ مذاکری کہتے ہیں زید بن ثابت (صرف) وحی لکھتے تھے اور معاویہ آنحضرت  
صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور دیگر عربوں کے درمیان وحی دخیل کی کتابت کرتے تھے۔ وہ  
قد اکی وحی پر رسول اللہ کے ایسی تھے۔ یہ بلند مرتبہ کوئی معمول نہیں ہے۔ تبلیغہ الزبان صتنی  
ممکن ہے صاحب ارجح التبعة کا بھی مطلب ہو کہ وہ مرفک کاتب وحی نہ تھے پر ایویٹ سیکریٹی بھی تھے۔

۵۔ عبد اللہ بن عفرؑ فرماتے ہیں کہ معاویہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے لکھا کرتے تھے۔ درواہ الطبرانی و اسنادہ صن مجع الزوائد ص ۲۵)

۶۔ ابن عباسؓ کہتے ہیں کہ جریل حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے پاس یہ دھی لے کر آئے تو قریباً اسے محمدؐ معاویہ سے لکھوا یا کرو کیونکہ وہ اللہ کی کتاب کے این میں اور بہترین این میں ہیں۔ (درواہ الطبرانی فی الاوسط مجع الزوائد)

۷۔ قاضی عیاض نے معافی بن عمرؓ ہشہر محدث سے نقل کیا ہے ان سے پوچھا گیا کہ کیا عمرؓ عبد العزیز معاویہ سے افضل ہیں یہ تو معافی بہت غصے میں آگئے اور فرمایا: رسول اللہ کے صحابہ کے ساتھ کسی کا مقابلہ نہیں کیا جاسکتا۔ معاویہ آپ کے صحابی، برادرِ نبی کا تائب رسول اور اللہ کی دھی پر ایں تھے۔ جو آپ کو راجحہ لئے اللہ کی، فشقوق کی اور سب لوگوں کی اس پر لعنت ہو۔ (لطیف الرحمن ص ۱، والبدایہ والنہایہ ص ۲۹)

س ۶۲۵، ۶۲۶: حضرت عمرؓ نے معاویہ کو کسری و قیصر سے کیوں تشبیہ دی پھر کیوں نہ یہ مخالفت حضرت ابو بکرؓ و عمرؓ کو بخشنی جائے؟

رج: سرواری اور بابس کی وضع قطعی اور انتظامی الہیت کے لامف سے دی۔ کسی اچھی بات میں کافر سے تشبیہ دی جاسکتی ہے جیسے حضور نے نوشیروان کسری کے عدل پر فخر کیا چنانچہ حضرت عمرؓ اس اندراز میں فرماتے تھے تم قیصر و کسری اور ان کے علم و دانش کی تعریف کرتے ہو حالانکہ تم معاویہ موجود ہیں۔ درہ مسلمانوں کے زدیک نوشیروان اور قیصر و کسری مذہب یا دینگراہ امور کے لامف سے محترم و مظہم نہ تھے اور شیخین قرسادہ پیغمبر کا بابس پہنچتے تھے۔ س ۶۲۷: اصحاب عشرہ مبشرہ میں سے کسی صحابیؓ سے کوئی سی تین احادیث رواہ کی تو شیخ کے ساتھ نقل کریں۔

رج: صحیح فضائل کی احادیث کا مطلقاً ثبوت کافی ہوتا ہے۔ شخصیات کی پابندیاں لگانا ضروری ہے۔ حضرت علیؓ اکثر الفضائل ہیں۔ اس پابندی سے شاید ان کے فضائل بھی شابت نہ ہو سکیں۔

س ۶۲۸: اگر علیؓ و معاویہ، بھائیوں کے تنازعات میں اہل سنت و دخل نہیں، دینیت

تو پھر ابو لبس والوجہل کو کیوں بُرا کہتے ہیں؟

رج: شیدہ میں یہی سمجھ کا قصور ہے کہ ذاتی معاملات کو مخالفت دین سے گذار کر دیا۔ ابو لبس والوجہل کو حضورؓ سے یا آپؓ کو ان سے ذاتی دشمنی نہ تھی۔ دین کی مخالفت پر دشمنی تھی اگر وہ مسلمان ہو جاتے تو حضورؓ کے اسی طرح دوست ہوتے ہیں دیگر صحابہؓ تھے۔ ملک حضرت معاویہ اور علیؓ میں کوئی دینی اعتقادی مذہب کا اختلاف نہ تھا، ایک ہی دین کے پیروکاروں نہیں تھا۔ (دیکھئے خطبہ نجی البلاعہ، ان ربنا واحد و دیننا واحد۔۔۔ الخ)

یہ مخالفت یا شکر بھی وکد و دست سیاسی اور انتظامی معاملات میں تھی۔ لہذا اپناء بھائیوں کے معاملات میں دخل نہ دیا جائے گا۔ کیونکہ خدا فرمایا چکا ہے: "ہم جو کچھ ان کے دلوں میں کھوٹ کر دوست ہو گی، تکال دیں گے اور وہ بھائی بھائی آسمی سامنے تھکوں پر بیٹھے ہوں گے۔

(سورہ الحجر ۱۲۳، ع ۲)

س ۶۲۹: اگر یہ جواب ہے کہ وہ دشمن اسلام و شریعت رسول تھے تو پھر تم کیں گے، بھائیوں اور پھرپول کا معاملہ ہے آپ اپنی ہو کر کیوں بُرا کہتے ہیں۔ ہابیل قabil کے معاملہ میں کیوں خاموش نہیں ہوتے؟

رج: جب اختلاف دین کا تھا وہ دشمن دین رسول تھے تو ہم حضورؓ کے دینی بھائی ہو کر ابو لبس والوجہل سے دشمنی رکھیں گے۔ گو شیعہ ان کی نہ دشمنی رسول اچالیں نہ تیرے کریں شاید ان کے مذہبی پیشوای صاحب ای و شمشنی میں یہی ابو لبس والوجہل ہیں۔ اسی طرح قabil، ہابیل کی زبان سے قرآنی الفاظ فتکوں من اصلح النار... الخ کے مطابق قطعی دوزخی ہو چکا تھا تو اختلاف دین ثابت ہوا۔ حضرت علیؓ و معاویہ میں یہ مثال بھی بر جعل نہیں ہے۔

س ۶۳۰: کیا امام حسنؓ نے معاویہ کی بیعت کی، ثبوت درکار ہے۔

رج: یقیناً بیعت کی تبھی تو شیعہ امام حسنؓ سے ابھی تک ناراض میں اور ان کے کسی بھی کمال و کردار پر کوئی خصوصی تقریب یا مجلس منعقد نہیں کرتے۔ ثبوت ملاحظہ ہو:

۱۔ کتاب اجتماع ج ۲ میں روایت ہے کہ جب امام حسنؓ نے معاویہ کے باحد پر صلح کر لی۔ تو گ حاضر ہوئے اور بعضوں نے معاویہ کے ہاتھ پر بیعت کرنے پر آپؓ کو ملات

کی۔ حضرت نے فرمایا تم پر افسوس ہے تم نہیں جانتے کہ میں نے تمہارے لیے کیا اچھا کام کیا۔

نداد کی قسم جو میں نے کیا وہ میرے شیعوں کے لیے بہتر ہے:

۱۰۔ آیا نبی دانید کہ ہیچک از مانیست مگر انہوں کیا تم نہیں جانتے کہ قائمِ مددی کے سوا ہم درگوں اور بیعتِ اخْلیفَہ جو رے کر در زمان سب شیعہ امام اپنے اپنے زمانے کے خلیف او سُتْ واقع میشود مگر قائمٰ ما۔ جو رکی بیعت اپنی گروپ میں ڈالتے ہیں۔

(رجلدار العیون م ۲۵۱ از طلاق اقر علی محلبی و منتبی الامال تی ص ۳۳۱)

۱۱۔ امیر معاویہ نے فرماں کی شرط اٹکو منظور کر لیا اس کے بعد انہوں نے (حسن) اور ان کے ہمراہیوں نے بھی اگر بیعت کر لی۔ حضرت امام حسن نے معاویہ سے کہا اپنے حیثیت سے اصرار نہ کریں۔ آپ کی بیعت کرنے کے مقابلہ میں ان کا اپنا فخر خریز تر ہے یہ مُن کرامہ معاویہ خاموش ہو گئے لیکن بعد میں پھر امام حسین نے بھی امیر معاویہ سے بیعت کر لی۔

(تاریخ اسلام ۲۵۸ از ابراہیم شاہ نجیب آبادی)

س ۶۳۲، ۶۳۳ : جب امام حسن نے حکومت معاویہ کو سونپ دی تو معاویہ نے کون شرط اٹکلے کا تحریری عد کیا۔ شرط اٹکلے کی نقل موثق شائع کی جائے؟  
رج. شرط اٹکلے : مختلف تاریخوں میں شرط اٹکلے دفاتر و تفصیلات میں اختلاف ہے۔ دینوری کا بیان اس باب میں زیادہ مستند ہے اور قرین قیاس بھی معلوم ہوتا ہے۔ اس کے بیان کے مطابق مصالحت کی دفاتر یہ تھیں : ۱۔ کسی عراقی کو محض پرانی عداوت کی بنار پر نہ پکڑا جائے۔ ۲۔ بلا استثناء سب کو امان دی جائے۔ ۳۔ اہل عراق کی بذریبوں کو انگیز کیا جائے۔ ۴۔ دارالحداد کا پورا فرج حضرت حسن کے لیے محفوظ کیا جائے۔ ۵۔ امام حسین کو دولاکہ سالانہ دینے جائیں۔ دنالائف میں بنی ہاشم کو بنو امیشہ پر ترجیح دی جائے۔

امیر معاویہ نے بلا کسی ترمیم کے یہ تمام شرطیں منظور کر لیں اور اپنے قلم سے اقرار نام لکھ کر اس پر پرکر کے اکابر شاہ میں بخواہ کر عبیداللہ بن عامر کے ذریعہ امام حسن کے پاس بھجوادیا۔ (اخبار الطوال م ۲۳۲ و طبری بحوالہ تاریخ اسلام ندوی ص ۳۰۱)

شیعہ کی مجلس العیون م ۲۵۲ ادنیٰ الاماں منصب پر ہے :

”حسن بن علیؑ نے معاویہ بن ابوسفیانؑ کے ساتھ صلح کی ہے کہ حسنؑ اس کا مقابلہ نہ کریں گے بشتریک ہے :

- ۱۔ وہ لوگوں کے درمیان کتاب فدا، سنت رسولؐ اور سیرت خلفاء راشدینؑ کے مطابق حکومت کریں۔

۲۔ اپنے بعد کسی شخص کو امرِ فِلافَت کے مقرر نہ کریں۔

۳۔ شام، عراق، حجاز میں کے لوگ جہاں بھی رہیں اس کی گرفت سے بے فکر رہیں۔

۴۔ حضرت علیؑ کے اصحاب اور شیعہ اپنی بان و مال اور زر زن واولاد کیتی محفوظ رہیں گے۔ ان شرطوں پر معاویہ سے عمدہ پہچان لیا گیا۔ (حضرت معاویہ ان شرط پر کار بند رہے تبھی و حسنؑ نے مقابلہ نہ کیا۔) ولیعهدی خود نہ کی تھی لبعض عمال کے مشورے اور پھر سب کی تائید سے مکمل تکمیل ہو گئی۔

س ۶۳۳ : کافر مسلم کے مابین دراثت کا مشتمل، معاویہ نے مسٹت کو بدلا، وہ کیوں محترم ہے؟

رج : مولانا تقی عثمانی تاضی و فاقی شرعی کورٹ کی کتاب ”حضرت معاویہ اور تاریخی حقائق“ بازار سے منکوائی۔ بلطفہ حوالہ غلط ہے۔ انہوں نے اس مفہوم کی عبارت البالیے سے نقتل کر کے، مولانا مودودی کے استدلال کی تغییط کی ہے۔ پھر جواب یہ فرماتے ہیں : ”واقمِ اہل میں یہ ہے کہ میسلکِ عمدہ صحابہ سے مختلف فہرہ ہا ہے۔ اس بابت پرتو اتفاق ہے کہ کافر مسلمان کا وارث نہیں ہو سکتا لیکن اس میں اختلاف ہے کہ مسلمان کافر کا وارث ہو سکتا ہے یا نہیں۔ اس اختلاف کی تشریح علامہ بدر الدین عینی کی زبانی میں یہ ہے :

”ربی یہ بات کہ مسلمان کافر کا وارث ہو سکتا ہے یا نہیں۔ سو عالم صحابہ کرام کا قول تو یہی ہے کہ وہ وارث نہ ہوگا کہ اور اس کو ہمارے علماء (ضفیہ) اور امام شافعی نے اختیار کیا ہے لیکن یہ اسخان ہے۔ قیاس کا تلقان اتنا یہ ہے کہ وہ وارث ہو اور یہی حضرت معاذ بن جبل اور حضرت معاویہ کا مذهب ہے اور اسی کو مصدقی، حسن، محمد بن الحنفیہ اور

محمد بن علی بن حیدرؑ دشمن کے امام باقرؑ نے اختیار کیا ہے۔ (حضرت معاویہؑ ص ۱۵، مل ۱۲) مسئلہ معاویہؑ اور قافونی ہے اور معاویہؑ اختلاف میں تھا انہیں بلکہ معاذ بن جبلؑ جیسے اعلم العمال والحمد لله صاحبی اور امام باقرؑ جیسے فقیہ تابعی بھی آپ کے ہم زماں میں اس حضرت معاویہؑ کو سنت کا مخالف یا بدعت کا مرتبہ نہ کہا جائے گا۔

س ۴۳۲ : معاویہؑ و بیت معاویہؑ نے کامل بنابرآدھی خود کے نیصلہ خلاف سنت ہوا۔ رج: زہری کے قول میں یہ صراحت ہے والتفی النصف فی بیت المال۔ کہ حضرت معاویہؑ نے آدھی مقتول کے والوں کو دی اور آدھی بیت المال میں داخل کی۔ (سنن یقین ص ۱۷) تو خود لینے والی بات غلط ثابت ہوئی۔ پھر امام زہری اس کی نسبت صرف معاویہؑ کی طرف کرتے ہیں۔ حالانکہ حقیقت یہ ہے کہ معاویہؑ کی دیت کے بارے میں آنحضرتؐ سے مختلف روایتیں موجودی میں اس یہے مسئلہ عدم صفاتی سے مختلف فیہ جلا آ رہا ہے۔

ایک حدیث یہ ہے: عقل الحکافر نصف دینہ المسلم۔ (احمد، سنانی، ترمذی) دوسرا یہ ہے: دینہ ذمی دینہ مسلم۔ کہ ذمی کی دیت، مسلمان کی دیت کے برابر ہے۔ (سنن الکبری ص ۱۰۲)

امام ابوحنیفہ اور سعینان ثریٰ کا مسلک اسی حدیث پر مبنی ہے حضرت معاویہؑ کا اپلی حدیث پڑھئے۔ دراصل حضرت معاویہؑ نے دو مختلف صیتوں میں بترین تطبیق دی کہ قاتل سے تو دیت پوری مسلمان والی لی میکر مقتول کے ورثاء کو حدیث اول کے مطابق آدھی دی اور آدھی بیت المال میں جمع کردی کہ قتل سے بیت المال کا بھی نقصان ہوا اور خراج کی آمدی وغیرہ گئی۔ ایک مجہد کو علمی انداز سے حضرت معاویہؑ سے اختلاف کا حق ہے مگر اسے قانون کی بالاتری کا خاتمہ کہنا یا اختلاف سنت قانون بنانے کا الزام لگانا غلط ہے۔ (ذکر ذاتی معاویہ و تاریخی خاتمہ ص ۲)

س ۴۳۵ : قسم اور ایک گواہ پر فصیلہ کی بدعت سے پہلے معاویہؑ نے کی۔ رج: معاویہ و شنی میں بات کا تباہ کرنا یا کیا جائے۔ درز ضرورت کے موقع پر خود رسول اللہ نے فیضید کیا۔ سنن ابن داؤد ص ۱۷۵ پر باب نہیں، باب الیمن والشادر، اور اس میں ابن عباس، ابوہریرہؓ کی یہ حدیث ہے: کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے قسم اور ایک گواہ

پر دلایک دفعہ فیصلہ کیا تھا۔  
امیر شہزادہ اس پر فصیلہ کے قاتل ہیں۔ امام ابوحنیفہؑ نہیں کیونکہ کتاب اللہ میں دو گواہ فیضید کیا ہے  
حضرت معاویہؑ کی طرف راوی نے پہل کی یالغوی بدعت کی نسبت اس لیے کی ہے کہ غفار راشدؑ کو ایسے فیصلے کی ضرورت نہ پڑی تھی  
س ۴۳۶ : معاویہؑ نے یزید کی بیعت لینے کے لیے عبد الرحمن بن ابی بکرؑ کو ایک لاکھ

درہم بھیجے اس نے انکار کیا۔ شوت لینا دینا کیا سمجھے؟

رج: ”شوت لینا دینا حرام ہے مگر شوت کی تعریف یہ ہے کہ سرکاری افسر کے ذمے بمحیثت عمدہ ایک کام کراپزوری ہو اور وہ یہے بغیر نہ کرے۔ یا کوئی شخص اس سے ناجائز کام نکالنے کے لیے رقم دے۔“ حضرت عبد الرحمنؓ نہ عاکم تھے، نہ ان کے ذمے بیعت کراپزوری تھا کیونکہ انہوں نے بیعت نہیں کی تب بھی یزید کو ملیف مان لیا گیا تو یہ پیش رشتہ کی مدینہ نہ آئے گی ہاں تالیف تلب اور حسن تعلقات بنانا کہ سکتے ہیں جیسے کسی شخص کو مسلمان کرنے کے لیے یا اسلام پر برقرار رکھنے کے لیے زکرۃ فرض کرنے کی مد قرآن میں مذکور ہے اور اسے قبول اسلام پر شوت دہی نہ کا جائے گا۔ حضرت عبد الرحمنؓ نے کمال تقویٰ سے اس میں حصہ لینا اور زیر بار احسان ہونا گوارہ رکیا۔ رضنی اللہ تعالیٰ عنہ

س ۴۳۷ : مسٹوی شرح موطا میں ہے کہ سرکاری عطیات میں سے سب سے پہلے زکرۃ معاویہؑ نے وصول کی۔ کیا یہ بدعت ہے کہ نہیں؟

رج: سرکاری عطیات بھی لینے والے کامال ملکوں بن جاتا ہے۔ سال گذرنے پر زکوٰۃ واجب ہوتی ہے مسٹوی میں اسی جگہ ہے۔ امام شافعیؓ فرماتے ہیں: ”عطیہ مفید مال ہے۔ زکوٰۃ اس میں تب ہو گی کہ سال گزر جائے اسے یقینی نہ سنن میں ذکر کیا ہے۔“ پھر شاہ ولی اللہ فرماتے ہیں: انہما اخذ ابویکر و عثمان۔ حضرت ابو بکرؓ اور عثمانؓ نے بھی سرکاری عطا یا من العطا یا دمما عندہم من المفقود میں لوگوں سے زکوٰۃ لی تھی کیونکہ وہ اس نقیدی ماحال علیہ الحول۔

(مسٹوی ص ۲۲۷)

معلوم ہوا کہ حضرت معاویہ کا فعل اتباعِ اسلام اور اتباعِ فلخار ہے بدعت نہیں۔ امام زہری کا اسے اول کنانا واقفیت ہے۔

**س ۶۳۸:** سونا چاندی اپنے لیے نکھتے ہیں کہ معاویہ نے مال غیرت میں سے سونا چاندی اپنے لیے نکھلتے کا باقی شرع پر تقسیم کرنے کا حکم دیا۔

رج : پانچوں حوالوں میں کتر بیونت کی گئی ہے ورنہ البدایہ والہایہ میں صراحت ہے : یعنی الذهب والفضة يجمع كلہ من هذه الغنیمة لبیت المال، یعنی مال غیرت کا یہ سونا چاندی بیت المال کے لیے اکٹھا کیا جائے۔ اور پھر یہ حکم صراحت نہیں ہے بلکہ زیاد نے لکھا کہ امیر المؤمنین کا خط آیا ہے۔ یہ تحقیق اپنی عکس باقی ہے کہ واقعی خط بھی آیا ہے ایسا یاد نے از خود منسوب کر کے حکم دیا۔

**س ۶۳۹:** اگر بیت المال کے لیے نکالنا تھا تو بھی قرآن و سنت کے خلاف ہے کہ فما ز رسول سے زمانہ علی شک سونا چاندی مال سے علیحدہ نہ کیا گیا۔

رج : ہو سکتا ہے کہ اس وقت بیت المال میں ان دو ہیزوں کی کمی ہو اور بطورِ زران کا سٹیٹ بنک میں رہنا ضروری ہے۔ اور حضرت معاویہ کو علم ہو کر وہ سب مال کا حمس بنتا ہے۔ زیادہ نہیں تو ایسا انتظامی حکم دیا مگر فی نفسہ وہ سونا چاندی خس سے زائد تھا۔ اسی یہے حضرت حکم دعوو نے اس مکم پر عمل نہ کیا۔

اسے کتاب و سنت کے خلاف کہنا جراحت دشمنانہ ہے گو سابت کسی خلیفہ کو اس کی ضرورت پیش نہ آئی تھی تاہم عقلی اور فقی اعتبر سے یہ ناجائز نہیں ہے اس کی مثال بالکل اسی طرح ہے کہ زکوٰۃ کے مصارف ثمانیہ میں سے صرف ایک مدریں زکوٰۃ فرشح کی جائے یا جب مختلف نصابوں کی نکال لی جائے تو کسی خاص نصاب سے (سونا، چاندی یا غلہ، کپڑا یا تجارتی سامان) تمام نصابوں کی زکوٰۃ ادا کر دی جائے تو سب کے ہاں درست ہے۔ اسی طرح مختلف مرات کے مال سے سب کا حمس کسی خاص مد سے کم انداز بخیف یا خلیفہ نکال کر بیت المال میں دے دے اور لقبیہ تقسیم کر دے تو درست ہے۔

**س ۶۴۰:** کتاب الاموال میں ہے کہ معاویہ نے میں کی زکوٰۃ سے لوگوں کو عطا کیے

دینے کا حکم دیا۔ لوگوں نے اتحاد کیا کہ ہم شہیوں کا مال نہیں بیلتے تب عطا یا بھیج گئے۔  
رج : یہ بھی بلا وجہ اعتراض ہے کیونکہ عطا یا لینے والوں میں امیر و غیرہ بھی تھے۔ تاریخ زائد ہو رہی تھی۔ مرکز سے جو یہ کمال آتے آتے دیر گھنی تھی اس لیے صفتات میں سے ادائیگی کی اجازت دی اور یہ ایک مد کا درسی سے قرض لینا تھا کہ عطیات فنڈر سے یتامی و مسکین کو اتنے مال کی ادائیگی کی جاتی۔ چونکہ ناس بھی سے لوگوں نے اتحاد کیا تو اس کا بھی اتحاد کیا گیا۔ آج بھی حکومت کے مختلف ادارے اور شبے افران بالاکی اجازت سے درسی ہدوں سے قرض لے کر اپنا حساب کتاب کر لیتے ہیں پھر اپنے فنڈر سے متلفع حکم کو ادائیگی کر دیتے ہیں اس میں کسی کی حق تلفی نہیں ہوتی۔

**س ۶۴۱:** حضرت جبریل علی کا مقامِ مذہب اہل سنت میں کیا ہے ؟ کیا وہ شہیدِ قلام نہ تھے ؟  
رج : حضرت جو گوڑے کے نیک زاہد اور حضرت علیؑ کے حامیوں میں سے تھے۔ صحابی نہ تھے تابعی تھے۔ لیکن بتوایہ کے سخت خلاف تھے۔ حضرت علیؑ پرسخ و بیعت سے ناراض تھے پھر حضرت حسینؑ سے بیعت تزادانی چاہی مسکرا آپ نے فرمایا :

انا قد بایعنا و عاهدنا ولا سبیل ہم نے پہلی بیعت اور معاهدہ کیا ہے ہم بیعت الی نقض بیعتنا۔ (اخبار الطوال للدینوری ص ۲۷۷) کسی صورت میں شیش توڑتے۔

پھر ان کے ساتھ بہت سے شرپنڈل گئے اور حکومت کے خلاف کارروائیوں میں لگے رہتے۔ بقول ابن جریر و ابن کثیر یہ لوگ حضرت عثمانؑ کی بدگوشی کرتے اور ان کے بارے ظالمانہ باتیں کرتے اور امار اور عیب لگاتے تھے اور اس معاہدے میں غلوکرتے تھے۔ (البدایہ ج ۵ ص ۵۷)

پھر ایک مرتبہ حضرت مغیرہ گورنر کو ڈریا دھمکایا تو انہوں نے معاف کر دیا۔ پھر سات سال بعد زیاد کو ڈر کا گورنر ہوا اور اس نے حضرت عثمانؑ کی تعریف کی۔ قاتلوں پر بھکار کی، تو جھنے حصہ مہول کھڑے ہو کر رُبڑا بھلا کہا۔ (ابن سعد)۔ زیاد نے اس وقت کچھ نہ کہا، بلکہ تہائی میں بلکہ خوب سمجھایا، زبان بذرکھنے کا حکم دیا۔ اب شریشید ان کے گرد جمع ہو گئے اور زیاد کے خلاف خوب محادیتیں۔ برسر عام گورنر کو اور حامیان عثمانؑ کو رُبڑا کہتے۔ پھر ایک مرتبہ مسجد میر خبلہ کے دوران نمازیوں اور گورنر پر سپہر اُکی تو گورنر نے بڑی لڑائی کے

بعد ان کو گرفتار کیا۔ آزادانہ عینی ب، گواہیاں اور مضمون کی ثبت ہوئیں:

" مجرنے اپنے گردبہت سے جنچے جمع کریے ہیں اور نلیفہ کو حکم کھلا جائیا ہے اور امیر المؤمنین کے خلاف جنگ کرنے کی دعوت دی ہے اور ان کا عقیدہ یہ ہے کہ خلافت کا آئی اب طالب کے علاوہ کوئی مستحق نہیں انہوں نے منکار مرپا کے امیر المؤمنین کو نکال باہر کیا ہے" (تاریخ طبری م ۱۹۱ تا ص ۲۲۲، ج ۲)

ان گواہیوں میں حضرت واللہ بن حجر، کثیر بن شاہ، عمر بن حرب، خالد بن عزفہ جیسے عدیل صحابی تھے اور ابو بردہ، ہمولی بن طلحہ، الحنفی بن طلحہ جیسے فتاویٰ و تابعین بھی تھے۔ ظاہر ہے ان کا جرم بغاوت ثابت ہو چکا تھا اور باعث کی نزاکت ہے۔ تاہم امدادیہ نے مزید ترقی کیا اور گورنر کو کھاکر قتل کی نسبت معاف کرنا افضل ہانا ہوں مگر زیادتے لکھا اگر آپ کو شرکوڑ کی ضرورت ہے تو مجرم اور ان کے ساتھیوں کو والپس نہ بھیجیے۔ پھر حضرت معاویہ نے چھڑ افراد کو تو سفارش پر چھوڑ دیا اور آٹھ کو عجلاد کے خواص کر دیا۔ بعدیں حضرت عالیہ کا سفارشی خط آیا اور قاصد صلاد کے پاس گیا تو مجرم قتل کیے جا پکے تھے رحمہ اللہ۔ (الہدایہ مختصر) اس سے تفصیل سےعلوم ہوا کہ حضرت مجرم عدی کندی باقاعدہ جرم بغاوت کی بنار پر قتل کیے گئے۔ اگر ایسا نہ کیا جاتا تو کوئی بڑی خوزیر بغاوت برپا کر دیتے۔ شرعی جزا پاک ہو گئے۔

س ۶۲۲: کیا بکریو گناہ کرنے والا امیر المؤمنین ہو سکتا ہے؟

رج: حدیث مشور ہے۔ ولا بد للناس من امیر برا و فاجس۔ نیک یا بد امیر کا لوگوں پر ہونا ضروری ہے۔ حضرت علیؓ کا فتویٰ بھی یہی ہے لیکن حضرت معاویہ کو، حضرت عدی کے قتل کرنے میں گناہ کبیرہ کام تھک بکھا جانے کا کیونکہ انہوں نے اسلامی تحریراتی سزا نافذ فرمائی۔ اگر حضرت علیؓ سے موقع بغاوت کو دیالت کے لیے جنگ جمل و صفين میں..... ہوا، تو حضرت معاویہ نے ثابت شدہ بغاوت (مع شہادات)، پر اگر حضرت آٹھ افراد کو قتل کیا تو کوئی ہر مر منیں کیا انتظامی امور میں قانون حاکم کی طرف داری کرتا ہے۔ ۱۹۷۲ کی قومی اتحاد کی محکیں یعنی حکومت نے ہزاروں افراد کو فناک و خون میں ہرپا مگر قانون نے ان سب واقعات سے درگزر کر کے صرف احمد رضا صوری کے والد مر جم

کے خفیہ اور سازشی قتل میں بھٹکو گرفتار کر کر رسولی پر لٹکایا۔

س ۶۲۳: اگر نہیں ہو سکتا تو شاہ عبدالعزیزؓ نے تحفہ اشاعر شہزادی میں اعتراف کیا ہے کہ معاویہ تھک کبیرہ تھا۔ آپ اسے خلیفہ کیوں مانتے ہیں؟

رج: گو خلافت و امارت کے لیے صفت شرط نہیں جیسے حدیث بالا گزدی تاہم شاہزادہ کا یہ قول جنگ صفين کی خاہی شکل پر مبنی ہے کہ شاہ صاحب کے ہاں وہ ناجائز اور گناہ بھی۔ یہ مطلب نہیں کہ اس اجتہادی اقام اور انتظامی معاملات کے علاوہ حضرت معاویہ اپنی ذاتی سیاست و کردار میں عیوب دار یا مترکب کبیرہ تھے جیسے شیعہ تاثر دے رہے ہیں اور جنگ صفين میں مقابلہ کا نذر اور اجتہاد "مجبوری ہم واضح کرچکے ہیں اور آپ کی خلافت صحیح حضرت حسنؓ کی دست برداری اور بیعت کے بعد ہے۔ اس ۲۰۰۰ سالہ دور میں کسی کبیرہ کا ارتکاب نہیں ہوا تو ہم امیر المؤمنین اور خلیفہ بجا مانتے ہیں۔

س ۶۲۴: جب معاویہ نے حضرت سعید کو علیؓ کی سب و ثم پر مجبور کیا تو آپ نے کیا جواب دیا اور کون سی تین فضیلیں بیان فرمائیں؟

رج: کوئی مجبور نہیں کیا بلکہ پوچھا: مالک کے لاتسب ایام تراویث۔ اور سب سے مراد نہ لعنت و پھکار ہے زان کی بدگوئی و مذمت ہے۔ صرف قاتلین عثمان کے متعلق ان کی نرم پالیسی پر تھید ہے مگر حضرت سعیدؓ پر عالی ہست اور قدر و ان مرتفعی تھے یہ فضائل بیان کر دیئے۔ حضرت معاویہ نے بھی خوشی سے مئے معلوم ہوا کہ حضرت معاویہ کے ہاں رائے کی بھی آزادی تھی اور فضائل مرتفعی پر سے انکاری بھی نہ تھے۔ اختلاف و شکر رنجی قاتلین عثمان کے متعلق نرم پالیسی سے پیدا ہوئی اور دن بدن بلاوایوں کی شرارتوں سے اس میں اضافہ ہوتا ہے۔ حضرت سعید نے یہ فضیلیں بیان فرمائیں:-

۱۔ حضورؐ نے فرمایا: کیا تو اس پر خوش نہیں کہ ترا میرے ساتھ وہی مرتی ہے جو ہاروں کا موٹی کے ساتھ جفا میگری کہ میرے بعد نبوت نہیں ہے۔

۲۔ خبر کے دن آپ نے فرمایا: میں جنہاً صبح اس سے دوں گاہو الشد اور اس کے رسولؐ سے مجتب کرتا ہے اور الشد اور اس کے رسولؐ بھی اس سے مجتب کرتے ہیں۔ تو

علیٰ کو بھٹا دیا۔ خدا نے آپ کو فتح دی۔

۳۔ جب آیت مبارہ نازل ہوئی تو رسول اللہ نے حضرت علیؓ، فاطمہؓ جنؓ، حسینؓ کو بلبرای تو دعا مانگی۔ اسے اللہ یہ بھی میرے گھر کے لوگ ہیں۔ (مسلم ص ۲۴۵)

۴۔ جب عشرہ مشیرہ جیسے اصحاب سعد بن ابی وقاصؓ اور سعید بن زیدؓ اور دیگر خلفاء کے مقیٰ والیں فرزند موجود تھے تو یزید کو ولی عمد کیوں بنایا؟

رج : اس کی مفصل تحقیق ہم "عدلت حضرات صحابہ کرام" فاتحہ میں کرچکے ہیں۔ اگر ان میں سے بھی کوئی صاحب غلیظہ بن جاتے تو شیعہ کہاں مانتے؟ کیا عمر بن شعہد کو شیعہ غلیظہ مان لیتے؟ شیعوں کو تو بہ جال طعن بر معاویہ سے کام ہے۔

۵۔ کیا فلی عمدی مخفی تجویز تھی یا جبری حکم؟ اگر تجویز تھی تو روشنیں جیسے کی ضرورت کیوں پیش آئی؟

رج : تجویز تھی اور وہ بھی حضرت مغیرہ بن شبیہؓ کی۔ جب اکثر گروزوں اور کابینے نے مشورہ در کر پاس کرائی اور تمام شروں والے متن قرآن ہو گئے اور صرف اہل مدینہ کے ۵۔ ۶ ذوی الرائے اصحابہؓ نے مان رہے تھے تو ایک بے اعتبار آیت کی بنابری حضرت معاویہؓ نے تالیف قلب یاد حکمی سے ہمنواہنے کی کوشش کی۔ سیاسی معاملات میں اتفاق مصل کرنے کے لیے بسا اقدام ایسا اقدام ناگزیر ہر جا تھے۔ بفاوت کی تخت مزا اسی لیے ہے۔ ایک غلیظہ ہو جلنے پر دوسرے کے لیے بیت یاد ہوئی خلافت پر احادیث "ہلم" میں قتل کا حکم اسی بنابری ہے۔ یہ اس فرضی روایت کو ماننے کی صورت میں حضرت معاویہؓ سے دفاع ہے۔ ورنہ اتنی باتوں کی بھی بھی ضرورت نہیں۔ فرقین ایک دوسرے سے پڑھ پڑھو کر واحد الاحراق ہیں۔

۶۔ عدلت صحابہ کا صحیح مفہوم اہل سنت کے نزدیک کیا ہے؟

رج : یہ کیا صحابہ کرام، روایتِ حدیث میں جرجر و تعذیل کی بحث سے بے نیاز تھے۔ وہ معاملات، اخلاق اور کاردار میں صحت بنوئی کی وجہ سے تزکیہ شدہ اور صاف و بے عیب تھے۔ الگ کسی سے کوئی غلطی ہو گئی تو خدا نے معاف کر دی یا وہ خود نائب ہو کر رخصت ہونے وہ عمداً نہ بھوٹ بولتے تھے نظم و خیانت کرتے تھے۔ ہمیں ان کے باہمی معاملات میں

سکوت کا حکم ہے۔ خدا کا فرمان ہے: "لیکن اللہ نے تمہیں ایمان محبوب بنادیا اور اسے تمہارے دلوں میں مزین کر دیا اور کفر، گناہ، نافرمانی سے تمہیں فخرت دے دی۔ تم ہی لوگ اللہ کے فضل د فخرت سے شیکو کار ہو۔" (درجات ۲۷)

س ۵۲۸، ۵۲۹: عیید و اہل سنت الصحابة کا ہم عدول کم ازکم و وقیدیم کتب سے ثابت کریں۔

رج : علام ابی عبد البر مالکی المشوفی ۳۴۳ھ الاستیعاب ص ۹ پر لکھتے ہیں: "وَإِن كَانَ الْصَّحَابَةُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ قَدْ يَقُولُ هُمْ صَحَابَةُ رَبِّ الْأَمْمَاتِ كَمَا هُمْ بِالْحَالَاتِ پَرِّكَانُ بَحْثٍ كَفِيَّا لِلْبَحْثِ عَنْ أَحْوَالِهِمْ لِأَجْمَاعِ أَهْلِ حَقٍّ، أَهْلِ سُنْتٍ وَجَمَاعَتِ الْعَقْدِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ وَهُمْ أَهْلُ السَّنَةِ مُسْلِمَوْنَ كَا جَمَاعَ هُنْ كُسْبَ صَحَابَةِ رَبِّ الْأَمْمَاتِ عَلَوْلَ وَالْجَمَاعَةِ الْأَنْهَمِ عَدْلًا۔" ہیں۔

حافظ خطیب البغدادی المتوفی ۳۶۰ھ کفایہ باب فی عدالت الصحابة پر لکھتے ہیں: "یہ تمام آیات و احادیث صحابہ کرام کی گناہوں و جیبیع ذلک یقتصی طهارة الصحابة سے طهارة عدالت کی قطعیت اور برائیوں سے پاک و امنی پر عدالت کرنی ہیں پس ان کے بالطن سے واقف رب تعالیٰ کی شہادت برع العدل کے ہوتے ہوئے کسی مخلوق کی تعذیل کی حاجت نہیں وہ اسی طارت پر سمجھا جائیں گے تا انکہ کسی سے ایسے کام کا ارتکاب ثابت ہو جو صرف معصیت ہی کے ارادے سے ہو سکتا ہو اور تاویل کی کوئی گنجائش نہ رہے تاکہ عدالت ساقط ہو جائے لیکن اللہ تعالیٰ نے ایسے کام سے ان کو بری رکھا ہے اور ان کی شان اس سے برتر بنائی ہے۔

الله اباالحسن کان والله کذلک۔ الشعلی پر رحمت نازل فرمائے خدا کی قسم وہ ایسے ہی تھے۔ (الاستیعاب تحت الاصابہ ص ۲۷۳)

اسی طرح آپ نے قسم کھا کر فرمایا: علی مجھ سے بہتر اور مجھ سے افضل ہیں اور میرا ان سے اختلاف صرف حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے قصاص کے مندیں ہے اگر وہ خون عثمان کا بدلتے ہیں تو اہل شام میں ان کے ہاتھ پر بیعت کرنے والے بے پسلے میں ہوں گا۔ (البدیل ص ۲۷۹)

یہ تاثرات ایک قسم کے رجوع اور توہہ کا تبیہ ہیں۔ اور حضرت علیؓ یہی تاثرات رکھتے تھے: اسحاق بن راہویہ نے اپنی سند سے نقل کیا ہے کہ جگب جبل اور صفين کے موقع پر لیک شخص کوٹ کردہ مختلف شکروں والوں کو جڑ رہا ہے تو آپ نے فرمایا، ان کو جہلانی کے سوا کچھ نہ کو انھوں نے سمجھا ہے کہ ہم نے ان کے خلاف بغاوت کی ہے۔ (منہاج السنۃ ص ۴۱)

اور نیجے البلاغ کا خطبہ تمثیل ہے جس میں اہل شام کو اپنے عبیا مومن کما اور اختلاف صرف دم عثمانؓ میں مخصر فرمایا ہے۔

ایک مرتبہ حضرت حسنؓ سے فرمایا: اے حسنؓ تیرے باب کالمان ز تھا کہ معاملہ یہاں تک پہنچ جائے کا۔ تیرے باب چاہتا ہے کہ کاش وہ اس واقعہ (صفین) سے بیس سال پہلے فوت ہو گیا ہے۔ پھر صفين سے واپسی پر فرمایا: کہ حضرت معاویہؓ کے امیر ہونے کو جڑا سمجھو، کیونکہ وہ جس وقت نہ ہوں گے تو تمہروں کو گرونوں سے تبیہ کی طرح اڑتے دیکھیں گے۔

حاوڑا درجگ سے گزرنے والے دونوں اکابر کے بیانات و تاثرات واضح ہیں اسی یہی ہم دونوں کے متعلق اب کشائی سے غاؤش میں اور واجب الاحترام مانتے ہیں

شرستانی کے قول پا صرار ایسا ہی ہے: کفر یعنی تو آپ میں صلح کریں مگر قاضی راضی نہ ہو۔

مس ۵۵۴: بخاری میں ہے: معاویہؓ نے کہا جو خلافت کے متعلق بات کیا ہے، وہ سر اپنا دنچکرے ہم اس سے اور اس کے باب سے زیادہ حق دار ہیں۔ کیا تحریف و تحریص کا الزام معاویہؓ پر ثابت نہیں ہوتا؟

رج: اس میں تحریف اور دھککی کی تفصیل تو نہیں ہے فحضرت ابن عثیر کا تاثر ہے کہ میں اگر بولتا تو خلاف اور حجہ گزے تک ذوبت پہنچتی جسے میں پسند کرتا تھا تو خاموش رہا۔

س ۵۵۵: کیا صحابہؓ کا ہر قول فعل اجتہاد ہو گا؟  
رج: محمد بن صالح بن عثیمینؓ کا ہر قول فعل ایسا ہے بشرطیکی خود اس نے یا باقی سب نے نفی نہ کی ہوا اور عوام اگر مجہد صحابیؓ کے مقلد ہیں تو محی یہی حکم ہے اگر عامی کا اپنا فعل عمل ہے اور باقیوں نے اس کی تائید یا اس پر سکوت کیا ہے تو وہ بھی جائز سمجھا جائے گا۔ فضوار راشدؓ کی پیروی کا بالخصوص آپ نے حکم دیا ہے اگر ان کا کسی مسئلے پر اتفاق ہو بالفرض کسی عام اور غیر فقیر صحابیؓ سے اس کے خلاف مروی ہو تو اس کا اعتبار نہ ہو گا۔ ان دوسراں کی مکمل تشریح ہماری کتاب عدالت صحابہ کرامؓ میں دیکھئے۔

س ۵۵۶: کیا معاویہؓ کو بارگاہِ رسالت میں مرتبہ اجتہاد حاصل ہوا؟  
رج: بارگاہِ رسالت میں صحابہؓ کا مشورہ چلتا اور قبول ہوتا تھا۔ اجتہاد تو ان جنابؓ کا اپنا تھا۔ جبکہ معاویہؓ کا تدبیح اور این تھے مشورے دیتے تھے۔ ایک مشورہ کے موقع پر حضور علیہ السلام نے فرمایا: ادعو معاویہؓ احضر وہ امر کسے فانہ قوی امین۔ معاویہؓ کو بلاؤ اپنا معاملہ اس کے سامنے رکھو کیونکہ وہ طاقت و رواہ امین ہے۔ (جمع الزوائد ص ۳۵۶)

ایک مرتبہ یہ دعا فرمائی: اے الش مدعاویہؓ کو حساب و کتاب سکھا اور عذاب جنم سے بچا۔ (الاستیعاب لابن عبد البر ص ۳۸۱)

تو یہ مرتبہ و تعلق اجتہاد سے کم رتبہ کا نہ تھا۔

مس ۵۵۷: حضرت عائشہؓ اور زبیرؓ نے تو آپ کے خیال میں غلطیوں سے رجوع کر لیا۔ کیا معاویہؓ نے بھی رجوع کیا۔ شہرستانی کے بقول معاویہؓ نے صرف امام حنفی کے خلاف بغاوت کی؟

رج: جب آپ کا نہ ہبہ ہی "میں نہ مانوں" کفروں انکار ہی ہے۔ مذکورہ بالآخر تین ہستیوں کو خدا معاون کر دے، تم معاون نہیں کر دے گے تو حضرت معاویہؓ کے متعلق ایسا شایستہ بھی کر دیں تو آپ مان جائیں گے؟ حضرت علیؓ کی دفاتر پر معاویہؓ کے روشن کا تو جو الہم البدایہ والنہایہ سے دے چکے ہیں۔ ضرار صدائی سے باصرار حضرت علیؓ کے غیر معنوی اوصاف سننا اور روپڑنا بھی تاریخی حقیقت ہے۔ پھر آخربیں فرمایا: رحم

سَبْعَ صَحَابَةً كَرِمَّاً عَادُلَ هُنَّا نَتَذَكَّرُ حَمَّا

س ۶۵۶ : تنقید کے معنی اہل سنت کے زدیک کیا ہیں ؟  
 رج : لغوی معنی۔ پرکھنے اور کلام کے عیوب و محسن ظاہر کرنے کے یہ نقد  
 نفت دا تنقاد دا ناقہ مناقہ۔ کسی معاملے میں جھیکڑا۔ انتقادِ کلام۔ کلام کی تنقید کرنا عیوب  
 محسن ظاہر کرنا۔ (مصباح اللغات ص ۹)

اصطلاح اور محاورہ اردو میں، کسی چیز کے عیوب کو ظاہر کرنا ہے۔ اگر خوبیاں ظاہر  
 کی جائیں تو قرینہ و تصریح کہلاتا ہے۔

س ۲۵۴: کوئی آیتِ قرآن بتائیں کہ کسی صحابی پر تنقید نہ کی جائے ؟  
 رج: تنقید مروجہ اور کسی کے عیوب ظاہر کرنا، غیبت و عیوب جوئی کہلاتا ہے قرآن میں ہے:  
 ۱- **وَلَا تَجْسَسُوا وَلَا يَعْتَبُ** تم میں سے کوئی کسی کی غیبت نہ کرے اور  
**بَعْضُكُمْ بَعْضًا** (وجمات پ ۲) نہ عیوب تلاش کرے۔  
 ۲- **وَلِلَّهِ كُلُّ فُحْمَنَةٍ لِّكُلُّ شَمْنَةٍ** (پ ۲) ہلاکت ہے ہر عیوب جو اور طعنہ دینے والے کے لیے۔  
 جب قرآن مدرج صحابہؓ سے پڑھے تو ان کی عیوب جوئی و نہادت، غیبت، جھوٹ  
 اور طعنہ بازی ہوگی جو قطعی حرام ہے۔ یہ حقوق جب تمام مسلمانوں کو حاصل ہیں تو صحابہؓ کرام  
 اس کا مصداق اولین میں ہے جب وہ معاشر ایمان میں تو معاشر پر تنقید نہیں کی جاتی ہے  
 س ۲۵۵: حرمتِ تنقید پر حدیث مر فرع صحیح تو شیخ شدہ پیش کریں۔

رج : تمذی شریف میں ارشادِ نبوی ہے :  
 لوگو ! میرے صحابہ کے بارے میں اللہ سے ڈرتے رہنا۔ ان کو میرے بعد طعن و تنشیع  
 (تفقید) کا شانہ نہ بینا کیونکہ جس نے ان سے محبت کی اس نے میری محبت کی وجہ سے  
 ان سے محبت کی اور جس نے ان سے لبغض رکھا اس نے دراصل میرے ساتھ اپنے لبغض  
 سے بھی درجہ ہے کہ منافقوں نے حبکار فم کو ہر قوف کا تضاد نے ان کو ٹرلبے تو قاف اور بعلم کما۔ (د پ ۴)

فتح الباری میں لکھا ہے کہ حضرت معاویہؓ کی رائے میں خلافت کا تحدیار ترین وہ تھا،  
بُو طاقت، رائے اور عقل میں فضیلت رکھتا ہوا اور اسلام دین اور عبادت میں فائق شخص  
جو اتنی طاقت اور رائے و عقل نہیں رکھتا وہ فاضل و متحقق ترین نہیں ہے۔ حضرت ابن عمرؓ  
بڑے دین دار اور عبادت گزار کو حق ترین جانتے تھے۔ ہر انتخاب کے موقع پر ایسا اختلاف  
رائے اور گرم وزم باتیں ہو جاتی ہیں۔ بالفرض حضرت ابن عمرؓ ہی بن جاتے تو شیعہ تو ان کے  
بھی دشمن ہوتے اور اب بھی ہیں۔

**س ۶۵۴:** کیا عقیدہ قشیبہ میں صحابہ کرام معيار قوت ہیں؟  
 رج : جو ہاں اک وہ متبع و مقتدا ہیں جو ان کے مجموعی نقش قدم پر چلے گا وہی  
 نجات پائے گا۔ اللہ کا ارشاد ہے : ”اگر وہ لوگ بھی اسی طرح اور اتنا ایمان لائیں جو تم  
 لئے ہو تو ہدایت پالیں اگر منہ بھیر لیں تو گراہ ہیں۔“ (ب پ ۱۶۴)

**س ۶۵۵:** ترمذی کی حدیث کہ اے اللہ معاویہؓ کو ہدایت دینے والا اور ہدایت  
 از مالا بن ابی سعیدؓ سے اسے سکر اسناد صحیح ثابت کرے۔

رج: امام ترمذی نے اسے حدیث حسن کہا یہ بھی صحیح کی ایک قسم ہے:  
راوی پانچ ہیں: تقریب المتذمیب سے ان کی توثیق ملاحظہ ہو:

- ۱۔ محمد بن یحییٰ بن عبد اللہ بن خالد الدھلی نیشاپوری ثقة اور جلیل حافظ ہیں۔ گیارہوں طبقے سے ہیں ۲۵۸ھ میں وفات پائی۔
- ۲۔ ابو مسہر، عبد الاعلیٰ بن مسہر وشقی میں ثقة اور فاضل ہیں۔ دسویں طبقہ کے کبارے میں، ۳۱۸ھ میں وفات پائی۔
- ۳۔ سعید بن عبد العزیز، التنوخی المشقی ثقة اور امام ہیں۔ امام احمدؓ نے ان کا اور زانیؓ کے برائیا ہے۔ ساتویں طبقہ سے ہیں۔ ۱۶۷ھ یا اس کے بعد وفات پائی۔
- ۴۔ رضیتہ بن زیند وشقی ابو شعیب ایادی ثقة اور عابد ہیں۔ چوتھے طبقے سے ہیں۔ ۱۲۳ھ میں وفات پائی۔

۵۔ عبد الرحمن بن أبي عمرہ، ترمذی کی اسی روایت میں ہے کہ رسول اللہ کے اصحاب میں سے تھے۔ تقریب میں ہے کہ حفص شام میں باطنہ تھے۔

کی وجہ سے بعض رکھا جس نے انہیں طعن و تشنیع سے تکلیف پہنچائی اس نے مجھے تکلیف پہنچائی اور جس نے مجھے تکلیف دی اس نے انشد کو ناراضی کیا۔ عقریب اللہ اسے بُرا عذاب دے گا۔ درندی ص ۲۲۹ م ۲۲۹ و موارد الہمان ملخص صحیح ابن حبان ص ۵۶۹

اس کے پاشنخ راویوں کی توثیق تقریب التہذیب سے یہ ہے:

۱۔ محمد بن حیی بن عبد اللہ شیخ ترمذی۔ اس کی توثیق سوال م ۵۵۵ میں آگئی۔

۲۔ یعقوب بن ابراہیم بن سعد ابو یوسف مدنی نزیل بغداد لفظ اور فویں طبقہ کے صغار سے ہیں۔ ۲۰۸ھ میں وفات پائی۔

۳۔ عبیدہ بن ابی رانۃ الماجاشی کوئی صدقہ طبقہ شامنہ کے ہیں۔

۴۔ عبد الرحمن بن زیاد، اسے ابی زیاد بھی کہتے ہیں۔ یہ ابو بکر تخریج کوئی ہیں ثقة اور کبار شالشہ میں سے ہیں ۸۳۷ھ میں وفات ہوئی۔

۵۔ عبد اللہ بن مغفل بیعت رضوان والے صحابی ہیں ۵۷۵ھ میں بصرہ جا آباد ہوئے۔

س ۶۵۹ : صحابہ پر تنقید کی مخالفت حضرت ابو بکرؓ کے کلام سے ثابت کریں۔

رج: جب اصل مخالفت قرآن و سنت سے ثابت ہے اور حضرت ابو بکرؓ کا مل متبوع قرآن و سنت تھے تو مکاً ان کا فتویٰ بھی یہی سمجھا جائے گا۔ چونکہ مختاراً دو سال دور غلافت میں صحابی پر تنقید کا واقع پیش نہیں آیا امدا صراحت منقول نہیں ہے۔

س ۶۶۰ : حضرت عمرؓ کے قول سے حرمت ثابت کریں۔

رج: شفارقانی عیاض میں ہے کہ صاحبزادے عبید اللہ نے حضرت مقداد بن اسود کو بڑا بھلا کہا تو حضرت عمرؓ نے اس کی زبان کا طنی چاہی۔ دیگر صحابہ نے سفارش کی تو اس نے فرمایا مجھے چھپڑو میں اس کی زبان کاٹ دوں تاکہ پھر کوئی شخص رسول اللہ کے صحابہ کو بڑا بھلانے کے۔ (شفارق مع شرح خنا جی ص ۴۱۳)

ایک دوری روایت میں ہے کہ ایک بدودی آپ کے پاس لا یا گیا جس نے انہا کی بھجوکی تھی۔ مگر اس نے ایک مرتب حصہ کو دیکھا ہوا تھا، تو حضرت عمرؓ نے فرمایا اگر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی دھوڑی دیر کی، زیارت و محبت کا لاماظ نہ ہوتا تو میں اس بدودی

کو سزا دینے میں تم سب کی طرف سے کافی تھا۔ (الصادق مسلو علی شام الرسول آخر فصل)  
ابوداؤد ص ۲۸۷ پر طویل حدیث کا خلاصہ یہ ہے کہ مذاہن میں حضرت مدینہ نے احادیث رُکول ایسے ذکر کیں کہ بعض صحابیوں کی بے ادبی ہوتی تھی تو حضرت عثمان فارسیؓ نے ڈانت کر کیا کہ اس روشن سے باز آجاؤ ورنہ میں عمرؓ کو نکھتا ہوں۔ (وہ تحقیق سزا دینے کے)  
یہاں سے صحابیوں کی بدگونی کا جرم ہونا ثابت ہے تو صحابیت کے مرتبہ کا لاماظ بھلمہ موجہ س ۶۶۱ : حضرت عثمانؓ کے کلام سے مخالفت ثابت کریں۔

رج: حضرت عثمانؓ بھی متبع قرآن و سنت تھے۔ اگر الیسی صراحت نظر نہیں گذری۔  
س ۶۶۲ : حضرت علیؓ کے فرمان سے تمام صحابہ کے لیے حرمت تنقید ثابت کریں۔  
رج: ۱۔ سب سے بڑا اور صریح وہ فرمان ہے جو اہل شام اور حمارین کے متعلق ہے کہ ان کے حق میں بھرخیر کے کچھ نہ کو ہمارا ان کا اختلاف دم عثمانؓ کے متعلق غلط فہمی پر ہووا انھوں نے ہم پر اسلام لگایا اور ہم سے لڑے حالانکہ ہم اس سے پاک ہیں۔ اسی طرح ہم نے ان کو غلطی پر سمجھ کر ان سے جنگ کی (حالانکہ وہ اپنے خیال میں اس سے پاک ہیں) (نوح البلاغر)۔ حضرت امیر معاویہ وغیرہ شافعی صحابہ کو شیعہ سب سے بُرا جانتے ہیں۔ جب حضرت علیؓ نے ان پر تنقید سے منع کیا تو بقیہ کی تنقید بدرجہ اولیٰ حرام ہے۔

۲۔ اللہ اللہ فی اصحابِ لغو! اپنے نبی کے صحابہ کے متعلق اللہ سے نبیکم صلی اللہ علیہ وسلم ڈرو۔ اللہ سے ڈرو داں کی تنقید و برائی نہ فانہ اوصلی بھئم۔ (رواہ الطبرانی) کرو کیونکہ حنوزے ایکے متعلق ذکر خیر کی صیحت فیصل ہے ۳۔ نیز دارقطنی نے حضرت علیؓ سے روایت کی ہے کہ حضور علیہ السلام نے فرمایا میرے بعد ایک قوم آئئے گی جن کا بُرا لفظ راضی ہو گا تو اگر انہیں پائے تو ان کو قتل کرنا۔ کیونکہ وہ مشرک ہوں گے۔ ہیں نے پوچھا: یا رسول اللہ! ان کی نشانی کیا ہوگی؟ فرمایا تیری تعریف ان اوصاف سے کریں گے جو تجویں نہ ہوں گے اور گر شستہ نیک لوگوں (صحابہ رسول و تابعین) کی بدگونی کریں گے۔ (صوات عن محقق حصہ ۵)

۴۔ نیز حضرت علیؓ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جس نے

پیغمبروں میں سے کسی پیغمبر کو گالی دی اسے قتل کرو اور جس نے میرے صحابہ میں سے کسی کو گالی دی اسے کو غرے سکا۔ (آخرین النام فی فائدہ ریاض النفرہ ص ۲۲ ج ۱) ۔

۵۔ اور یہی روایت شیعہ کی جامع الاخبار لابن بابیہ ۱۳۸ مطبیعہ اسلام آباد میں بھی ہے۔

س ع ۶۶۲ : تبرہ کے معنی بیان کر دیجئے۔

رج : بغیری معنی بتکلف کسی سے بیزار ہونا اور نفرت کرنا ہے۔ اصطلاحی یہ ہے کہ ایک شیعہ مذہب والا افراد کی توحید سے ہخصوصی اللہ علیہ وسلم کی ہادیت، سنت اور قائم المعمومیت سے۔ از الجمدة والناس قرآن شریف سے۔ چار اصحاب کے سوا، تمام صحابہ کرام اور خلفاء راشدین سے بناتِ نبوی اور ازواج مطہرات سے بیزاری اور نفرت ظاہر کر کے، ان کی بدگوشی اور انکار میں اور لعنت و نذر کرنے میں غوشی محسوس کرے۔

س ع ۶۶۳ : سب و شتم کا مطلب واضح فرمائیے۔

رج : سب کا الفوی معنی گالی دینا ہے اور شتم کا معنی عار اور عیب کی کسی کی طرف نسبت کرنا اور بے عنقی کرنا ہیں۔ (صباح اللغات)۔ علام ابن تیمیہ فرماتے ہیں جب اصل لعنت یہ کسی اسم کی غاص تعریف نہ ہو اور نشریعت میں مخصوص معنی اور تعریف ہو تو اس کی تعریف و تعین میں عرفِ عام کا اعتبار ہو گا۔

"پس اہل عرف اور عوام الناس جن لفظ کو گالی، تنقیص شان، عیب گیری اور اعتراض میں شمار کرتے ہیں تو ایسا لفظ سب میں داخل ہو گا۔" (الصلوٰۃ المسیوٰل علی شام الرسول)

س ع ۶۶۴ : کیا اسلامی شریعت میں عام آدمی پر سب و شتم جائز ہے؟

رج : نہیں مشرکین کے ہتوں عمودوں تک کو گالی دینے سے منع کیا گیا ہے۔

اہل سنت کی حدیث نبوی ہے: "سباب المؤمن فسوق و قتاله لکف" مؤمن کو گالی دینا بڑا نگاہ ہے اور اس سے (بلاضرورت شرعی) جنگ کرنا (گویا) کفر ہے۔

شیعہ کی اصول کافی ص ۳۵۹ ج ۷۳ ، باب السباب میں امام باقر کی احادیث ملاحظہ ہوں ہے۔ اکوئی شخص کسی دوسرے پر قنوت پڑھنا لکھا ہے۔ وہ الوجنف راضی اور ابو جناب کلی راضی سے مردی ہے۔ دونوں مشور کذاب دشمنان صحابہ میں جو صحابہ کرام پر ناپاک

تم مسلمانوں پر طعن کرنے سے ضرور بچو" ۔

۲۔ لعنت جب کسی کے منہ سے نکلتی ہے تو پھر تی ہے اگر لعنت کیا ہوا اہل ہو تو ٹھیک درست لعنت کرنے والے پر اپنی تی ہے۔

۳۔ کوئی آدمی کسی مسلمان پر طعن نہیں کرتا مگر وہ بُری موت ہوتا ہے وہ اس لائق ہے کہ بعداً کی طرف نہ ہوئے۔ (یعنی تو بُر کی توفیق اسے نصیب نہیں ہوتی)۔

س ع ۶۶۴ : اگر تبرہ اور سب و شتم ایک ہی چیز ہے تو پھر اہل سنت اپنے چھٹے ٹکڑے کفر میں یہ ارتکاب کیوں کرتے ہیں؟

رج : ہمارے ہاں بغیری معنوں میں استعمال ہوتا ہے: یعنی ایک مسلمان شخص کہتا ہے: "آے اللہ میں کفر سے شرک سے، بھجوٹ سے، غیبت سے، چغلی سے، بہتان سے، آدھتاً گناہوں سے بیزاری اور نفرت رکھتا ہوں اور فرمائیں بُردار ہو کر کہتا ہوں کہ اللہ کے سوا کوئی خدا حقوق کے لائق اور اس کی صفتتوں والا نہیں۔ حضرت محمد اللہ کے رسول ہیں"؛ اور شیعہ کا تبرہ اصطلاحی ہے کہ وہ مذکورہ بالتوں سے تبرہ ہرگز نہیں کرتا۔ یہ تو اس کے شیعہ ہونے کی اصل نشان ہیں۔ اس کا تبرہ رسول ع ۶۶۴ میں ذکر کردہ اشارے سے ہے۔ جو اکا کی حاجت اس یہ نہیں کہہ شیعہ زبان سے ان کا بر ملا اقرار کرتا ہے۔ جس کا جو چاہے کسی اثناء عشری سے قسم دلا کر پوچھ لے۔

س ع ۶۶۵ : آپ اعتراض کرتے ہیں کہ حضرت علیؓ نے تو معاشرہ پر سب و شتم نہ کیا بلکہ معاشری نے ان پر کیا اور شیعہ معاشری کے تابع دار ہیں۔ سب و شتم کرتے ہیں۔ اہل سنت علیؓ کی پریوی کرتے ہیں۔ کتب ارجح شیعہ سے ثابت کریں کہ مذہب شیعہ میں گالی بکنا جائز ہے؟

رج : یہ ہمارا الزامی جواب ہے جو شیعہ کے عقیدہ کے مطابق ہوتا ہے۔ درست اہل سنت کے ہاں فرقین کا ایک دوسرے کو گالی دینا ثابت ہی نہیں۔ طبیعی چیز پر فرقین کا ایک دوسرے پر قنوت پڑھنا لکھا ہے۔ وہ الوجنف راضی اور ابو جناب کلی راضی سے مردی ہے۔ دونوں مشور کذاب دشمنان صحابہ میں جو صحابہ کرام پر ناپاک

اتمامات لگاتے رہتے ہیں۔

یہ ایک حقیقت ہے کہ شیعہ اپنے انہر کی تعلیمات کے بخلاف اٹھتے بلیختے، چلتے پھرتے، سوتے جانگتے ہر لمحہ خدا کے ذکر کے بجائے حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے پاک صحابہ، ازواج اور ناشرین قرآن، اخفار راشدین پر تبریرے اور لعنتوں کے دلیلیے پڑھتے ہیں۔ ہمیں ایسے ملعون اور تبریر و لعنۃ پر مشتمل خطوط ملتے رہتے ہیں اور مثاق رافضی نے اس رسالہ میں ۱۰۰، ۱۰۰ اعتماد اضافات و مطاعن، قرآن کریم، صدیق اکابر، فاروق اعظم، عثمان غنی اور حضرت امیر معاویہ پر تکھ کر اپنے تبریر ابا زادہ ساب و شاائم ہونے کا نتھا ثبوت دیا ہے۔ یہاں اصول اربعہ کے حوالہ کیا ضرورت ہے گو "سنی مذہب سچا ہے" ملک، ملک کے مناظر میں ایسی روایتیں ہم رومند کافی، فروع کافی وغیرہ سے لکھ کر ہیں مگر تم یہاں یہ کہتے ہیں کہ شیعوں نے اسلام دشمنی اور بعض صحابہ کے جذبہ سے یہ روایتیں گھر کراپنے اماموں کو بدنام کیا ہے درہ ان کی اصل تعلیم، تبریرے اور لعنتوں کا لیوں کی نہیں ہے بلکہ نمونہ صرف ایک روایت اصول کافی باب الطاعة والتقویٰ ملک، ملک سے ملاحظہ فرمائیں: امام باقر فرماتے ہیں اے جابر کیا شیعہ ہونے کے دعویدار کو کیافی ہے کہ وہ کہے میں اہل بیت کا حبیب وارد ہوں۔ اللہ کی قسم ہمارا شیعہ (تابعدار) تو وہ ہے جو اللہ سے ڈرے اور فدا کی فرمان برداری کرے۔ اے جابر شیعوں کی پیچان تر عاجزی، خدا سے ڈر، امانت، خدا کے ذکر کی کثرت، روزہ، نماز، والدین سے نیکی کی کثرت، پڑوسیوں کی تحریری، فقیروں، مسکینوں، مقرضوں، ماتیبوں کی دلکھ بھال، پس بولنے، قرآن پاک کی تلاوت اور کھلائی کے سوالوں سے زبان بند رکھنے سے ہوتی تھی اور وہ ہر بات میں اپنے قبلیوں کے امین ہوتے تھے۔ جابر نے کہا: اے رسول اللہ کے بیٹے میں آج (اپ کے شیعوں سے) کسی کو ان صفات والا نہیں پاتا تو امام نے فرمایا اے جابر تھے مذہب دھوکہ نہ دے کہ آدمی اپنے خیال سے یوں کہتا پھرے میں تو علیؑ سے محبت کرتا اور دوستی رکھتا ہوں پھر اس کے بعد عمل کرنے والا نہ ہو۔ اگر کہ کہ میں رسول اللہ سے محبت رکھتا ہوں حالانکہ رسول اللہ حضرت علیؑ

سے بہت افضل ہیں۔ پھر وہ آپ کی سیرت پر پلے نہ سُنّت پر عمل کرے۔ (کہ اہل سُنّت ہونا گناہ جانے تو اسے رسولؐ کی محبت بھی کچھ لفظ نہ دے گی۔ پس اللہ سے ڈرواد خدا کی تعلیمات کے مطابق عمل کرو۔ خدا کے ساتھ کسی کی رشتہ داری نہیں ہے خدا تعالیٰ کو سب بندوں سے وہ پیارا اور معزز ہے جو سبکے بڑا بیریگار اور عامل و فرمان بردار ہو۔ اے جابر اللہ کا قرب صرف فرمان برداری سے ہوتا ہے۔ ہمارے پاس دوزخ سے برآت کا لمحٹ نہیں ہے اور اللہ کے سامنے کسی کی محبت (ہمارے شیعہ کہلانے سے) چلے گی۔ جو اللہ کا فرمان بردار ہو ہی ہمارا دوست ہے اور جو اللہ کا نافرمان ہو وہی ہمارا دشمن ہے۔ ہماری دوستی صرف عمل اور تابعداری سے مل ہوتی ہے۔

**عرضِ مؤلف** | روایت کو غدر سے بار بار پڑھیے کیا اس میں مذہب شیعہ کی ایک بات تقویٰ کا جزو بتایا؟ کیا آج کسی شیعہ میں یہ عادات پائی جاتی ہیں۔ روایت میں جب صراحت ہے کہ امام باقر کے زمان میں بھی ایسا شیعہ ایک نہ تھا تو آج کیسے ہو سکتا ہے؟ یہیں سے ہم کہتے ہیں کہ شیعہ کا موجودہ مذہب ہرگز ائمہ اہل بیت کا تعلیم کر دہ نہیں ہے یہ صرف فاسق و مترباز ذاکروں اور دنیا پرست مجتہدوں کا اپنانا یا ہوا ہے۔ وہ آں رسول کے "دست و دشمن" بتلانے کے گھنٹہ میں، تفریق بنی المسلمين کا پاک شغل اپنائے ہوئے ہیں حالانکہ امام کے فتویٰ میں وہ خود دشمن اہل بیت ہیں۔ کیونکہ باقر ایغد خدا امام کی تعلیم پر عمل سے عاری اور معلوم ہیں اور ان کو ہی امام نے اپنا دشمن کہا ہے۔ س ۶۴۸: جب مذہب میں یقین مذہب میں ہے تو لغو اعتراف کیوں کیا جاتا ہے؟ رج: اپنے مذہب کے خلاف آپ کے کرونوں پر سچا اعتراف کیا جاتا ہے۔ س ۶۴۹: کیا لعنۃ کمالی ہوتی ہے وہ کسی عجیٰ مفتی کا فتویٰ درکار ہے۔ رج: اہل سُنّت کے مفتیوں کے مفتی امام باقر کا فتویٰ یہی ہے۔ اصول کافی کے باب السباب میں لعنۃ کرنے والی احادیث اس کا ثبوت ہیں۔ س ۶۴۵ کا جواب پھر دیکھ لیں۔

س ۶۷: آپ فاسق و فاجر پر لعنت کرنا جائز نہیں کرتے۔ قرآن میں کافی بین پر لعنت کیوں ہوئی؟

رج: قرآن مجید میں جن چند مقامات پر کافی بین، ظالمین اور کافرین و مشرکین پر ہوئی وہ سب بخوبی کافروں پر ہی ہے۔ نلعنت شخصی ہے اور مسلمان گھنہکاروں پر ہے جن پر اہل سنت لعنت نہیں کرتے اور دلیل وہی حدیث ہیں جو سنی و شیعی میں مشور ہیں کہ لعنت کو اپنا مقام نہ ملے تو لعنت کرنے والے پر بلوٹ آتی ہے۔ یعنی وہ ملعون یا کافر بن جاتا ہے۔

س ۶۸: اگر لعنت گالی ہے تو یہ کامیاب اللہ میاں نے کیوں دیں؟

رج: لعنت کا درجہ گالی سے بڑا ہے اور یہ لعنت کفار پر ہے۔ جسے ہم درست کہتے ہیں اور مسلمان گھنہکاروں کو تو گالی دینا بھی جائز نہیں۔

س ۶۹: کیا معاویہ کوستی شیخین سے زیادہ قوی و امین مانتے ہیں؟

رج: مطلقانہیں، کسی جزئی میں تفاوت چاہیا۔

س ۷۰: پھر معاویہ اور تاریخی حقائق میں یہ روایت کیوں ہے کہ شیخین ایک مسئلہ میں مشورہ نہ دے سکے تو آپ نے فرمایا: معاویہ کو بلا و معامل سامنے رکھو وہ قوی ہیں اور امین ہیں۔ کیا یہ حدیث صحیح ہے؟

رج: اس کا حوالہ ہم پہلے دے چکے ہیں۔ ایک راوی کمزور ہے مگر شیعہ کا مفہوم مخالف سے استدلال بننگا رہے۔ شیخین، اکابر اور غلط مشورہ دینے والے ثابت ہوتے ہیں۔ نہ معاویہ کا نام ضمیر سے اعلیٰ ثابت ہوتا ہے۔ نہ حدیث کو موضوع کرنے کی ضرورت ہے ایسا کبھی ہو جاتا ہے کہ کسی ہیچ پیدہ مسئلہ کا حل اور بہتر سوچ بڑے فضلاً اور دانش و ذریں کے ذہن میں نہیں آتی۔ چھوٹوں کے ذہن میں آجائی ہے اور بڑوں کو چھوٹوں سے مشورہ کرنے میں یہ حکمت ہے: وشاور ہشم فی الامر۔ حکم قرآن حکمت ہے خالی نہیں ہے۔ اس تشریح سے سوال ۶۳، ۶۴ کا جواب بھی ہو گیا۔

س ۷۱: اگر معاویہ علیؑ سے بتاگ کر کے ان کو گالی دے کر اور دلو اک امام حسنؑ کو زہر دے کر، شدت کی خلاف درزی کر کے قرآن کی مخالفت کے باوجود جنت

میں جائے گا تو پھر صرف رسولؐ اور آپ رسولؐ کے دشمنوں سے بیزاری کرنے سے کیوں بھنسی ہیں؟

رج: معاویہ و شیعی کا نثار اور خمار بھی خوب ہے جو اتنا ہے۔ جنگ کا عذر ہم مفضل بتا پچکے ہیں۔ باقی تم اذایات صریح جھوٹ ہیں۔ تردید ہو چکی ہے۔ شیعہ کبھی رسولؐ کے دشمنوں سے بیزاری نہیں کرتے۔ کیا شیعہ کی کسی بھی کتاب میں یہ لکھا ہے کہ چلتے ہم یا نمازوں کے بعد یا کبھی بھی ان کفار و مشرکین سے تبرک و اور لعنتوں کے درد کرو جو رسولؐ خدا سے جنگیں لڑتے رہتے ہے؟

جب ہرگز اس کا ثبوت نہیں ہے بلکہ ان کا تبرک اور لعنت بازی صرف انہماں اور روزگاروں پر ہے جو رسولؐ خدا کے ساتھ ہو کر مشرکین و کفار سے جنگیں کرتے رہے تو شیعوں کے مسلم و شیعوں اور کافر و مست ہونے میں کیا شہر زہاجب کر یہ بھی حقیقت ہے کہ توحید و شرک اور مخالفت رسولؐ کے باب پیش آج شیعوں کا ۹۵ فیصد مذہب وہی ہے جو مشرکین کا تھا اور رسولؐ خدا اسے مٹانے آئے تھے تو شیعوں کے حضرت رسولؐ سے اور تابعوں اور رسولؐ سے بیزار ہونے اور جسمی ہونے میں کیا شکارہ جاتا ہے۔

س ۷۲: شیعوں کو کیا ان افراد سے ذاتی و شمنی ہے وہ بھی اپنے اجتناب سے ان کو قرآن و سنت کا مخالف اور مغوفی خالوادہ رسولؐ جان کر دشمنی رکھتے ہیں؟

رج: بالکل ذاتی و شمنی ہے جیسے ایک دنیوی سیاست بازاپنے عرفی سے شکست کا کراں کی کردار کشی کرتا ہے اور پارٹی کے لوگوں کو وشنی کی تعیین دیتا ہے۔ ہمارے اعتقاد میں حضرت علیؑ نے ایسا کچھ ہی کیا۔ مگر نادان شیعوں نے بالکل اسی طرح خلفاً شناخت اور حضرت معاویہ اور ان کے پیروکار صحابہؓ و تابعین سے و شمنی اور ان کی کردار کشی کا وظیرہ اپنایا ہوا ہے ورنہ کسی جھوڑی ملک میں ایسی شریفانہ مثال نہ ملے گی کہ جسے انتخاب کے وقت وس بیس حامی بھی نہ ملیں یا وہ عظیم جنگ لڑ کر اپنا مقصد مالی نہ کر کے تو اس کے پیروکار سب قوم کی لعنت بازی اگلی گلوبیح اور کردار کشی پر ایسے اترائیں کر ان کو اپنے دین سے بھی خارج کر دیں۔

شیعہ نہ اہل احتماد ہیں نہ اپنی "تاریخ سیاہ" کے آئینہ میں حضرت علیؑ اور خانزادہ رسول کی دفاعی نمائندگی کا حق رکھتے ہیں تفصیل کسی مقام پر آجائے گی۔  
س ۶۷۷: مطاعن شیعہ کا جواب آپ یہ ہیتے ہیں: ۱۔ صحابہ کے معلمے میں نیک گان رکھنا چاہیے۔ ۲۔ اپنی کتب سے استدلال پیش کرتے ہیں۔ کیا یہ طلاقہ معقول ہے؟

ج: دونوں طریقے معقول ہیں۔ نیک گان رکھنے کا خدا نے مکم دیا ہے:  
إِجْتَبَيْنَاكَثِيرًا مِّنَ الظَّنِّ إِنَّ اَنَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ سَيِّدُ الظَّنِّ اِنَّمَا وَلَّا تَجْعَلُنَّهُمْ مُّلْكًا تَيْأَسًا ۚ بَعْضُ الظَّنِّ اِنْ شَاءَ وَلَا تَجْعَلْنَاهُ مُّلْكًا ۖ اَنَّهُمْ يَنْهَا هُنَّ اُولَٰئِكَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ۔  
(سرہ حجرات غ ۶۷۷) خپیر عیب تلاش نہ کرو۔

جب شیعہ مذہب کا سارا طریقہ، توشت و خاند کا ایک ایک صفو، جلد تاریخ شیعہ کا دفتر سیاہ اور پوری قوم کا متواتر عمل اس مکم قرآنی کی مخالفت، بدظنی، الزام تراشی اور عیب گیری کا طاک ہے۔ آخر مطاعن شیعہ کی حقیقت اس کے سوا کیا ہے؟  
ناہائزاً اہم الزام سے صفائی دنیا کا ہر معقول انسان، اپنے گھر، اپنے عمل اور اپنی کتب سے پیش کیا کرتا ہے۔ ہاں دوسرے پر الزام اپنے عقیدہ اور کتب کی بناء پر لگانا غیر معقول ہے جو شیعہ دستور ہے۔

س ۶۷۹: اہل بیتؑ کے فضائل کی احادیث آپ کے بقول شیعوں کی ہوتی ہیں۔ لیکن مخالفین اہل بیتؑ کے مناقب جب شیعہ کہ کر تسلیم نہیں کرتے کہ یہ سینیوں کے میں تو آپ اودھم کیوں مجاہتے ہیں؟

ج: یہ نازماfat ہے۔ اہل سنت فضائل اہل بیتؑ کی جن روایات کو صحیح مندن اور ثقہ لوگوں سے مردی مانتے ہیں ان کو شیعہ کی کہ کر کمی رہ نہیں کرتے بلکہ عقیدت سے عصیل تھے میں۔ لیکن شیعہ کتب اور طریقہ میں اہل بیتؑ کے لیے یعنی الباب المناقب اور کتاب الفضائل ہے ہی نہیں کہ وہ باقاعدہ سن و روایات سے ثقافت کی عرفت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے نقل کریں۔ لامحالہ وہ اہل سنت کی چوری کر کے گمرا

کے افراجات چلاتے ہیں۔ اب اہل سنت اس خطری اور معقول طریقہ سے ان کو پابند کرتے ہیں کہ جب ٹھیکت کی ان سندوں سے فضائل اہل بیتؑ کی احادیث نبوی مسلمؓ میں تو پھر انھی کتب اور سندوں سے فضائل صحابہؓ کے ارشادات نبوی کیوں تسلیم نہیں؟ آخر بغض اصحابؓ کے سوا اور کیا وجہ ہو سکتی ہے۔ پھر اہل سنت شیعہ کتب سے احادیث اہل بیتؑ میں نیک گان رکھنا چاہیے۔ ۲۔ اپنی کتب سے استدلال پیش کرتے ہیں۔ کیا یہ طلاقہ معقول ہے؟  
س ۶۸۰: جب غیر مسلم کہتے ہیں کہ اسلام تلوار سے چھپا تو آپ اس کی تردید کرتے ہیں لیکن سلاطین اسلام کی توسعہ پسندی کو "سنری فتوحات" کہہ کر تشریکرتے ہیں۔ یہ دو رُخی کیوں؟

ج: عبد نبویؑ کے غزوہات اور خلافتِ راشدہ کی فتوحات ایک ہی سلسلہ، ترقی اسلام کے دو کنارے ہیں۔ غیر مسلم دونوں پر اعتراض کرتے ہیں۔ ہم دونوں کا جواب دیتے ہیں کہ جہاد تبلیغ کی اجازت نہ ملنے پر ہوتا تھا۔ ورنہ جبراؓ تلوار سے نہ صنوور نے کسی کو کلکڑ پڑھایا نہ خلفاء رسل اسلام نے باد جو دیکھ آپ صحابہؓ اسلام دشمنی میں غیر مسلموں کے آلم کاڑیں مگر تعجب ہے عبد نبویؑ میں حضرت علیؑ کی سپاہیانہ خدمات اور قتل کفار پر بڑا فخر کرتے ہیں یہ دو رُخی کیوں؟ پھر آپ خلافتِ راشدہ کی فتوحات پر ناخوش ہیں۔ مگر آپ کے خیال میں کسی بزرگ کی خدمت نظر آجائے تو فخر یہ ذکر کرتے ہیں۔ اپنے رسالہ "چار یار" ص ۱۶۷، ۶۷۸ کے اقتباس ملاحظ کریں:

"لیکن جنگِ خندق کے علاوہ اور کسی جنگ میں ان کے کارنا موں کی تفصیل نہیں ملتی اسی طرح بعد ففاتِ رسولؐ کی جنگوں میں ان کو سپہ سالار کی حیثیت سے منتخب کیا گی مثلاً جنگ تاوسیہ، جہولار اور حملات فارس میں ان کی کارکردگیاں، ان کو ایک ماہر جنگجو افسر شہابت کرتی ہیں؟"

۲۔ شرمدان ایک زمانے میں کسری سلطنت کا دارالحکومت تھا اسے سعد بن وقار (ابی وقار) نے فتح کیا۔ مسلمان بھی ایک فوجی دستے کے قائد کی حیثیت سے اس

شکریں شامل تھے جب سلانوں نے مائن کو فتح کیا تو سعد نے سپاہیوں کو حکم دیا کہ شریں داخل ہونے کے لیے دریائے دجلہ کو عبور کریں اور کماکہ اگر مسلمان اپنی صفات پر باقی ہیں تو خدا ضرور عبور کرنے میں مدد کرے گا۔ حضرت سلماںؐ کو جوش آگیا اور فرمایا اسلام ابھی تازہ ہے اور دریا بھی مسلمانوں کی اسی طرح اطاعت کرے گا جس طرح اہل زین نے کی ہے..... یہ سچد لوک آج کے دن ہماری فوج کا کوئی ادمی ہلاک نہیں ہوا کیا سلماںؐ کی اطلاع کے مطابق پوری فوج سواریوں پر دجلہ عبور کر گئی اور کوئی بھی غرق نہیں ہوا۔“

س ۸۷۴ کا جواب بھی ان اقتبات سے ہو گیا کہ اگر یہ جارحانہ کارروائی اور عوت مذکوٰ ناجائز کو شش ہوتی تو سلانوں کیوں شریک ہوتے۔ آپ کیوں فرکرتے اور خدا دیریا کوان کے تابع کیوں کر دیتا معلوم ہوا کہ خلافتِ راشدہ میں سلانوں کی یہ فتوحاتِ اسلام کی صداقت اور قفار کی حقانیت کا منہ بولتا ثبوت ہیں۔

س ۸۷۵: روضة المناظر حاشیہ تاریخ کامل ہے کہ بالاتفاق مفسرین شجرہ معنوں فی القرآن سے مراد بنو امیہ میں کیا آپ کو اتفاق ہے؟

رج: تعجب ہے کہ دعویٰ تفسیر کا ہے اور حوالہ تاریخ کے حاشیہ کا دیا جا رہا ہے۔ پھر یہ صریح جھوٹ ہے۔ ایک معتبر تفسیری قول بھی نہیں ہے چہ جائیکہ مفسرین کا اتفاق بتایا جائے۔ ہمارے سامنے تفسیری اقوال کی لکشرنی تفسیر طبری، مججوہ کھلی ہے۔ اس میں ۱۵ اقوال و آثار ہیں کہ شجرہ معنوں سے مراد درختِ زخم ہے۔ جس کے متعلق سورۃ صافات میں ہے ”کیم درخت دوزخ کی جڑیں ہرگا جیسے شیطانوں کے سر ہوتے ہیں۔ اسے مشرکین بیٹھ کر کھائیں گے“ الآیت۔ ابو جہل نے شیطانی عقل سے خدائی فتن کا مقابلہ کر کے کہا کہ دوزخ میں اگ ہوگی وہاں درخت کیے اُگے کا؟ تو آیت اُزیٰ کو لوگوں کی آزمائش ہم نے اس درخت کو بنایا ہے۔ ہم درا بھی رہتے ہیں پھر یہ بڑی سرکشی میں بڑھتے جاتے ہیں۔“ (الفرقان)۔ اور یہ تفسیر ابن عباسؓ، عکرم مسروق، الجمالک، ابن مبارک، سعید بن جبیر ابراهیمؓ شخصی، مجاہد، تاده، ضحاک وغیرہم سے مروی ہے۔ ایک قول میں درخت پر پیڑ جانے والی بل دار بولی مراد ہے۔ بنو امیہ مراد ہونے پر ایک تفسیری قول بھی نہیں ہے۔ شیعہ تفسیر

مجھے البیان ص ۲۲۳ میں بھی، ابن عباسؓ، حسن بصریؓ سے درختِ زخم مراد ہے۔ ایک تفسیریں یہودی مراد ہیں۔ ایک شیعہ تفسیر کا قول بنو امیہ کے متعلق ہے جو تفسیر قریؓ میں بھی ہے۔ مصال سیاق اور مفہوم قرآن سے بالکل اگل ایک قسم کا یہ تحریکی قول بعض شیعہ کا ہے مگر اسے اہل سنت کی متوفیہ تفسیر پادر کرایا جا رہا ہے۔ یا للعجب۔

س ۸۷۶: تطہیر الجنان میں ہے ”کتم قبیلوں میں جناب رسول نہ کے نزدیک بنو امیہ اور معاویہ سب سے زیادہ قابل نفرت، شریہ اور مضر لوگوں سے تھے۔ کیا معاویہ کو ایسا سمجھنا سنت رسول نہیں؟“

رج: بد دیانتی کی انتہا ہے کہ ناقص سوال تو لے لیا اور جواب کو دیکھا نہیں۔ حدیث کے الفاظ یہ ہیں: کہ سب قبائل سے یا سب لوگوں سے ہٹکو کو زیادہ ناپسند بنو امیہ تھے۔“ و معاویہ من بنی امیہ فہو من الاشرار کا جملہ شیعہ معتزلہ کا اپنا استدلال ہے حدیث رسول نہیں ہے۔ مگر شاقِ خیانت نے اسے حدیث مبوحیٰ بنکر تحریر غلط کر دیا۔ اس ناجائز استدلال کا جواب علامہ ابن حجر ہنری نے یہ دیا ہے کہ معتزلہ کا فہمہ ہنی الاشرار سے استدلال جھالتا ہے۔ اسے تعلم کی ابجد بھی نہیں آتی۔ چہ جائیکہ گرامی میں قدم رکھے۔ کیونکہ اگر یہ نتیجہ ماجھا کے توازن آتا ہے کہ حضرت عثمانؓ اور عمر بن عبد العزیز کو بھی اہلیت خلافت حاصل نہ ہو اور وہ اخراں میں سے ہوں۔ یہ مخالف کے اجماع کا انکار ہے اور دین میں الخاد ہے۔ حدیث کی مراد یہ ہے کہ اکثر بنو امیہ شر اور بغض سے موصوف ہیں۔ یہ اس کے غلاف نہیں کہ قبیل بنو امیہ شریہ نہ ہوں اور مبغوض نہ ہوں بلکہ وہ امت کے بہترین افراد افہر برے اماموں سے ہیں۔ کیونکہ عثمانؓ اور عمر بن عبد العزیز کی خلافت صحیح پر اتفاق ہے اور حضرت حسنؓ کی دستبرداری کے بعد حضرت معاویہؓ کی خلافت پر بھی اجماع ہے اور الیسی صحیح احادیث آئی ہیں جو اجماع کی طرح عموم شریعت سے معاویہؓ کو نکال دیتی ہیں۔ (تطہیر الجنان من) کتب تاریخ میں شہادتِ علیؓ کا واقعہ پڑھیے کہ این بحجم کے معاون اور حضرت علیؓ پر سب سے پہلے حملہ اور شبیب بن حمزة کو بنو امیہ کے ہی ایک شخص نے پکڑ کر

قتل کیا۔ (صوات علی محدث ص ۱۳۲) مطبوعہ ملان، یہ سعادت امویوں کو حاصل ہوئی۔ رافضی متعہ باز کی قسمت کہاں؟ اگر بنو امیہ استنسے ہی بُرے تھے تو علیؑ نے اپنے پاس ان کو کیوں رکھا تھا؟ اگر وہ شمن علیؑ تھے تو پھر عمل آور کو کیوں قتل کیا؟ نیز علیؑ نے زیاد کارپنے فارس کا گزر کیوں بنارکھا تھا؟ س ۶۸۷: تمذی میں ہے کھنوڑتین قبلوں سے ناخوش گئے۔ بنی شفیع، بنی خیثہ بنو امیہ۔ اگر شیخ نوش نہ ہوں تو سنت ہے یا بدعت؟

رج ۱: یہ موضوع ہے منکر ہے۔ بھی کہتے ہیں: ریح کچھ نہیں۔ ناسی اسے متروک الحدیث کہتے ہیں۔ ابو عاتم رازی کہتے ہیں: ابن ابی یعقوب مجہول ہے۔ (العمل المتناہیہ فی الاعدیث الایہ ۲۹۳)

رج ۲: بالفرض مانی جائے تو بھی ان کے کچھ افراد مراد ہیں، تمام نہیں۔ درست حضرت ابو العاص بن ریح حضرت عثمان، حضرت ام جبیہ، ابو سفیان، یزید بن ابو سفیان، معاویہ سعید بن العاص، فالد بن العاص رضی اللہ عنہم سے بھی ناخوش ہونا چاہیے۔ حالانکہ ان سے لیقیناً فراش تھے معلوم ہوا کہ شیعوں کا ہر کام بدعت اور مخالف سنت ہے جن سے حضور نوش تھے ان سے یہ دشمنی رکھتے ہیں اور جن کفار بزم امیر سے آپ ناراض تھے ان سے دشمنی کا شیدہ نہ کبھی ذکر ہی نہیں کیا۔

س ۶۸۵، ۶۸۶، ۶۸۷: آفت سے بیزاری اختیار کرنا بہتر ہے یا نیشن؟ فرمان رسول ہے کہ ہر دین کے لیے ایک آفت ہے۔ دینِ اسلام کے لیے بنو امیہ آفت ہیں۔

رج: موضوع حدیث ہے۔ پھر یہ حدیث درفع نہیں، حضرت ابن مسعودؓ کی طرف منتسب قول ہے۔ نیم بن حماد نے نتن میں اسے روایت کیا ہے۔ اگرچہ بعض نے اسے صدوق کہا ہے لیکن ساختہ اسی وہی کثیر الخمار کہتے ہیں۔ زبانی مددیں بیان کرتے تھے۔ بہت سی منکراس کے پاس تھیں جن کا تابع نہیں ہے۔ بھی ابن معین نے کہا حدیث ہیں کچھ نہیں۔ ابو داؤد نے کہا اس کے پاس بیس مددیں بلے اصل ہیں۔ ناسی نے کہا: ضعیف اور غیر قوی ہے۔ ابن حبان نے ثقافت میں ذکر کر کے کہا بہت وفہ غلطیاں کرتا اور وہی ہے ناسی نے ضعیف کہا اور دوسرے واضح الحدیث کہتے ہیں۔ ابن عدی اسے ستم کہتے ہیں۔

(تندیب التندیب ص ۲۶۱)

س ۶۸۴: یزید نے معاویہ کی زندگی اور ولیعہمدی میں بی بی عائشہ سے نکاح کی خاتمگاری کیوں کی ؟ مدارج النبوة۔ جب کہ ام المؤمنین امت پر حرام ہے۔  
رج: حوالہ ناقص ہے اور روایت جھوٹی ہے۔ مدارج النبوة کا تمام باب عائشہ صدیقہ دیکھا کہیں یہ ملعون بات نہیں ہے۔ ہاں یہ بات مل گئی کہ طبعی مت سے وفات پائی کنون میں گزر کر وفات پانے کا قصر رواض (لغنم اللہ) کا من گھرست ہے۔ (مدارج ص ۵۹۹)

جب آپ حضرت عائشہ صدیقہ کو ام المؤمنین کہتے ہیں تو آپ کے خلاف تبراء و بکواس کا حرام کام بند کیجئے۔ ماں کی کروارکشی دعیب جوئی سے بیٹا مطہلی نہیں رہ سکتا۔

س ۶۸۵: حادثہ عورہ میں یزید نے اہل مدینہ کو ڈرایا کیا وہ حدیث مسلم کے مطابق اعتمت خدا و انس و ملک کا حق تھی نہ ہوا؟

رج: اس پر تبرہ "ہم سنی کیوں میں؟" کے آخری سوال میں ہم کرچکے ہیں۔

س ۶۸۶: صوات عورہ میں ہے کہ یزید پلیے نے ماں بیٹا بن بھائی کا نکاح جائز کر دیا تھا کیا ایسا خلیفہ برحق ہو سکتا ہے جب کہ آج کل اسے خلیفہ راشد کہا جا رہا ہے۔  
رج: صوات عورہ اصل ویکھی۔ روایت واقعی سے ہے جو مثالیں کی روایتیں خوب گھرتا ہے پھر سند بھی منکر نہیں ہے۔ یہ حقیقت نہیں سیاسی رقبابت کا اظہار ہے، درست اہل سنت متفقہ اس کی تکفیر کرتے۔

س ۶۸۷: کثیر اہل سنت یزید کو لغتی کہتے ہیں بلکہ اکثریت نے اس کا کافر ہونا تسلیم کیا ہے۔ فرمائیے آج کل جو ہمدردان یزید اسے رحمہ اللہ کہتے ہیں وہ سنی ہیں؟  
رج: پہلی دو باتیں آپ کی بے دلیل ہیں ہمیں اتفاق نہیں ہو جو حرمہ اللہ کہ رہے ہیں وہ بھی سنی مذہب پر عمل نہیں کر رہے۔ آپ کل صحابہ و شفیعی اور لغتی پیشہ نے ان کو بطور ضد تماحت دوسری مگر اسی میں ڈال دیا ہے۔

س ۶۸۸: اگر یزید نیک تھا تو اس کے فرزند معاویہ بن یزید رحمۃ اللہ علیہ نے اسے فاسق فاجر قرار دے کر تخت مکومت کو کیوں ہٹکر باری؟

رج : مشارالدین بنو امیت کے ایک فرود کو تو آپ رحمۃ اللہ علیہ کہہ رہے ہیں میں ذرا اپنے سوال  
۶۸۳ کو مرکز رکھتے، کہیں دشمن رسول قوئیں بن گئے ہو ورنہ اپنا جانہ اس لال تو والیں بھیجئے۔  
اس صلی اللہ علیہ وسلم دین دار صاحبزادہ پر بھی آپ نے تهمت الحکائی کہ اس نے والد کو فاسق دفارج کیا۔  
شیعہ فائزہ اخیر طبری کا بیان ملاحظہ ہو: ”محمیں حکومت کا بارا طھانے کی طاقت نہیں ہے میں  
نے چاہا تھا کہ ابو بکرؓ کی طرح کسی کو اپنا جانشین بنادوں یا عمرؓ کی طرح چھاؤ میں کو نامزد  
کر کے ان میں سے کسی ایک کا انتخاب شوریٰ پر چھوڑ دوں۔ لیکن نعم غرض بیسا کوئی نظر آیا،  
نہ دیکھی چھاؤ کوئی ملے اس لیے میں اس منصب سے دست بردار ہوتا ہوں۔ تم لوگ جسے  
چاہو غلیف بنا لار“ حضرت امام حسنؑ کے بعد دست برداری کی یہ دوسری مثال تھی۔

(تاریخ اسلام ندوی ص ۳۲۴)

س ۶۹۲ : حضرت معاوية بن یزید نے داؤ کوکیوں خاطلی حٹھ ریا؟

رج : شیعہ تو آپ جدید ہیں لیکن ان کے جھوٹ بولنے کی قدیم دراثت آپ کو پوری  
مل گئی ہے۔ ہم نے طبری دیکھی۔ عیقوبی کے خواہ پڑھے اور بخوبی وندوی کو بھی دیکھا۔  
معاوية بن یزید کے قصہ میں کہیں نہیں ہے کہ اس نے داؤ کو قصور وار حٹھ ریا ہو۔

س ۶۹۳ : اگر یزید نیک تھا تو عمر بن عبد العزیز نے اسے امیر المؤمنین کہنے والے کو  
بیس کوڑوں کی سزا کیوں دی؟

س ۶۹۴ : آج جو لوگ یزید کو امیر المؤمنین کہتے ہیں کیا دروغ عرشانی میں ان کو یہ سزا  
زماتی؟ پھر ابن تیمیہ، غزالی اور محمود عباسی کی تحقیق کی مقام رکھتی ہے؟

رج : پہلا حوالہ درست ہے اس میں یہ بھی ہے کہ ایک شخص نے حضرت معافيةؓ کو برا  
کھاتا تو اسے عرشانی نے تین کوڑے لکھائے۔ کیا اب خدا عرشانیؓ کی حکومت دے تو آپ  
کو تینیں کوڑے روزانہ لگانے سے بغار تو نہیں ہوگی؟

ابن تیمیہ نے امیر المؤمنین نہیں کہا۔ وہ کہتے ہیں یزید کے متعلق لوگوں کے تین گردہ ہیں  
ایک کافر کرتا ہے۔ (شیعہ)۔ ایک بتوت کا قائل ہے اور کم از کم برگزیدہ خلیفہ راشد مانتا ہے  
یزید رہا یا تھا نہ ویسا، بلکہ وہ بادشاہوں میں سے ایک بادشاہ تھا اور مسلمان تھا اس

پلاغت درست شیئر۔

حجۃ الاسلام امام غزالی کی اپنی منفر تحقیق ہے وہ معنی یزید کی نقی کر کے دعا نے رحمت  
بانزو و تحب کئتے ہیں اور نمازوں میں مومنین و مسلمین کے لیے گلوہی عالمیں اسے بھی شامل مانتے ہیں۔

عباسی کی تحقیق سے ہمیں اتفاق نہیں وہ مسلک اہل سنت سے ہٹا گواہا ہے۔

س ۶۹۵ : قسطانی شرح بخاری ص ۱۰۰ میں تھیں ہیں کہ حضور نے فرمایا: میرے  
بعد یہی امت فتنہ برپا کر کے حقوقِ اہل میت ضبط کرے گی۔ فرمائیں وہ کون سا پلاج خوب  
ہجوا ؟ غاصب کا کیا نام ہے؟

رج : قسطانی دستیاب نہ ہو سکی کہ سیاق و سابق سے مفہوم اخذ کیا جاتا۔ بخاریہ اشارہ  
قاتلین عثمان کی طرف ہے۔ کیونکہ امت میں سب سے پہلا فتنہ اہلین نے برپا کیا۔ حضور کی دو  
صاحبزادوں کے شوہر عثمان و ذوالفین کو شید کر کے خلافت حصہ کی۔ قرآن و حدیث کے مطابق  
ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ، آل محمد و اہل بیت نبوی ہیں۔ ان سے جنگ کرنے والے مصری و  
کوئی بلوائی اس کا مصدقہ ہیں۔

س ۶۹۶ : ۵۰۰ سال پرانی تاریخ اسلام سے اصحاب ثلثہ کا نمازِ جنازہ دکھائیں؟

رج : حضرت امام حسینؑ کو شیعیان کو فرمایا کہ شید کر دیں اور جنازہ نہ پڑھیں۔ حضرت علیؑ  
کو این ملجم جیسا قسمیہ حب دار علی شید کر دے اور اہل بیت مرتد شیعوں (خارج) کے  
خوف سے حضرت علیؑ کی قرب بھی چھپا دیں۔ آپ ان واقعات پر قیاس کر کے ان بزرگوں  
کا جنازہ نہ پڑھانا بادر کرتے ہیں کہ زندگی اور رہست دونوں میں تمام مسلمانوں کے مجبوب د  
مطاع تھے اور سب دنیا دست بست خادم تھی۔ آج دل ان کی ایمانی محبت سے بہرہزیں  
تو قیامت کے دن سب مسلمان حضور کے ہمراہ ان کے جھنڈوں سے جمع ہوں گے۔

ہمارے خیال میں تاریخ کی سب سے معتبر و مفصل کتاب الہدایہ والہمایہ لابن کثیر  
الستوفیؓ ص ۲۲۰ ہے اور قیم طبقات ابن سعدالستوفیؓ ص ۲۲۰ اپنی ہے۔ ان سے جنازوں  
کا مختصر بیان مکاومت فرمائیں:

حضرت ابو بکر صدیقؓ کی بیماری میں حضرت عمرؓ ولی عہد ہے۔ نمازوں پڑھاتے ہے

(البدایہ ص ۷۸) اور پھر عرش نے ہی نمازہ جنازہ پڑھائی۔ (چار تجھیریں کیں، قبر رسول اللہ اور منبر کے درمیان جنازہ پڑھاگیا۔) (طبقات ابن سعد ص ۱۵۵)

حضرت عمر فاروق کا جنازہ صہیب نے پڑھایا۔

چنانچہ البدایہ ص ۱۵۶ پر ہے جب عمر فوت ہو گئے اور جنازہ لایا گیا تو حضرت علی و عثمان دونوں پکے کے جنازہ پڑھائیں۔ حضرت عبد الرحمن بن عوف نے کہا تم کو کچھ انتیار نہیں ہے یہ حق صرف صہیب کا ہے جن کے متعلق عمر وصیت کر گئے ہیں۔ چنانچہ حضرت صہیب نے آگے بڑھ کر جنازہ پڑھایا۔ مطلب بن عبد اللہ کا بیان ہے کہ ابو بکر و عمر و دونوں پسجد نبوی کے اندر منبر کے رو برو نماز پڑھی گئی۔ (طبقات ابن سعد ص ۱۵۵)

حضرت عثمان کے جنازہ کی تفصیلات گزر جکی ہیں۔ البدایہ ص ۱۹۱ پر ہے کہ جبیر بن معتم نے یا زبیر بن عوام نے جنازہ پڑھایا اور شرکار جنازہ میں حضرت زید بن ثابت، اکعب بن مالک، طلحہ، زبیر، علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہم اور عثمان کے ساتھیوں کی ایک جماعت تھی۔ عورتوں نیں آپ کی بیوی نائلہ اور ام البنین نے بھی جنازہ میں شرکت کی۔

س ۲۹۷: فرمان بنوی ہے۔ علی خلیفتی علیکم من حیاتی دفنی مسامی فمن عصاہ فقد عصانی۔ کعلی تم پرمیری حیات اور میری محات میں تم پر خلیفہ ہے اس کا نافرمان میرا نافرمان ہے کیا کسی اور صحابی کی شان میں کوئی ایسا حکم موجود ہے؟

ج: روضۃ الاحباب بوجس اور غیر معترکت کتاب ہے۔ حدیث بے سند بلکہ باطل ہے۔ کیونکہ حضور کی زندگی میں علیؑ کے خلیفہ و حاکم ہونے کا مطلب یہ ہے کہ بُرٰت حضور سے چن کر علیؑ کو مل گئی؟ اس کے بعد عکس ایسی ہی روایت خطیب بغدادی نے حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام سے روایت کی ہے: "کہ اللہ تعالیٰ نے ابو بکرؓ کو اپنے دین اور وحی میں میرا خلیفہ بنایا ہے تم اس کی بات سنو، نجات پاؤ گے۔ فرمابرداری کرو ہدایت پاؤ گے۔ حضرت عباسؓ کے نیں اللہ کی قسم لوگوں نے اطاعت کی تو ہدایت پائی۔ مگر یہ صحیح نہیں ہے۔ اس میں عمر بن ابراہیم کردی کزو راوی ہے۔ (تنزیہ الشریعۃ المرفوع عن الاخبار الشیعۃ المفترضیۃ بن محمد الکنفی باب مناقب الففار الاربیۃ)

س ۲۹۸: حضور شیعی موسیٰ میں دزمل، قوم موسیٰ کے بارہ سردار مقرر ہوئے (ماندہ) کیا قومِ مُحَمَّد کے بھی سردار ہوں گے یا نہیں؟

رج: تفصیل تو "ہم سُنی کیوں ہیں؟" حصہ اول میں دیکھیں۔ حاصل یہ ہے کہ مائدۃ من کل الوجہ نہیں پھر وہ بارہ سردار بارہ قبیلوں کے قبائلی سردار تھے مذہبی نہ تھے۔ پھر فضیلۃ القرآن دو عمد پر قائم ہے اور دس غدار نکلے۔ کیا شیعہ اپنے بارہ اماموں کو ایسا ہی جانتے ہیں؟

س ۲۹۹: پھر صحیح مسلم میں بارہ سرداروں والی احادیث کیوں درج ہیں؟  
رج: مسلم میں لفظ نقیب و امام نہیں کہ شیعہ کا استدلال تمام ہو بلکہ خلیفہ اور امیر کا لفظ آیا ہے۔ حضرت علیؑ و حسنؑ کے سواباقی بزرگوں کو بالاتفاق مصب خلافت و امارت ملہی نہیں تو حدیث کامصادق وہ بارہ حاکم ہیں جن کی امارت میں امت مسلمہ ایک رہی، دوسرا حاکم نہ ہوا اگرچہ بعض کروار کے صاف ذمۃ تاہم خلافت و امارت کا مفہوم حدیث ان پر صادق ہے۔ تفصیل تخفہ امامیہ سوال ۲۱ میں دیکھئے۔

س ۳۰۰: مسلم میں ہے کہ بارہ سردار قریش میں سے ہوں گے۔ اور مودة القریٰ  
وغیرہ میں ہے کہ بارہ سردار قریش کے قبلیہ بنی هاشم سے ہوں گے؟  
رج: مودة القریٰ غیر معتبر راغبینوں کی کتاب ہے قریش میں سے ہوئے جن میں بزرگیہ یا بنو عباس بھی شامل ہیں۔

س ۳۰۱: کیا اہل سنت کے بارہ خلفاء قول رسولؐ سے ثابت ہیں؟  
رج: حدیث میں صراحت نہیں۔ علماء تے ترتیب خلافت سے معین کیے کہ بنوی پیشین گوئی کامصادق ہیں اور پیشین گوئی کی تعین واقع کے بعد ہوتی ہے۔

س ۳۰۲: شیعوں کے بارہ اماموں کے نام حدیث سے ثابت ہیں؟ (شوابہ النبوت ص ۱۹۵)  
رج: بالکل جھوٹ ہے۔ اہل سنت کی کسی کتاب میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ان اماموں کی صراحت نہیں فرمائی۔ شوابہ النبوت متاخر تقطیع باز شیعوں کی کتاب ہے جو ہرگز جدت نہیں شیعوں کی اصول اربعہ میں بھی صحیح سند کے ساتھ ان اماموں کی صراحت نہیں۔ اصول کافی کتاب الحجۃ کی ایک روایت بھی نہیں جس میں رسولؐ فدا نے ان بارہ اماموں کے نام بتائے

ہوں یا حضرت علیؓ نے بارہ نام ذکر کیے ہوں یا امام محمد باقرؑ یا امام جعفرؑ نے بارہ اماموں کے نام کی کوئی ایک روایت بھی بتائی ہو یا منقطع اللہ ہی امفوہ نے قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فرمایا کہ بارہ اماموں کے مسلسل مرتب نام الطور ائمہ و خلفاء رہ ذکر کیے ہوں۔ میں تمام شیعوں کو پہنچ دہل کہتا ہوں کہ اصول کا نام گمراہی کی تعلیم نہیں دی۔ بھارتی کتب صلح میں ان سے احادیث اور علم دین مردی ہے۔

فہل من مبارز۔

یہ کوئی جدت و دلیل نہیں کہ نہم نہاد لقۃ الاسلام کلینی رازی المتنوفی ۳۲۹ھ ایک عقیدہ خود بنالے پھر پوگس اقوال کی بھروسے کتاب المحبۃ قائم کرے۔ پھر اس میں ”باب الاشارة و النص“ علی فلان ”نامہ بنام“ تکھر کر اس مضمون کی غیر معتبر روایت کرے ”کہ ہر فوت ہونے والا پیشوایر کے کہ خلاں میرا ولی وارث جانشین ہے“ ”جہلا اس مفہوم کی بات یاد مصیت ہمرنے والا اپنی اولاد یا بڑے بڑے کے حق میں کر کے جانتا ہے۔ اس سے یہ کہاں ثابت ہوا کہ ایسے اوصیاً و امام واقعی بارہ تھے کم و بیش نہیں۔ پھر خدا در رسول کی طرف سے مخصوص (ذمہ زدہ) صحۃ اللہ ہم مقصوم مفترض الاطاعت اور مثل انبیاء و دینی پیشوایر تھے؟

الغرض ”عقیدہ امامتہ الشاعر“ ایک فرقی تحریکی اور نظریہ ہے۔ قرآن، حدیث نبیؐ، اجماع صحابہؓ و اہل بیتؓ سے ثابت کوئی مسئلہ نہیں۔ میں ہر شیعہ بھائی سے درخواست کرتا ہوں کہ وہ اپنے قریبی عالم مجتهد سے بارہ اماموں کی امامت پر ناموں کے ساتھ قرآن و حدیث سے صریح دلیل طلب کرے پھر اس کی بے بی اور عاجزی کا ثابت شدیجے۔ انت اللہ حق مذہب ہیک رسانی، بوجائے گی۔ درنہ کم از کم اتنا فائدہ تو فرور ہو گا کہ بھاری بھاری قیسیں کے توان سے آپ نجیجاً ہائیں گے۔ الیس من سکم در جل رشید؟

س میں ۵۵ پر ہے کہ حضور نے فرمایا میں اپنی امت میں گراہ کرنے والے ائمہ سے مددتا ہوں او وہ کون سے امام تھے؟

ج: نفظ امام پر آپ کیوں فخر کرتے اور امامیہ کہلاتے ہیں۔ جب کہ امام گراہ اور گراہ کن بھی ہوا کرتے ہیں۔ اس سے فرواد بنو امیہ و بنو عباس کے بعض جائز حکام مراد ہیں۔ سنتی شیعہ کا اس پر اتفاق ہے۔

س میں ۶۰: کیا آپ کہ سکتے ہیں کہ ہمارے بارہ امام معاذ اللہ مفضل تھے؟  
رج: سنتی اصول پر ہم نہیں کہ سکتے کیونکہ یہ بزرگ صحیح العقیدہ مسلمان اور اولیاء اللہ ہیں سے تھے مسلمانوں کو کوئی گمراہی کی تعلیم نہیں دی۔ بھارتی کتب صلح میں ان سے احادیث اور علم دین مردی ہے۔

ہاں شیعہ اصول اور ان کی ان سے روایت کردہ احادیث کی روشنی میں لیقیناً کہتے ہیں کہ یہ شریعت محمدیہ کو ختم کرنے والی گمراہتہ تعلیم ہے۔ تفصیل ہماری تحفہ امامیہ باب ۷ میں ٹھیک ہے۔ خلاصہ یہ کہ ان اماموں کی (یقین شیعہ) تعلیم نے نہ خدا کو وحدہ لا ائمہ کی مانا نہ رسول کو ہادی اور کامیاب تسلیم کیا، نہ حضور کی بیویاں اور بیٹیاں چھوٹوں، نہ صحابی و خلیفہ چھوڑا، نہ صرف اقتت کو خنزیر اور ولد الزنا کا بلکہ شریعت محمدیہ کے مقابل ایک نیا نہب تصنیف کر دیا اور کتاب خدا کو فاریں روپوش کر کے سب مسلمانوں کو گمراہ کر دیا اور ایسا گردہ تیار کر دیا جس کا کام صرف اور صرف ماتم و بین کرنا تلقیہ کر کے دین حق چھپانا، تمام اگلی پچھلی امت کو تبریزے اور لغتین کرنا، متعکر یعنی عیاشی کرنا اور مسلمانوں کے خلاف منافر پھیلانا اور سازشیں کرنا ہے۔ ایران کا اسلام سوز او مسلم کش مذہبی انقلاب اس کی منزہ لاتی تصور ہے۔

س میں ۶۱: اگر آپ انہا اہل بیت کو برحق مانتے ہیں تو تکمیل کیوں نہیں کرتے؟  
رج: اپنی کتب و تعلیم کے واسطے اتباع کرتے ہیں۔ شیعہ زمیلت کی نہیں کرتے۔  
س میں ۶۲: اگر تکمیل کرتے ہیں تو ایک جدول تیار فرمائیں کہ کتنی احادیث انہا اہل محمد سے آپ کی کتب میں مردی ہیں؟

رج: بحمد اللہ شیعوں سے زیادہ مردی ہیں۔ ان کا ایک محصر جدول اور مجموعہ، مسنند اہل بیت ”وزیر بن عن روایات اللہیبین“ ”مؤلف محمد بن محمد بالباقری“ ہے جس میں ۷۱۰ حدیث نبوی و آثار اہل بیت مردی ہیں۔ اور دیگر مطول کتابوں میں بہت سے آثار بکھرے ہوئے ہیں فرق یہ ہے کہ بھارتی احادیث میں اہل بیت خادم دین محمد ہیں۔ وہ قال رسول اللہ سے کلام ثبوت سناتے ہیں جبکہ کتب شیعہ میں انہیں زبان سے کذاب و ملعون راوی عن ابی عبد اللہ

عن ابی جعفرؑ کراہیٰ یا ان کی بات سنتے ہیں۔ قال رسول اللہؐ کر حديث رسول کوئی نہیں  
سنتا الاماشار اللہ۔

س ۷۴۵: آپ کے مهاجرین سے کیا مراد ہے ؟  
ج: وہی جو خدا نے مهاجرین کی تعریف کر کے مراد ہی ہے:-

۱- لِنَقْرَأُ إِلَّا مَهَاجِرِيْنَ الَّذِينَ أَخْرِجْتُمْ (مال نے) ان فقیر مهاجرین کا بھی حق ہے جو اپنے  
گھروں اور والوں سے دربدار کیے گئے وہ اللہ  
کا ہی قضل اور اس کی خوشی چاہتے ہیں۔ اللہ  
اور اس کے رسول کی مدد کرتے ہیں یہی لوگ  
وَرَسُولَهُ، أَوْ لَئِكَ هُنْ مُ  
الصَّادِقُونَ۔ (مشراپ، ۱۴)

۲- فَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَأُخْرِجُوا  
مِنْ دِيَارِهِمْ وَأُوذُوا فِي  
سَيِّئَاتِهِنَّ أَنْجَى غَلَطِيَانَ مَعَافَ كُرُولَنَّ کَا اور ان  
عَنْهُمْ۔ (ب ۲۴)

۳- أَلَّذِينَ أَخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ  
ج لوگ اپنے گھروں سے ناہت نکالے گئے،  
بِفَسِيرِ حَقٍّ إِلَّا أَنْ يَقُولُوا رَبِّنَا  
صرف یہ کہتے ہیں کہ ہمارا روزی رسان  
اللہ۔ (رج پ ۱۳)

بحمد اللہ مهاجرین بھی ہمارے ہیں اور رب بھی ہمارا ہے شید تو دلوں سے بیزار ہیں۔  
س ۷۴۶: کیا تمام مهاجرین نیک نیت اور صاحبانِ مرتب تھے ؟  
ج: جی ہاں؟ بالاتین آیات قرآنی اس پر گواہ ہیں۔

س ۷۴۷: اگر بھی مهاجرین صاحبِ فضیلت ہیں تو مشکوہ شریف کی اس  
حدیث کا کیا مطلب ہے؟ "اعمال کا اختصار نہیں پہہے" الخ  
ج: یہ بطور اصول اور کلیہ ارشاد فرمایا کہ نیک نیتی حصولِ ثواب کے لیے شرط ہے  
بالفرض اگر کوئی دنیوی مقصد کے لیے بھرت کرے گا اُذاب و غضیلت سے محروم

ہو گا۔ یہ ضروری نہیں کہ کسی دستور اور کلیہ کی موجودگی میں ضرور ہی ہوام کو دو دھڑوں میں تقسیم  
کیا جائے ہو سکتا ہے کہ کسی دستور کے سمجھی پابندیکیں اور کوئی خلاف ورزی نہ کرے۔ مع صدًا  
قانون کی تعبیر و شقون سے کی جائیگی۔

بہاں حدیث کاشانِ نزول شخص خاص ہے جس کی ملنگی تبرہت کر آئی تھی تو اس نے  
شادی کی نیت سے مدینہ تبرہت کی۔ اس مسلمان سے آپ کو دشمنی ہے تو اسے متینی کر لیجئے  
باقی ہزاروں مهاجرین کو صاحبانِ فضیلت و مرتب مانیے۔ اگر شخص واحد کی اکٹیں آپ  
ایک کلیہ تراشتے ہیں کہ سارے مهاجرین نیک نہ تھے پھر حضرت علیؓ سیمت و دیوار ازاد کے سوا  
سب کوہی بدنیت اور منافق کہتے لگیں تو اپسے بڑھ کر اسلام اور فدا در رسول کا منکر کرنی نہ ہو گا۔  
س ۷۴۸: جب حضورؐ تبرہت کا سیعار خلوص نیت قرار دیا ہے تو پھر سارے  
مهاجرین کو اس فضیلت کا حق دار کیوں کہتے ہیں ؟

ج: خدا نے تمام کو صیفہ جع اور استغراق کے ساتھ بلا استثناء مخلص کہا ہے۔ پل  
سورت الفال کی آیات کا ترجمہ مع تفسیر جمیع البیان طبیعی ملاحظ فرمائیں:

"بِهِرَاللَّهِ تَعَالَى مَهَاجِرُونَ اور انصارُ کا ذکر خیر اور ان کی مدح و تعریف فرماتے ہیں جو لوگ  
ایمان لائے اور تبرہت کی اور اللہ کی راہ میں جہاد کیا۔ یعنی خدا و رسولؐ کی تصدیق کی اور اپنے  
گھروں اور وطنوں کو چھوڑا یعنی کہتے مدینہ آگئے۔ اور اللہ کے دین کی سر بلندی کے لیے اس  
محنت کے ساتھ جہاد بھی کیا۔ اور جن لوگوں نے ان مهاجروں کو ٹھکانہ دیا اور مدد کی میں ان  
کو اپنا بنالیا اور بنی علیہ السلام کی مدد کی سمجھ پکھے اور سچے مومن ہیں۔ یعنی انہوں نے اپنے  
ایمان کو تبرہت اور مدد کے ساتھ ثابت کر دکھایا۔ بخلاف اس کے جو دارالشک میں ٹھہرے ہے  
ایمان ثابت نہ کر سکے۔" (مجھ البیان ص ۵۶۲)

س ۷۴۹: جب اعمال کا اختصار نہیں پہہے تو ہر عمل کے رد عمل و نتیجہ سے نیت  
کا خلوص و نفاق بچانا جاسکتا ہے لہذا اگر کسی شخص کے اعمال کے نتائج بڑے برآمد ہوتے  
ہیں تو پھر اسے اجتہاد کے نقاب میں کیوں چھپایا جاتا ہے ؟  
ج: صحابہ مهاجرین کے عمل تبرہت کے نتیجہ میں مدینہ دار لا یا ان بن گیا مسلمان طاقت و

ہو گئے۔ دین و سیاست کا مرکز قائم ہو گیا۔ جہاد شروع ہو گیا۔ کفار بڑے بڑے شکلاتے ناکام اور ختم ہو کر والپس جاتے۔ حتیٰ کہ دس ہزار قدسیوں نے مذکور فتح کر لیا۔ بعد بتوں سے پاک ہو گیا۔ دیگر اہل عرب فوج در فوج اسلام میں داخل ہو گئے تمام عرب پرسانوں کا یقینہ اور کفر و شرک کا غائب ہو گیا۔ فراہمیں کیا یہ نتائج مذموم ہیں؟ اور انہی سے آپ صلحاء رہماجری کے نفاق کی شناخت کر رہے ہیں؟ یا پھر کیا آپ کے، اپنے گردہ سمیت، منافق، مخدوذین اور دشمن خدا و رسول و صحابہ ہونے میں کوئی کسرہ نہیں؟ نفاق اجتہاد کی عبھی خوب کی۔ ذرا ہوش کے ناخ لیں۔ اہل سنت نے اسی نقاب اجتہاد کے قلم میں حضرت علی کرم اللہ وجہ کی خلاطت کی ورنہ دشمنوں نے کیا کچھ نہ کیا؟ اب بھی فواصب کہتے ہیں: "کہ حضرت علیؓ نے عمدًا احصاں نہ لیا، قاتلوں کو پناہ دی اور طالبینِ قصاص پر چڑھائی کر کے۔" ہزار مسلمان بوساطیا بالواسطہ شہید کر دیا۔ فرمائے نقاب اجتہاد کے سوا آپ کیا بجا کریں گے اور کیا جواب دیں گے؟ س ۱۲۱: اگر کوئی خلوص نیت سے اہل بیتؑ سے محبت اور ان کے دشمنوں مذیوں سے عدالت رکھتا ہے تو کیا یہ مخلص نہیں ہے؟

رج: آپ کے بقول "نیت کا خلوص و نفاق" عمل سے بیچانا جائے گا ذرا اس گردہ کا کوئی وفادارانہ اور طیعادہ عمل تو ثابت کر دکھائیے۔ ہم اگر صحیح البلاغ اور دیگر کتب تاریخ سے اس گردہ کے کروت انتقال کریں تو بتا لمبی ہو جائے گی۔ (بلور نوہ چند جوانے ہماری "عدالت صحابہ" من ۹، ص ۶۹ پر دیکھیں) لہذا ہم ذہبی اصطلاح سے شیعیان علی کو ہمگر مخلص نہیں جانتے۔ س ۱۲۱: کیا یہ نیک نیتی کی محبت اور عدالت باعث نجات ہے یا نہیں؟

رج: ایک فرضی بات ہے ذ محبت ہے ذ نیک نیتی۔ یہ سب دعاوی، جوش و خوش کے ساتھ تاریخ میں مذکور انتشار اور سانوں پر شکر کشی: "حسب علم نہیں بعض معادیہ" کا مسئلہ پولتا ہوتا ہے۔ اگر خلوص ہوتا تو یہ ضرب الش مشور نہ ہوتی۔ اگر اخلاص ہوتا تو حضرت علیؓ جیسے فاضل و شجاع حضرت امیر معادیہ کے مقابل اپنے مقاصد میں ناکام نہ ہوتے۔ اگر شیعیان نیک نیت ہرستے تو حضرت علیؓ یہ تبا اور بدؤعا بھی کرتے۔ اے اللہ میں ان سے تنگ آگیا یہ محبت سے تنگ آگئے ہیں ان سے دُکھی ہوں یہ مجھ سے دُکھی ہیں۔ اے اللہ

مجھے دعوت دے کر ان سے آدم نصیب فرماؤ ران کا اس شخص سے سابقہ بیدا کر کر مجھے یاد کریں۔ (جلدار العيون ص ۱۸۲)

اگر خلوص ہوتا تو امام حسن یا ارشاد نہ فرماتے۔ اللہ کی قسم معاشریہ میرے یہ بہتر ہے اس جماعت سے جو دعویٰ ذکر تے ہیں کہ میرے شیعہ ہیں لیکن مجھ پر قاتلانہ حملہ کیا اور میرا مال لوٹ لیا۔ (منتقی الامال ص ۲۳۲)

اگر خلوص و ایمان ہوتا تو حضرت حسینؑ کو بلکہ کشید کرتے والے یہ بداع اور القبایل یتیه: پس تم پر اور تھارے ارادوں پر لعنت ہو اسے بے وقار! ظالمو! غدارو! بیکیں مجھوں کے وقت اپنی امداد کے لیے بلا یا (جیسے آج بھی یا حسین، یا علی مدد کے نعمے لگاتے ہیں) جب ہم نے بات مان لی اور تھاری ہدایت اور امداد کے لیے آپسچے تو تم نے دشمنی کی تلواریں ہم پر کھینچ لیں اپنے دشمنوں کی ہمارے خلاف مدد کی اور خدا کے دوستوں سے ہاتھ اٹھالیا... لیس تھارے چھرے بدشکل اور منہ کا لے ہوں۔ اے امت کے گمراہو، کتاب اللہ کو چھوڑنے والا و دکر غاریں امام محمدی کے پاس چھپا دی) گروہوں میں بُلُنے والا (اہل تشیع) شیطان کے پیروکارو، ماست خیر الانام چھوڑنے والا یا بینبر کی اولاد کے قاتلو!... اخ (جلدار العيون ص ۱۸۳ متنقی الامال ص ۲۳۳)

س ۱۲۲: کیا محبوب خدا و رسول کی محبت ہدایت یافتہ ہونے کا باعث ہے یا نہیں؟ رج: یقیناً ہے تبھی قہم صحابہ کرام (یا جبہم و یا جبونہ و اے محبوبن خداوندی) کے ہم محب اور ہدایت یافتہ ہیں اور ان کے دشمنوں کو خدا کا دشمن اور ہدایت سے محروم جلتے ہیں۔

س ۱۲۵: کیا علائیہ دشمن محبوب رسول فدا سے دشمنی رکھنا پاہیزے یا محبت؟ یاد و رُخی پالیسی انتیار کر کے خاموش رہنا چاہیے؟

رج: تمام محبوب خدا و رسول صحابہ کرام کے دشمنوں سے دشمنی رکھنی چاہیے۔ محبت ہرگز نہ کی جائے۔ دو رُخی پالیسی منافق دُزخیوں کا کام ہے کہ منافقانہ کلمہ پڑھنے کی طرح بنالہر صحابہؑ کو مسلمان بھی کر جاتے ہیں اور دل سے ان کو معاذ اللہ موسیٰ نہیں مانتے اور

ان سے کافر ان شیعی رکھتے ہیں۔

س ۱۶: جب سارے صحابی عادل ہیں اور تاریخ میں، کسی ایک کی پیروی کر لینا ہی کافی ہے تو پھر حضرت علیؓ کے پیروکاروں کی پیروی آپ کیوں کافی نہیں جانتے کیا جاپ امیر زمرة اصحاب و خوم سے باہر ہیں؟

رج: آپ واقعی بزرگ صحابی اور بخوبی مہارتی ہیں۔ ہم ان کی پیروی کرتے ہیں شیعوں کی طرح ناظران نہیں جس کا نمونہ سابق گوراء مکریہ حضرتیں مانتے کہ صرف ان کی پیروی کریں اور باقی سب صحابہ کا انکار یا نافرمانی کریں یہ باجہمہ اقتدیت میں اہتدیت کا مطلب یہ نہیں کہ کسی ایک کی پیروی ہی کافی ہے۔ باقی سب شیعی رکھی جائے بلکہ مشتبہ مطلب اتنا ہے کہ کسی بات میں کسی صحابی کی مخلصانہ اور دیانت دارانہ پیروی کرنے والا ہدایت پر ہو گا مگر اونہوں کا گود یعنی صحابہ سے اس کا عمل مختلف ہو اور درامت کے لیے فروعی اجتہادی مسائل میں اس سے آسانی پیدا ہوئی اور در دراز دیماں ملکوں تک پہنچنے والے مبلغین صحابہ کی پیروی کی سند مل گئی۔

س ۱۷: صحابہ میں اجتہادی، بغیر اجتہادی اختلافات تو تھے ہی، افتراق سے بچنے کی صورت ہے کہ اس صحابی کی اتباع کی جائے جس پر اکثریتاتفاق کرے۔ آپ کا جھکاؤ جمہوری راستے کی طرف ہے۔

رج: جب اجتہادی اختلافات کا وجود آپ اصولاً مانتے ہیں تو ایک مجتہد دوسرے مجتہد کا مقابلہ نہیں ہوا کرتا۔ اسے اپنی صوابیداری اور اجتہاد پر عمل کرنا انگریز ہے اور جمہوری طرز فکر میں بھی یہ اسے قانونی حق حاصل ہے اب هر ایک صحابی اور امام کی راستے پر عمل لازمی قرار دینا گویا اسے نبوت کا حق دینا ہے اس سے باقی مجتہدوں کا حق سلب ہو گا۔ لہذا جیسے حضرت علیؓ کی فروع میں پیروی ہوگی۔ دیگر مجتہدوں کی بھی کی جائے گی۔ اس سے حضرت طلحہ، زبیر، عائشہ اور امیر معاویہ رضی اللہ عنہم کے پیروکاروں کا گراہی سے محظوظ ہونا شافت ہوا۔

س ۱۸: کیا صحابہؓ میں حضرت علیؓ شیعی شیعی کی مشترک مسلمہ مستی نہیں؟

رج: اب تم مسلمانوں کی طرف نسبت سے بات کرنی ہوگی۔ بلے شک اب سنی و شیعہ کے حضرت علیؑ مسلمہ امام ہیں تو پھر غارجی، نابھی فرقے ان کو اپنا امام نہیں مانتے۔ اگر آپ ان کو اس وجہ سے دائرہ اسلام سے خارج قرار دیتے ہیں تو ٹھیک اسی دلیل سے ہم آپ کو مسلمانوں سے علیحدہ فرقہ مانتے ہیں۔ تمام صحابہؓ داہل بہت کو مانتے واسے اب ۹۵ فیصد سوادِ اعظم اہل سنت مسلمان ہی یعنی رکھتے ہیں کہ حضرت علیؓ کی تابعداری تمام خلفار راشدینؓ سیکھتے کریں اور وہ قانون نافذ کرائیں جو خلافت راشدہ میں متفقاً و معمول بہارہا کیونکہ مرف علیؓ کو مانتے پر غارجی، نابھی خوش نہیں۔ صرف خلفار تلاذ کو مانتے پر راضی شیعہ خوش نہیں اور جمہوری (۹۵٪) کی اکثریت سے بالترتیب چاروں کے مانتے سے کسی فرقہ کو شکایت نہیں رہتی کیونکہ چاروں خلافتوں کے اصول و ضوابط یکساں تھے اور ہر گروہ کو اپنی ہر رضی کے مطابق ہدایت اُن چاروں خوم ہدایت سے مائل ہو جاتی ہے۔

س ۱۹: اتحاد قائم کرنے اور اختلافات دور کرنے کا اس سے بہتر اور کوئی حل ممکن ہے کہ شیعہ و سنتی مشترک خلیفہ کو مرکز ہدایت مان کر سارے جھگڑے ختم کر دیں۔

رج: اتحاد کا مقول طریقہ تو ہم بتا پکھے ہیں جس میں مدعاً اسلام ہر فریق کو اپنا بنا حق مل جاتا ہے لیکن اگر آپ اپنی صدر پر اڑے ہیں تو حضرت علیؓ کی حکومت کا قانون نافذ کرائیے اور ایک تابعی کے نام سے فقہ عجمی نافذ کرنے کا مطالبہ والیں لیجئے۔ یہ خیال غلط کر دکھائیے کہ حضرت علیؓ نے اپنے دور حکومت میں تلقیہ کیا تھا اور حق چھپا کر باطل کی حکومت جلا فی اور اس کی سر پرستی کی پھر اپنے سب مذہب کو حضرت علیؓ کی خلافت ناظمہ و باہرہ کی کسوٹی پر پر کیتے جو مطابق ہونا فذ کرائیے جو ناجائز اور بعدت و اضافہ ہوا سے چھوڑ کر علیؓ کی پیروی کریں کیونکہ آپ کے لفقول حضرت علیؓ کے وحظوظ کے بغیر کوئی مسئلہ ہدایت والا نہیں بن سکتا۔ کیا عدم مرضی میں امام باڑے تھے؟ ذوالجناح اور ماتحتی جلوس نکلتے تھے؟ کھلے ہاتھ نماز پڑھی جاتی تھی؟ زکرۃ و عشر کا نظام شیعوں کے لیے الگ تھا؛ حضرت جعفر طیار مغلوم کا تعزیز یا حضور کی قیر مبارک کی شیبہ پوجی جاتی تھی۔ اس پر امام ہوتا تھا؟ سیاہ لباس اور مکافوں پر کا لے جھنڈے لگھے ہوتے تھے؟ اولیٰ ای اشغال اول و کھلہ پڑھا جاتا تھا؟ مرتبا

خواں ذاکر دن کا گلہ ہوتا تھا ہ خلفاء رشاد شریف پر تبرہ ہوتا تھا یا عالی مدد کا نعمہ لگتا تھا ہ شہدار کے یوم شہادت منانے جاتے تھے ہ متعشریف چالو تھا ہ اگر ایسا کچھ بالکل نہ تھا، تو دنیا کی کسی کتاب میں ثبوت مل سکتا ہے تو ان امور سے تو یہ کیجئے کہ یہ دین نہیں ہیں۔ درہ حضرت علیؓ اور آپ کے پیروکاروں اہل بیتؓ اس دین سے محروم نہ ہوتے اور یہی امور ملتِ اسلامیہ میں باعثِ افتراق ہیں۔ ان کا چھوٹا بھی سنی و شیعہ کو ایک سے قوم بنادے گا۔

اب ذرا ان امور کو خلافتِ مرضیوی میں تلاش کیجئے جن کا اپنا آپ بڑی صیبیت اور انکار کرنا اپنا ذمہ ہ جانتے ہیں۔ کیا عدم تضویی میں بیس ترا فرع نہیں پڑھی جاتی تھیں؟ کیا قاضی خلفاء رشاد شریف کے طریقوں پر فیصلے نہ کرتے تھے؟ کیا از الحمد تا والناس قرآن نریاد کیا جاتا تھا۔ کیا خلفاء رشاد شریف کی کلے بندوں تعریف اور تفضیل نہ ہوتی تھی۔ کیا خطبۃ نبیح البلاغہ اس پر گواہ نہیں؟ کیا حضرت عائشہؓ کو علیؓ نے مصالحت کر کے باعزت مدینہ روانہ نہیں کیا تھا؟ کیا اہل شام و معادیہ کو اپنے ربار بیانیات رکھنے والا مونمن بھائی نہ کہا تھا؟ کیا آخر حکومت میں حضرت معاویہؓ کی خود مختاری تسلیم کر کے وصولی محاصل کی اجازت نہ دے دی تھی؟ (طبری)۔ کیا یہ فما کر حضرت معاویہؓ کی حکومت کو جائز نہ کر دیا۔

لاتکر ہو امارۃ معاویۃ فو لوگو! تم معاویۃ کی حکومت کو ناپسند نہ کرو ابجا دا اللہ لواتکم فقد تموده دوبیتم الگرم نے اخہیں گم کر دیا تو دیکھو گے کسر اپنے ان وسیں تند رعن کو اہلہ کا نما کنہوں سے خذل کی طرح کٹ کٹ کر گریں الحنظل۔ (المداب ج ۸ ص ۱۳ و تاریخ الحلفاء)

کیا حضرت علیؓ ہاتھ باندھ کر نماز نہ پڑھتے تھے اور کیا کافر کو مسلمان کرتے وقت کلہ لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ ہی نہ پڑھاتے تھے؟ کیا علیؓ کو مشکل شاہزادت روا، رب و پر و کار کئے والے سب ایشور کو اس پیش نے زندہ نہ جلا دیا تھا؟ کیا جبل و صفين کے موقع پر قاتلان عثمان پر چھکار نہیں کی تھی؟ کیا آپ طرفین کے شہدار بعل و قصین کا جنازہ نہ پڑھتے تھے اور ان کو شید نہیں کئے تھے؟ کیا ام المؤمنین عائشہ صدیقہ کی بدگونی کرنے والے دشمنوں کو ۱۰۰ - ۱۰۰ دُرؓے نہ لگائے تھے؟ کیا یہ نہ فرمایا تھا کہ جو مجھے

ابو بکرؓ و عمرؓ سے افضل کے گامیں اسے جبوٹی کی سزا دے ماروں گا۔ کیا خلفاء رشاد شریف کے پیغمباڑی نہ پڑھی تھیں؟ کیا ان کے مشیر، مفتی اور قاضی و جلاد نہ تھے؟ کیا ان سے تنخواہ نہ لیتے تھے؟ اگر سب باتیں حقیقت ہیں اور کرت پ شیعہ، تاریخ و میراث سے یقیناً ثابت ہیں تو علیؓ کے شیعہ اور تابعیوں ہونے کا ثبوت دیکھئے، خود ان بانوں کو اپنائیے۔ حکومت سے قانونِ تضویی پاس کرائیے مسلمانوں کے ساتھ بصورت تقریبی ہی گھفل مل کر رہیتے۔ خدا آپ کو سختی مسلمانوں سے منقد کر دے۔ آمین۔

س ۲۲۲ تا ۲۲۳: حدیث غینہ مسئلہ اہل بیتی کسفینۃ نوح من رکبہ ان جا و من دمیر کبہ اہل دن سے متعلق ہیں اور یہ کمزوریا موضع ہے لہذا سوالات ختم ہو گئے تفصیل یہ ہے کہ روایت مسدر ک کی ہے۔ اسکا ایک روایی مفضل بن صالح ہے۔ ذہبی فرماتے ہیں صرف ترمذی نے اس سے روایت کی۔ سب سے اس کو ضعیف کہا ہے۔ (مسدر ک مہم ۲۲۳)۔

امام بخاری اور ابو حاتم اسے نہیں الحدیث کہتے ہیں۔ ترمذی کہتے ہیں اہل حدیث کے ہاں ثقہ نہیں ہے۔

وقال ابن حیان یروی المضطربات ابن حیان کہتے ہیں ثقہ لوگوں سے غلط و عن الثقات فوجب ترک الاحتیاج بے معنی روایتیں کرتا ہے تو اس سے دليل بہ۔ (تہذیب التہذیب ص ۲۲۳) نہ پڑنا واجب ہے۔

س ۲۵: آپ کے ہاں علمگو مسلمان کو کافر کئے سے آدمی کافر ہو جاتا ہے اسی بناء پر آپ یزید اور قاتلان حسین کو کافر کئے سے خاموش ہیں تو پھر شیعوں کو کافر کہ کر قتل عام کیوں کرایا؟

ج: جب کوئی شخص کلمہ پڑھتا ہے اور سب ایمانیات کا اقرار کر لیتا ہے اور سایق کفر یہ مذہب و عقائد سے تو یہ کر لیتا ہے تو مسلم ہو جاتا ہے۔ اسلام اس کی جان و مال اور عزت کا محفوظ ہے اور بخش چوری، زنا، قتل و فیروہ کا ارتکاب کرے تو اس فعل سے فاسق ہو جاتا ہے کافر نہیں ہوتا۔ الایہ کہ گناہ جائز کم جعلے۔ پھر شرعی، عد، قصاص وغیرہ کی سزا

دنیا میں باقاعدہ پالے تو آخرت میں پاک و بری سمجھا جائے گا۔ اب رہادھن جنظام اس سب ایمانیات کا انکار کرے مگر دل سے کسی بات کو سجانہ سمجھے وہ منافق ہوتا ہے۔ ایسا شخص انکار میں بھی کسی چیز کا انکار کر دے یا فرقہ عقیدہ ساتھ ملا دے تو مرتد اور کافر سمجھا جائے گا۔ جیسے منکرین زکوٰۃ اور متنبی کذاب کو مرتد قرار دے کر جگہ کی گئی شیعہ کروہ کو کہتے ہیں۔ عمد اول میں شیعہ عثمان، شیعہ علی، شیعہ معاویہ تین گروہ تھے۔ سب کو کافر نہیں کہا گیا بلکہ سب سے پہلے شیعہ علی کے اس سبائی غالی گروہ کو حضرت علیؑ کا فرمان ملا دے کر آگ میں جلا جاؤ پ کورب متشکل کشا اور خدا تعالیٰ صفات والا کہنے لگے۔ پھر وہ جو قرآن کے منکر بنے، دنیا میں موجود قرآن کو بدلا لہوا اور کفر کے متوفی سے بھرا ہوا مانا اور اصلی قرآن کے متعلق یہ عقیدہ لکھ لیا کہ وہ تو اماموں نے صرف اپنے پاس چھپا رکھا تھا اور اب مدد گئی کے پاس نہیں ہے۔

جو لوگ ۳۔ ۵، افراد کے سواتام صحابہ کرام کو مرتد یا منافق کہیں۔ حضرت ابو بکر صدیق کی ایمانی صحابت کا انکار کریں۔ نصوص اور اجماع بحق سے ثابت خلافتوں کا انکار کریں۔ ان کا بھی یہی حکم ہے۔ جو اپنے بارہ اماموں کو رسولوں سے افضل اور حسنور کے برابر درج ہیں مانیں اور ان کو معصوم، مفترض الطاعة صاحب وحی و کلمہ کہیں اور ان سے اختلاف رکھنے والے کو کافر کریں۔ وہ چونکہ ختم نبوت کی حقیقت کا انکار کرتے ہیں یا شرک فی الرسالت کرتے ہیں لذا وہ بھی کفر سے بچ نہیں سکتے۔

یزید سے ان کفریات کا صد و نینیں ہوا۔ قاتلین حسین، قاتلین عثمان میں سے مفاد پڑ لوگ تھے۔ لہذا ہم ان کے دین دایمان کی گوئی ہی نہیں دیتے۔

اب کچھ شیعوں کو ماضی میں کافر کہا گیا یا مسلمانوں پر چڑھائی کے رد عمل میں ان کا کہیں قتل ہوا تو اسکی وجہ طاہریوں ورنہ مطلقًا شیعوں کو نہ ہم کافر کتے ہیں نہ قتل کرتے ہیں۔

س ۲۶۱: کیا کوئی شیعہ اہل بیت منکر کلہر ثابت ہے؟

ج: فقطوں کا تو منکر نہیں جیسے مرزائی نبوت محمدیہ کا منکر نہیں کسی عمدہ میں برداشت اضافہ اور شرک بھی، کفر ہوتا ہے جیسے مرزائی مرزائی کوئی ماننے سے کافر ہو گئے اسی طرح امام کا کلمہ بنالیسے سے شیعہ نے شرک فی الحکم کا جرم کیا اور مسلمان نہ رہتے۔

س ۲۶۲: خلافت کو یا اصول دین سے مانیں یا ہم سے بھگدا چھوڑیں۔  
رج: ان دوساروں کا جواب "ہم سنی کیوں ہیں؟" سوال ۲۶۳ میں دیکھئے۔ خلافت کو بالکل توحید و رسالت کی طرح اصول سمجھنا ہی شرک فی النبوت اور حجگڑے کا باعث ہے۔ فروعی مانیں تو سنی شیعہ نزارع ختم ہو جاتا ہے۔

س ۲۶۴: اگر پیر جیلانی کے احتقاد میں معاویہ کے گھوڑے کے نئم کا خبر باعث نجات ہے تو ناک کر بلکہ احترام پر شیعہ پر کیوں اعتراض کرتے ہو؟  
رج: اس گھوڑے پر جہاد فی بیبل الشدھا اور کوئی کافر پر چڑھات پر فضیلت ہوئی۔ اگر حضرت امام حسین کے گھوڑے کے غبار کے متعلق آپ بھی ایسا کہیں ہمیں کوئی اعتراض نہیں لیکن صدیوں بعد آپ تے ایک جگہ سے ٹھی کریدنی شروع کی اور اس کی مکیاں بتا کر (بتوں کی طرح) پر جنی شروع کر دیں۔ حالانکہ یہ کوئی نیقین نہیں کہ یہیں سے امام حسین کا گھوڑا اگر رکھتا اور دشمنوں کے گھوڑے نہ گزرے یا ان کا پلیدخون اس مٹی میں جذب نہیں ہوا۔ اہل بیت تو شیدیا اسی تھے۔ دشمنوں میں سے کسی حیثیت مندر نے اس بندگ کو محفوظ و معین اور متبرک بنایا تھا؛ جب محض وہم ہی وہم ہے تو اسے یقینی سمجھنا اور شرک و بدعت کا کار و بار چکانا قابل اعتراض ہے۔

س ۲۶۵: جب خلیفہ راشد کے دشمن کی شان ایسی ہے تو وہ میرے خلفار کے دشمنوں پر طغیہ زمیں کیوں نکر دست ہوگی؟  
رج: حضرت معاویہ کی فضیلت اور تمدن سے براہت ہو چکی۔ شیعہ وہنی خلفار کا افسار کرتے ہیں تو ہم مرغ گرفار ہو کر اپنی نزا پاتا ہے۔ لہذا ہم خلفار اشہر کے دشمنوں پر ملعون ہو چکتے ہیں۔

س ۲۶۶: حضرت علیؑ نے خلفار شلاش کے نام جو بیٹوں کے نام رکھے ان سے خلفار کی فضیلت ثابت نہیں ہوتی جیسے آپ کے ایک بیٹے کا نام عبد الرحمن تھا اسی طرح امام حسن اور زین العابدینؑ نے عبد الرحمن نام رکھا۔ کیا ان کو قاتل امیر المؤمنین سے محبت تھی؟  
رج: نام دواعتبار سے رکھا جاتا ہے۔ ۱۔ فی نفسہ نام کا گفوم واستعمال اچھا ہو، اور شرک عار کھنے چکم بھی ہو جیسے عبد اللہ، عبد الرحمن وغیرہ۔ یا بالفرض کسی شکن کے بھی نام ہوں یہ اپنے معنوی گفوم و فضیلت کے لحاظ سے رکھے جائیں گے۔

۲۔ نام کے الفاظ میں تو خاص صرح و ذمہ ہو مگر اپنے کسی بزرگ محظوظ کا مذہب نام ہو تو یہ نام بزرگ کی عقیدت و محبت ظاہر کرنے کے لیے رکھا جائے گا۔ اب ابو بکر، عمر، عثمانؓ کے جو نام حضرت علیؓ نے یا حسین نے اپنی اولادوں کے رکھے۔ وہ ان کے پہلے مسمی سے عقیدت کی وجہ سے رکھے۔ ورنہ نام میں فی نفسِ فاطمی حسن نہ ہو۔ شرع نے بھی متحب نہ بنایا ہوا وہ بھی دشمنوں کا خاص نام تو اسے کون رکھ سکتا ہے؟ شیخوں کے ہاں عبد الرحمن، اشمر، ابو بکر، عمر و عثمان کا نام آج بھی نہیں رکھا جاتا کیونکہ دشمنوں کے نام ہیں معلوم ہر اک اہل بیت کے ہاں ابو بکر و عمر و عثمان محترم تھے تبھی ان کے نام رکھے۔

س ۳۴۳) : مُحَمَّدْ نَمَاءُ ، کائنات کا بتریں نام ہے جبکہ قاتل حسین و اہل بیت محمد بن اشعث کا یہ نام تھا۔ تو کیا اس کی فضیلت کا سبب ہے؟

رج : یہ نام فی نفسِ بھی محظوظ ہے اور ذات کے لحاظ سے بھی۔ دوست و دشمن ہر کوئی رکھتا ہے اور صرف نام و نسبت پر فضیلت یا نجات کے (شیعہ عقیدہ کے مطابق) ہم قاتل نہیں شکر ہے کہ ایک کڑی شیعہ اور فرزند شیعہ کو اپنے قاتل حسین مان لیا۔ اپنی کتابیں غور سے دیکھئے۔

س ۳۴۴) : اگر اپنے کافروں میں لیا جائے تو ظفار شلاشؓ نے اپنی اولادوں کے نام اہل بیت کے اسم پر کیوں نہ رکھے کیا ان کو اہل بیت سے محبت نہ تھی؟

رج : کچھلا عقیدت مدد پیدے محظوظ بزرگ کا نام رکھتا ہے۔ کچھلے (حسین و علیؓ) جب پہلوں کی اولاد ہوتے وقت یا پیدا نہ ہوئے تھے یا شریت و بزرگی کو نہ پہنچے تھے تو کوئی کیسے ان کے نام رکھتا۔

مع هذا حضرت ابو بکرؓ نے ایک بیٹے کا نام محمد اور بیٹی کا نام کلثومؓ اسی عقیدت سے رکھا۔ حضرت عمرؓ نے اپنی بیٹیوں رقیہ، فاطمہ، زینب کے نام اسخنفور کی بیٹیوں کے نام پر رکھے۔

حضرت عثمانؓ کے دو بیٹے عبد اللہ اصغر بن رقیہ بنت رسول اللہ اور عبد اللہ اکبر حنوز کے بیٹیوں کے نام پر رکھے گئے اور فرم نام کی دو بیٹیوں اور عائشہ کے نام سمیات سے عقیدت کی بنان پر رکھے گئے۔ (تفصیل ریاض الن拂ه از محب الطبری سے لی گئی)۔

س ۳۴۵) : کیا انہم کا اپنی اولاد کا یہ نام رکھنا یا ثابت نہیں کرتا کہ شیعہ کو ان ناموں

سے کدورت نہیں بلکہ ان کے افعال و مسیمات سے ہے اب پھر کیوں کہتے ہیں کہ شیعہ شلاشؓ کا نام سننا گوارہ نہیں کرتے؟

رج : ظفار شلاشؓ کے نام اہل بیت و ائمہ نے رکھے جو ان کے عقیدت مدن تھے شیخوں نے اپنی اولاد کے کبھی یہ نام نہ رکھے، کیونکہ وہ ان کے دشمن اور مذہب ائمہ کے مخالف ہیں۔ اپنی ۱۲ صدیوں کی تاریخ میں ۱۲ ایسے شیعہ بتائیں جھوٹوں نے یہ نام رکھے۔ اگر شیعہ واقعی اہلیت کے محب اور ان کے مذہب پر ہیں تو اولاد کے نام ابو بکر، عمر و عثمان رکھیں۔ سنتی شیعہ اخاود کا نسخاً اکیر ہے۔

س ۳۵۴) : روڈر کافی میں ایک واقع کی بنیاد پر اپ کہتے ہیں کہ امام زین العابدینؑ نے تے زینید کی بیت کر لی۔ کیا اپ کسی معتبر تاریخ سنی و شیعہ سے ثابت کر سکتے ہیں کہ زینید مدینہ میں آیا؟

رج : بیت کے لیے مزوری نہیں کہ زینید مدینہ آئے تب ہو۔ دشمن میں یا باسطہ نائب مدینہ میں ہو سکتی ہے۔ حضرت حسنؓ کے (سابقاً مذکور) فرمان پر ایمان لا لائیں کہ ہم میں سے ہر ایک نے سوائے مدی کے اپنے وقت کے خلیفہ کی بیت کی ہے۔ (جلدار العيون) درائل یہ بات خدا کو تباہت سے طے ہو گئی تھی۔ تاریخ طبری ص ۲۸۲ پر ہے:

کہ زینید نے مسلم بن عقبہ کو مدینہ بھیجی و وقت یہ وصیت کی تھی :

علی بن حسین کا خیال رکھنا، اس سے جنگ نکرنا اس سے بہترین سرکرنا اور اپنی مغلیبی کے قریب بٹھانا۔ اس یہے کہ اس نے بغاوت میں کچھ حصہ نہیں لیا جس میں درے

لوگ داخل ہو گئے میرے پاس اس کا اطاعت نامہ کیا ہے۔ حضرت زین العابدینؑ کو یہ پتہ رکھا کہ زینید نے مسلم کو خاص وصیت کر کے بھیجا ہے۔ جب بزم امیر شام کی لفڑی نکلنے کے تو زین العابدینؓ کو مردان نے پہنچا مان خاطلت کے لیے دیا تھا اور اس کی بیوی عائشہ بنت عثمان عن علان کے ساتھ اپنے گاؤں چلے گئے..... اور اس کے بچے اپنی سواری پر اٹھا لے کہ مدینہ سے اس یہے چلے گئے کہ اس بغاوت میں شرکت کونا پنڈ کیا۔ (طبری ص ۲۸۵)

روڈر کافی ص ۲۳۳ (جہاں بقول مشائق بیعت زینید کرنا مرقوم ہے) مجھی نے کھلائے:

"یہ عجیب بات ہے کیونکہ سیرت نگاروں کے ہام شوریہ ہے کہ خلافت کے بعد یہ ملعون ہی نہیں آیا بلکہ شام سے ہی نہیں نکلا یہاں تک کہ مرکر دوزخ میں داخل ہوا۔ شاید یہ واقعہ ملعون کے والی مسلم بن عقبہ کے ساتھ پیش آیا جسے نزیدتے اہل مدینہ کے ساتھ جنگ کے لیے بھجا تھا اور واقعہ حربہ پیش آیا اور بیلا شب یہ بات منقول ہے کہ حضرت علی بن حسین اور مسلم بن عقبہ کے مابین اسی قسم کا واقعہ پیش آیا تو بعض راویوں پر مشتمل ہو گیا کہ مسلم کے بجائے نزید کا نام لمحہ دیا۔) انتہی۔

راقم الطوف حبہ محمد عرض گذار ہے کہ یہ بات قرین قیاس ہے اور طبری ص ۹۳ پر واقعہ یوں لکھا ہے کہ جب حضرت علی بن حسین مسلم کے پاس آئے تو اس نے اندر کر مر جباد اصلہ خوش آمدید کی پھر اپنے تنگت اور قالین پر بٹھایا اور کشنہ مکا امیر المؤمنین نے پلے سے مجھے آپ کے متعلق دعیت کی ہے اور کہا ہے کہ ان (باغی خشیوں نے مجھے الجاکر تیری دلداری اور صلد رحمی سے روکا ہے پھر کشنہ مکا شاید تھا راست اہل خانہ گھبرا گئے ہوں۔ نزین العابدین نے کہا جی ہاں خدا کی قسم پھر کشنہ مکا شاید تھا راست اہل خانہ گھبرا گئے ہوں۔ نزین العابدین

اطاعتِ بزرگ اور بغاوت سے کثارہ کشی تو آپ پلے سے کیے ہوئے تھے مسلم نے اس ملاقات میں عزت و احترام سے سب باقی کی تصدیق کی۔ بقول سعودی قدوس پر گرامیوب ہو کر معدود رست کی مروان وغیرہ بغاہمہ کی مدد کر کے ملائیں کا ثبوت دیا۔ بس اسی چیز کو شیعہ راویوں نے جل کر واقعہ صحیح کر کے نزید یا ولید کا زین العابدین کو ڈرانا اور نزید کا خود کو غلام جو گھوکنا، چاہے نتھو، چاہے رکھو کا انتیار دینا نقل کر دیا ہے تو وہ کافی کا یہ واقعہ بیعتِ اصل کے لحاظ سے سچا ہے۔ الفاظ اور ادایتگی میں بعض و عناء سے صحیح شدہ ہے۔

## فقہی مسائل

(صرف بالائی مکار مطالعہ کریں)

س ۳۳) ؟ علام وجید الزمان اہل حدیث نے کنوذ الدقاائق ص ۱۳ پر لکھا ہے کہ مردار اور خنزیر کی ہڈی پاک ہے جب سورا اور مردار کو قرآن نے حرام قرار دیا ہے تو عالم صاحب نے ایسا کیوں تحریر کیا ؟

رج: آخر عمر میں شیعہ ہو گئے تھے اس لیے ایسا لکھا اور مسلمانوں کے ہاں سب سورا جزا سیت بخس ہے۔ ہاں شیعہ کے ہاں خنزیر کے بالوں کی رسی پاک ہے اس سے کنیں سے پانی نکالنا، وضو کرنا درست ہے۔ (فروع کافی ص ۲۵ و ص ۲۶ اطہار)

نزیر بال اور پشم سب پاک ہیں۔ ایضاً - الفقيہ منہ پر ہے کہ جس کپڑے پر شراب اور خنزیر کی چربی بگی ہو اسے دھونے بغیر نہ از پڑھنا بائز ہے۔

نزیر خنزیر کی ہڈی کا پاک ہونا عالم کا اپنا اجنباد ہے کیونکہ وہ پسے غیر مقلد ہے۔ باقی سب اہل مذاہب اور مقلدین سور کی ہڈی بال، چھڑا ہر چیز کو بخس کہتے ہیں۔ کیونکہ قرآن نے اسے "رجس" گندگی کہا ہے۔

س ۳۴) : ہر زندہ حیوان ظاہر الحجم ہے۔ (فقہ مالکی)

رج: مطلب یہ ہے کہ لحاب، پیسہ اور پانی سے بدن گیلانہ ہو، لختگ ہو۔ تو ایسا کہ وغیرہ کپڑوں سے چھوپ جائے یا اس پر ہاتھ لگ جائے تو کپڑا اور ہاتھ پلیانہ ہوں گے۔ عموم بلوی بیں سولت کے لیے امام مالک کا یہ فتویٰ ہے دیگر انکر کا نہیں۔

س ۳۵) : کتنے کے جھوٹے پانی سے وضو کیوں جائز ہے تمکن کیوں نہیں ؟

(ماشیہ بخاری ص ۲۹)

رج: ۵) فی صد احباب کے ہاں یا پانی بخس ہے دیگر مذاہب میں بعض مطاعاً جائز نہیں۔ بچہ آپ نے خیانت کی کرتا تھا ہی تمکن کرنے کی بات نہیں لکھی ورنہ بخاری میں ہے

فی دبیرہ قال ذلک لہ قلت تفعیل میں لواطت کرے۔ امام نے کہا یہ اسے جائز ہے۔ میں نے کہا آپ ایسا کرتے ہیں۔ کہا  
قال انالا نفع علی ذلک۔ (فروع کافی ص ۲۳۷)  
فقرشیعہ کی معترکت کتب المختصہ المتفق علیہ مصنف علامہ ابن الحسن الھنفی المحتفظ  
۶۷) کتاب النکاح ص ۱۹ پر ہے:  
الثانية - دطی الزوجة في الدبیر  
فیہ روایات ان شہرہما العجواز  
علی السکراہیة -  
س ۲۳۸ تا ۲۴۰ کے بابت روایات و اہمیہ درمنشور۔

رج، و منشور طبقہ رالعہ کی ایسی کتاب ہے جس میں رطب و یابیں، غلط و صحیح سب  
کچھ ہے کیونکہ مصنف علیہ الرحمۃ نے پہلے کسی بھی موضوع پر ثابت و منفی تکمیری ہوئی روایات  
کو جمع کیا تھا پھر دوبارہ نظرثانی تصحیح یا تذکیر و تتفقیع کی۔ موت نے ملت نہ دی اور وہ  
اسی طرح چیپ کراہی بدعت کا لگھات بن گئی۔ پھر ترتیب مذاہب سے پتہ چلتا ہے کہ  
وہ بالعلوم پہلے تصحیح ترین ما ثور روایات تفسیر نقل کرتے ہیں پھر دوم و سوم نمبر پر ضعیف و غلط  
سب کچھ لکھتے ہیں۔ جو کچھ انھیں ملے پھر سنڈ کھکر پڑتا ہے صحت کی ذمہ داری قاری پر ڈالتے ہیں۔  
آیت نساء کم حرف لکھم فاتوا حرم شکم انی شمشتم د تحراری  
بیویاں تحراری کھیتی ہیں اپنی کھیتی میں جیسے چاہو آؤ) کے تحت امام سیوطیؓ نے سب  
سے پہلے تصحیح تفسیری روایات پر نقل کی ہے:-

\* انسانی، طبرانی، ابن مدد ویر نے ابوالنظر سے روایت کی ہے کہ اس نے نافع مولیٰ ابن عمرؓ سے کہا۔ آپ پر کافی لے دے ہو رہی ہے کہ آپ نے ابن عمرؓ سے اتنیان نساء فی الدبر کا فتویٰ نقل کیا ہے فرمایا کہذبواھلیٰ۔ لوگوں نے مجھ پر جھوٹ باندھا ہے۔ میں حقیقت حال بتاتا ہوں۔ ابن عمرؓ قرآن پڑھ رہے تھے میں پاس تھا جب نساء کم حرث لکھ تک پہنچے.... تو کہنے لگے اے نافع کیا تو اس آیت

یہ زہری کا قول ہے۔ سفیان ثوری قرآن سے استدلال کرتے ہیں کہ جب تم پانی نپاؤ تو تم کردا۔ یہ پانی تو ہے مگر دل میں کھٹک ہے۔ لہذا وضو و تمیم دونوں کیے جائیں۔ مولانا احمد علیؒ استدلال کی وجہ یہ بتاتے ہیں چونکہ مار نکره تحت الفاظ ہے۔ لفظ کے سیاق میں ہے تو عام ہوگی۔ (لفظ کوئی بھی پانی نپاؤ) تو تخصیص دلیل سے ہوگی۔ لہذا احتیاطاً تمیم کا بھی اضافہ کرے۔ کیونکہ مار مٹکوں کے ہے۔ عبادت میں احتیاط چاہیئے اور شیعہ کے ہاں تو کتنے کے لئے ہر کے پانی سے وضو ہائے ہے۔ الاستبصر ص ۱۹ پر وارد ہیت ہے کہ امام صادق عؑ سے پوچھا گیا کہ جس پانی کو کستنے، بلی نے لکا ہو یا اس سے اونٹ وغیرہ حاولوں نے پانی پیا ہو کیا اس سے وضو یا غسل کیا جائے گا؟ فرمایا ہاں مگر یہ کہ اس کے علاوہ اور پانی ملے تو اس سے

س، ۳۹، بـ۲، بـ۱] کوئی سنتی سورکا گوشت کھانے کیاحد شرعی لگتی ہے اگر حد نہیں  
لگاتے تو نہیں کوچم الخنزیر کھانے میں کیا عذر رہے؟  
ج: گوشت کھانا حرام ہے مگر حرام خوری پر شرعاً حد نہیں لگاتی رسود و رشوت اور  
مردا خوری پر آپ کیاحد لگاتے ہیں؟ ہماں تعزیری سزا ۳۹ مگر ٹکے تک دی جاسکتی ہے  
ابن سنت نص قطعی کی بنار پر چم خنزیر نہیں کھا سکتے یہ شیعہ نہیں کہ حرام کھا کر موئخوں پر ہماخت  
ج: اغا [کامک] عن اکا سمایا

س ۲۷۳، ۲۷۴ کیا طبی فی الدیر جائز ہے؟ تو خلاف فطرت کام کیسے جائز ہوا؟  
ج: ناجائز و حرام ہے۔

س ۲۳۷ : اگر ناجائز ہے تو ابن عثیم نے جواز کا فتویٰ کیوں دیا؟  
 رج : بہتان مخصوص ہے ہم پلے تروید کر پکے ہیں درمنشور کا تاریخ غلط کیا ہے۔  
 بلکہ وطنی فی الدین خود شیری کا محبوب مشغل ہے۔ فروع کافی ص ۲۳۷ پر ہے۔  
 میں نے امام رضا سے پوچھا آپ کے ایک غلام نے مجھے آپ سے سلک پوچھنے  
 کا حکم دیا ہے کیونکہ وہ ذرا اور آپ سے شرعاً تابا ہے۔ امام نے کہا کون شامل ہے؟  
 قلت الرجبل یا قی امرُّتَه میں نے کہا ایک شخص اپنی بیوی کی مقد

کاشان نزول جانتا ہے میں نے کہا نہیں، تو کنے لگے ہم قلیشی جب مدینہ آگئے اور انصار کی عروقون سے شادی کی۔ ہم نے حسپ منشار جام کرنا چاہا تو انہوں نے ناپند کیا اور بڑا قبضہ جانا کیونکہ الفماری عروقون سے یہودی عروقون کی طرح صرف پلوکی سمت سے دستی پشت سے نہیں، جام کیا جاتا تھا۔ تو اللہ تعالیٰ نے دناء کے حوث لکھ اتاری (رکھتی میں چاروں سمت سے آسکتے ہو۔)

۲۰۔ دارمی نے سید بن یاسار سے روایت کی ہے کہ میں نے ابن عمرؓ سے کتابمیں متعلق آپ کیا کہتے ہیں؟

قال و ما التحیض فذکر الدیر ابن عمرؓ کتابمیں کیا چیز ہے؟ سائل نے قال و هل یفعل ذلك احد دبرزنی کا ذکر کیا تو ابن عمرؓ کیا کیونکہ من المسلمين؟ (دریشور م ۲۶۵)

مسلمان ایسا بھی کر سکتا ہے؟ ان دو تفصیلی روایتوں سے پتہ چل گیا کہ ابن عمرؓ پر یہ بتان محض ہے جس نے عبی لگایا یا لکھا ہے وہ بڑی ہیں۔ جانب پشت سے مقام توالی میں جام کے قاتل تھے جس کی اجازت قرآن نے دی مگر غلط فہم راویوں اور شیعوں نے اسے بگاڑ کر طعن بنادیا۔ اسی طرح امام مالکؓ اور امام شافعیؓ پر یہ بتان محض ہے ان کی کتب برتاؤ دید کرتی ہیں۔ مس ۲۹: بیوی سے مراجعت کی ایک سورت؟

رج: فتاویٰ برہنہ میں توبی صورت مکرہ لکھی ہے۔ ہاں یہ مذہب شیعہ کی تعلیم ہے اور وہ فرضے بلیو پرنٹ نظارے کرتے ہیں اور ایک دوسرا کی شرمنگاہ کو بوس دیتے ہیں شیعہ کی معتبر ترین کتاب فروع کافی م ۲۹ باب النواذر (طبعہ ایران جدید) میں ہے کہ علی بن جعفر نے ام الابحسن (رض) سے مسئلہ پوچھا:

عن الرحيل يقبل المرأة کر ایک شخص عورت کی شرمنگاہ چوتا ہے؟

قال لا بأس۔ امام نے فرمایا کچھ حرج نہیں۔

اثنا عشری عورت کی شوت تحد سے زائد ہوتی ہے تمہی تو ان کے لیے متغیر جائز ہوا۔ وہ جواباً اپنے مزہیں کیے..... ہے ہے یہ گنبد کی صداجی کی ولیی سنی

دوسری روایت میں ہے کہ امام صادقؑ سے پوچھا گیا:

اینحضر الرجل ای فرج امر و نہ کیا آدمی جام کے وقت بیوی کی شرم کا وہ ہو جامعہا۔ قال لا بأس۔ (لکھتا ہے فرمایا کوئی حرج نہیں۔ لذت تو وہل اللہذا لا حدود مرف اسی شکل میں ہے۔ (ایضاً)

س ۲۵: اسی فتاویٰ میں ہے مالکؓ اگر بعلم خود یا مشکو خود لا اولاد کند صحت است رج: یہ بات بھی شیعہ مذہب کی قیلم ہے فروع کافی سے ہم عبارت لکھ کے ہیں کہ لا اولاد زن پر کوئی گناہ نہیں ہے تو بعد یہ کیسے؟

اسلام اور مذہب اہل سنت میں حرام ہے اور قاعل کو دیوار وغیرہ سے گل کر قتل کی سزا ہوگی۔ امام ابن حزم کہتے ہیں اس کی وجہ بہتر میں علمارے اختلاف کیا ہے کچھ دونوں کو اگ میں جلاستے ہیں کچھ دونوں کو بلند پیارہ وغیرہ سے گرادینے اور پتھر پرانے کے قائل ہیں۔ کچھ معمول پر جرم کہتے ہیں خواہ محسن ہو یا اور قاعل کو اگر محسن ہو تو حجم و زمانہ کی سزا کوڑے تکوڑے ہے اور کچھ تصریح کے قائل ہیں۔ (ملکی ابن حزم ص ۲۷۸)

س ۲۶: اجنبی عورت سے دبرزنی؟

رج: گناہ ہے۔ تصریحی سزا ہوگی۔ حد خاص، یعنی شگاری وغیرہ، اس لیے نہیں ہے کہ یہ فعل عین زنا نہیں ہے کیونکہ صحابہ کرامؓ نے اس کی سزا میں اختلاف کیا ہے۔ آگ میں جلاتا، دلواہ رکوندا، اونچی جگہ سے گل کر لگاتا رہ پتھر رہتا اور زنا کی حقیقت بھی نہیں پائی جاتی کیونکہ اس سے نہ حرجی پیدا ہوتا ہے، نہ سب شتبہ ہوتا ہے۔ (ہدایہ م ۵۶)

علوم ہو اک اس فعل خبیث پر حد تو نہیں مخواہ کشیدہ الفاظ کی تصریح حد سے بھی سخت ہے۔ صاحبینؓ کے فتویٰ میں اجنبیہ سے دبرزنی اور کسی سے لا اولاد پر حد ہے۔ محسن ہو تو حجم ہے درست ۱۰۰ کوڑے ہیں۔ امام شافعیؓ کے ہاں لوٹی کو قتل کیا جائے گا۔

(البجھرة النیڑہ ص ۲۲۶)

س ۲۷: مردہ عورت سے زنا، رُکے سے انعام اور حیوان سے بدلی پر حد شرعی نہیں ہے۔

ج: ہمیں فرضی قلیل الوجود صورتیں ہیں فعل زنا کی تعریف صادق نہیں آتی شرعاً  
میں حتی الامکان حد کوٹلانے کا حکم ہے لہذا سگاری کی حد نہیں ہے ہاں گناہ ہے تعریفی  
مذکورہ بالآخر انہی ہے جسے خائن شیعہ نقل نہیں کرتے کیونکہ یہ تو ان ذاکر و ملکوں کا  
دھندا ہے خود زوہیں آ جائیں گے۔

ہدایہ ۴۷ پر ہے جائز سے بد فعلی حقیقتہ زنا نہیں ہے کیونکہ سیم الطبع اس سے  
متغیر ہوتا ہے یہ توبے و قوفی اور حد سے زائد شوست بھڑکتے کافی تجوہ ہے۔ اس یہے جائز کا ستر  
ڈھان پانہیں جاتا ہاں تعریفی مزادی بلے کی کیونکہ جس حرم پر حد نہ لگ سکے تو تعریفی ہے  
فتاویٰ قاضی خان ۳۶۴ کتاب الحد و فعل فی التعریف میں ہے۔ ”وطی کو اہم ابوحنیفہ کے  
ہاں تعریفی مزادری اور صاحبین کے ہاں طی کو حد زنا لئے گی اور اگر مفعول ہے باعث ہو تو یہی  
تعریف یا حد زنا جاری ہوگی ۴۸

تعریفی کوڑے ۳۹۔ ۵۔ ۹، ہیں اور تعریف کی ضرب زانی کی ہر جیسے سخت  
ہے۔ (ایضاً)۔ شید کے ہاں بھی حد نہیں کوڑوں کی سزا ہے۔ (الفقیر)

س ۳۵، ۳۶، ۳۷، ۳۸، جیوان سے بد فعلی پر روزدار پر کفارہ نہیں۔ (فاضی خان)  
ج: فعل کی حرمت اور مزرا کا واجب تو واضح ہے مگر کفارہ شرعاً نے اس شخص  
پر لاگو کیا ہے جو روزہ رمضان مددگار ہانے پینے اور جامع سے توڑے۔ بالا صورت ان میں  
نہیں آتی تو کیا شیعوں کی طرح تاجائز قیاس کر کے مسئلے بدال دیئے جائیں؟

شید کی الفقیر ۳۷ پر ہے کہ امام باقر سے جائز سے بد فعلی کرنے والے کے متعلق  
مسئلہ پوچھا گیا تو فرمایا یعجل دون الحد و یفرم قیمة البهيمة لصاحبها۔  
کوڑے کے لگائے جائیں، حد نہیں اور بالکل کو جائز کی قیمت کاتا و ان ادا کرے۔ اخ

معلوم ہوا کہ بعینہ زنا نہیں تو کفارہ بھی صائم پر عائد نہ ہوگا۔ آئم ہو رکھنا کے

ذہب شید کی بے حیانی، عیاشی اور ہوس رانی کا کیا کہنا کم تعدد دوریہ کے نام سے  
دس بیس شید ایک عورت سے چھٹے رہتے ہیں۔

فاضی فراشہ شتری نے مصائب النواصیب میں لکھا ہے:

نوائیں: ہم شیعوں کی طرف یمنسوب ہے کہ بہت سے آدمی ایک رات میں ایک  
عورت سے متکریں، غواہ عورت کو حیفہ آتا ہوا بندہ ہو چکا ہوا سے میں خیانت کر کے ایک قید  
چھوڑ دی ہے:

وَذَلِكَ أَنَّ اصحابَنَا قَدْ خَصُوا وَهُيَ كَرْهَارَ شَيْءَ عَلَارَ نَمَّ مَعْدَهِ إِنَّا  
ذَلِكَ بِأَمْرِهِ فَتَدَالِيْسْتَ لَا يَعْلَمُهَا عَوْرَتَ سَمَّ كَرْنَافَاصَ كَيَاهَيَهُ جِلَّ كَاهِيفِ  
مَنْ ذَاتَ الْأَقْرَاءِ بَنْدَهُ بَلَى دِيرَحِيفِ دَالِي عَوْرَوْنَ سَمَّ تَهَهَ  
دُورِيْهَ جَاهِزِنَهِنَّ۔

یہ آئسے عورت عموماً صفر ہو گی۔ شید متعہ باز سپوان تو اس کی ہڈیاں بھی توڑ دیں گے۔  
ہے شید پاک بذریب کے یہ کتنے پیارے کام

س ۵۵: لونڈی کی بہن سے نکاح؟ (ہدایہ)

ج: خائن پیشہ شید و صورت مسئلہ کیسے معن کر کے پیش کرتے ہیں۔ ہدایہ کی پڑی مبتدا  
کا ترجیح ہے۔ اب تی باندی جس سے وطی کر چکا ہے۔ کی بہن سے اگر نکاح کیا تو نکاح  
صحیح ہے کیونکہ الہیت والے نے کیا اور محل کی طرف مضاف ہے۔ نکاح تو جائز ہے مگر پہلی  
باندی سے وطی نہ کرے۔ اور منکوح سے بھی وطی نہیں کر سکتا اس لیے کہ منکوح حکماً موظہ بن  
گئی ہے۔ اب اس منکوح سے وطی اس لیے ناجائز ہے کہ دونوں بھین اکٹھی رکھنا جائز نہیں  
ہاں اس وقت وطی کرے گا۔ جب وہ پہلی موظہ باندی کو اپنے اور پرکسی سبب سے عرام  
کرے اشلائیچ دے ہے کہر دے، کہیں بیاہ دے، تب منکوح سے وطی کرے کیونکہ اب  
وطی میں جمع اختین نہ ہوا۔ اور اگر پہلے ملوک سے وطی نزکی تھی تو منکوح سے وطی کر سکتا ہے  
کہ اب وطی جمع اختین کی نہیں ہے کیونکہ باندی ملوک حکماً موظہ نہیں ہے۔ (ہدایہ عربی ۳۷)

عبدات کا مفہوم کتنا واضح ہے اور حکم قرآنی کے مطابق ہے مگر شید خائن یہ باندی نقل  
ہی نہیں کرتا یہ کہ جب تک پہلی باندی کو اپنی ملکیت سے نکال نہ دے۔ اس منکوح سے وطی  
کرنا جائز ہی نہیں۔ صرف نکاح اس لیے درست ہے کہ ایک ایسی عورت سے نکاح کیا ہے  
جس کی بہن نکاح میں نہیں ہے۔ (تو جمع اختین در نکاح نہ ہوا) مگر چونکہ اس سے وطی

کا تعلق ہو چکا ہے تو اس سے وطنی نزکے گاہ تاک حکم قرآنی۔ جمع بین الاخین فی الوطی کے خلاف نہ ہو۔ محروم ہونے کے لحاظ سے بیوی کی ہیں، بھائی، بھتیجی یکساں میں پھر شیعہ ان سے نکاح کیوں جائز کرتے ہیں کیا یہ جمع بین المحدثین۔ (توضیح المائل ص ۲۸۷)

س ۵۵: فتاویٰ برحد نہیں ہے کہ اگر مرد یا عورت ایک دوسرے کی شرکگاہ کو ملیں دہانخونگائیں، تو کوئی عرض نہیں ثابت کی اسید ہے۔ کیا کوئی کٹتے کافی مکمل نہ ہو گیا؟

رج: ماس اور ہاتھ لگانے کا یہ عمل فعل جماع کا مقدمہ اور ذریعہ ہے۔ جب وطنی شرعاً مطلوب ہے کہ طلب اولاد کے علاوہ زوجین کے حقوق کی ادائیگی ہے جو اطاعت شریعت اور وجہ قربت ہی ہے تو ذریعہ جائز ہوا۔ یہ کام سب شیعہ بھی کرتے ہیں ورنہ بغیر شہوت و ترقیک و ماس ان کا لطف کیے علوق کرے تو کیا سب شیعہ کتاب کتے ہیں؟ اب اپنی طرف سے بریکٹ بڑھا کر یہ لکھنا (خواہ ہاتھ کے ساتھ، خواہ منہ کے ساتھ، خواہ زبان کے ساتھ اس کی کوئی تقدیر نہیں ہے)، اپنی شیعہ عادیں بتانا ہے کیونکہ لغت میں تو ماس اور چونا ہاتھ لگانے سے لکھا ہے۔ رہائشیہ کاشش مگاہ کو چوتا اور چائنا تو اس پر سوال ۲۹ کے میں فروع کافی کے حوالے شیعہ امام کا فتویٰ ہم نقل کر چکے ہیں۔

رہائیہ کا پاک ہونا تو یہ مذکوری طرح ہے اور مذہب شیعہ میں یہ سب چیزیں پاک ہیں۔ شیعہ کی اصول اور یہ میں سے معتبر کتاب من لا یکنہ الفقیہ مکالہ پر ہے:

”کہ امیر المؤمنین علیہ السلام مذکوری نکلنے سے دھنو ٹوٹانا نہ مانتے تھے اور جہاں مذکولی لگی ہوتی اسے دھونا بھی لازم نہ کرتے تھے۔ مروی ہے کہ مذکوری اور ودیٰ (مرد و عورت کی رہائیہ) مذکور اور کھنکاری کی طرح ہے اس سے زکپڑا دھویا جاتے زغمون تناسیل“ انتہی بالظہر۔

اب جس مذہب میں یہ رہائیہ ذکر و شرم گاہ مذکور کی طرح پاک ہے اور وہ ایک دوسرے کی شرم گاہ کو پوچھنے کو جائز کرتے ہیں تو یہ رہائیہ چائنا ان کو شد کی طرح کیسے لزت نہ دے گا۔ ششم، ششم۔

۰ یعنی المسک حنفی مسلمان تو مذکوری، رہائیہ، رہائیہ اخون کو ناپاک کرنے اور بدنه و بیاس سے دھونے کے قائل ہیں۔ (بہایہ، عالمگیری، صحیحین کتاب الطمارت)

س ۵۵: جو شخص رُنگ کے یا پوتے کی لونڈی سے جماع کرے اس پر کوئی حد نہیں اور جرام جانتا ہو۔

۲۔ اگر شوہر دیوار عورت سے نکاح کرے، پھر جماع کرے۔ اگر پسہ ملال ہونے کا دعویٰ نہ کرے تب بھی اس پر حد نہیں۔ (فتاویٰ قاضی خاں)

رج: پہلی صورت میں اس کے لیے اس حدیث سے شبہ کا ثبوت ملتا ہے کہ تو اور تیرا مال (لونڈی) تیرے باپ کا ہے۔ اس سے شبہ ملکیت ہوا تو گو فعل حرام اور قابل تعزیر ہے مگر سگداری کی حد نہیں ہے۔

۳۔ دوسری صورت میں اسے پہلے نکاح کا علم ہی نہیں تو نکاح فاسد ہو گیا۔ اس سے بھی حد مطلی باتی ہے اسے بے خبری کا دعویٰ کرنے کی کیا ضرورت ہے جب کہ فرقی مخالف اس کا ممکن نہیں ہے۔ فرق شیعہ میں اس کی مثال اس باندی کی سی ہے کہ کوئی شخص دو باندیاں، جو دوہیں ہوں، خردے ایک سے وطنی کرے پھر دوسری سے بے خبری ہیں وطنی کرے تو پہلی حرام نہ ہوگی۔ (من لا یکنہ الفقیہ ص ۲۸۷) تو لامی کا فائدہ اسے ہو گا۔

شیعہ کے ہاں بھی ایسے شخص پر حد نہیں ہے۔ ہے کوئی مجتہد جو حد ثابت کر دکھائے؟ پہلے مسئلہ میں تو شیعہ کی بے جانی پاکل واضح ہے کہ وہ اس باندی کو بیٹھے، پوتے پر حرام نہیں کرنے جیسے بیٹھے کی مزیدی عورت یا لونڈی کو باپ پر حرام نہیں کرتے۔

فرفع کافی ص ۲۸۷ پر ہے امام باقر نے فرمایا اگر کوئی شخص باپ کی بیوی دسویلی یا اسی مان) سے زنگرے یا باپ کی لونڈی سے زنگرے تو یہ اپنے فاؤنڈ پر حرام نہ ہو گی اور باندی اپنے ماکن پر حرام نہ ہوگی۔ الفاظ سے بتائیے جب یہ دعائی شریعت جعفریہ میں یا ازہر ہے تو شیعہ اور مجوہی مذہب میں کیا فرق رہا؟

س ۵۵، ۵۹: اگر راقم اس مذہب سے جُدا ہو گیا جس میں خدا غلام و مختار رسول خاطی و گناہ گاڑی یا اخلاق سوز اور خلافِ عقل و غلط ہیں تو کوئی قصور نہیں کیا آپ ایسے مذہب کی اتباع کیوں کرتے ہیں؟

رج: جس مذہب کا خدا رب العالمین وحدہ لا شریک اور وعدے کا پکا ہو جس سے

یَدُوَاللَّمُونِينَ وَلِيَعْنِ الْكُفَّارِ أَبْلَغْتَ كُرْنَا سَنْتَ كَيْوُنْ نَهْیَنْ سَمْجَتْهَ۔  
 رَجْ، آبْ لَوْگُونْ کَی خِیَانَتْ وَلَبْ اِیَانِی کَی اِنتَهَا یَبْتَے کَنْ فَعْلَ کَوْلَیْتَهَ بَیْسْ اَوْ مَفْعُولَ بَلْ  
 دَیْتَهَ بَیْسْ۔ لَیْتَنْ حَضُورْ نَے مَیْنَہُ بَھَرْ کَفارَ کَے اِیکَ گَرْدَہ پَرْ لَعْنَتْ کَی تَهْنِی جَنْهُوں نَے صَحَابَہ کَرامَ کَوْلَے  
 جَا کَرْ شَیْدَ کَرْ دِیا تَحَا اَدْرَانَ مُونَبِینَ کَے لَیْسَ دَعَائِکَ تَهْنِی۔ مَحَرْ اِکَیْسَ اَمَاهَ بَعْدَ یَرْ آبَیْتَ نَازِلَ ہُوَنَیْ لَیْشَنَ  
 لَحَکَ مِنَ الْأَمْرِ شَیْئِیْ "أَوْ يَسْوُبُ عَلَيْهِمْ فَأُوْيَعْدُ بِهِمْ"۔ الْآیَتَ۔ آبْ  
 کَوَانَ کَمَعْلَمَتْ بَیْسْ اِنْتِیا زَنَبِینَ چَابَتْهَ خَدَانَ لَوْقَبَکَ تَوْفِیْتَ دَے یَا انَ کَوْعَذَابَ دَے  
 کَیْوَنْکَرْدَہ خَالِمَ تَوْبِینَ ہَیْ۔ دَآلَ عَرَانَ یَکَ عَ۲)

مگر آپ لوگ اس وقتی قرآن سے منسوخ عمل کو دائمی سنت بن کر صرف مسلمانوں پر ہی لعنت کرتے ہیں ان کفار پر کبھی بھی نہیں کرتے جن رسول خدا نے کی تھی۔

اب فتحی طور پر اس کی شکل یہ ہے کہ زندہ معین کا فروں کو لعنت جائز نہیں۔ دلیل یہی آئیت ہے اور کفر پر نے والوں پر جائز ہے جن کا نفس قطبی سے ثبوت ہو جیسے الہام و فیرہ شوافع کے ہاں قوت ہر صبح منون ہے، خفیہ کے ہاں نہیں۔ دلیل یہ ہے کہ ابن مسعود کی روایت ہے کہ حضور نے کبھی قوت فرمیں نہیں پڑھی، بلکہ ایک ماہ کے واجس کا ذکر اوپر روایت میں ہے۔

اس وقتی سنت پر عمل اپ بھی ہم مسلمان کرتے ہیں۔ جب مسلمانوں پر خاص آفت آجائے تو صبح کی نماز میں قنوت نازلہ پڑھتے ہیں مگر دامنی عمل اور قنوت نہیں پڑھتے کیونکہ ترمذی، نسائی این ماجنے طارق شجاعی سے روایت کی ہے کہ میں نے حضور کے پیچے نمازیں پڑھیں۔ آپ نے قنوت نہیں پڑھی پھر ابو بکر کے پیچے پڑھیں، پھر عمر کے پیچے، پھر عثمان کے پیچے، پھر علیؑ کے پیچے پڑھیں کسی نے قنوت نہیں پڑھی اے بیٹے یہ بدعت ہے۔ اسی طرح ابن ایشیہ میں بھی ہے۔ (دعا شیخ بخاری ص ۱۱۱)

س ۲۶۷ : بخاری میں ابن عمر سے ہے کہ حنفی نمازیں دعا پڑھتے تھے اللهم  
العن فلانا و فلانا۔ کی شخصی لعنت کا حجاز ثابت نہ ہوا۔

رج: یہ بھی خاص بالا واقعہ سے متعلق ہے۔ پھر آئیت سے منسون ہو گیا اور وہ کفار تھے

مذہب کا رسول، ہادی عالمین، خاتم المعلومین تمام دنیا کو فتح کرتے اور اسلام پھیلانے آیا ہو جس مذہب کی تعلیمات قرآن، حدیث اور عقائد سیم کے عین طبق ہوں۔ آپ صرف زور زدن کی لائچیں میں اس دین اسلام کو چھوڑ کر اس شیدہ مذہب ہیں آگئے جس کا خدا معاذ اللہ اپنی نdalی سے معطل و معزول، کبادہ امام ہی دنیا کے غافل، رازق، مالک ہستکل کشا اور معبد بن گئے۔ معاذ اللہ بد عمد ہو کر علی اور اس کی اولاد کو وعدہ کے باوجود خلافت نہ دے۔ ان کے دشمنوں کو اقتدار و غلامت دے دے معاذ اللہ رسول امداد پرست اور دنیا دار ہو کر نبوت کے زور سے ملنے والی جانیداد فدک صرف بیٹی کو الاث کر دے۔ اور مقصد نبوت میں ناکام ہو کر ایک شخص بھی اس کے ہاتھ پر ہدایت یافتہ سچا مسلمان نہ بنے۔ اور جس کی تعلیمات تمام کفریات کا مجموعہ ہو، کہ معاذ اللہ مار سے زنا کے بعد بھی وہ باپ پر حرام نہ ہو۔ تو اپ ایسی قسمت پر یا تم کریں یا پھر محییت و دینیت سے ہم آغوش ہوں یا فخر کریں۔

س۔ ۷۴) : اپنے اماموں کی الیٰ تعلیمات کو آیا ت فرآئیہ سے ثابت کریں۔  
 رج: ہماری تو الیٰ تعلیمات ہیں ہی نہیں امامیہ آپ کھلاتے ہیں۔ ہم ہر سلسلے پر آپ  
 کے اماموں کا حوالہ دے پچکے یہ تو قرآن کو دنیا سے مٹانے اور غاریبیں چھپا دینے کے لیے  
 آئے تھے۔ قرآن کیسے پڑھتے پڑھاتے۔ اگر ولا تنسک حوا مان کے سچ  
 آباء کم (کہ اپنے بالپوس کی ممکونہات سے نکاح و فیرہ کا تعقیق قائم نہ کرو)۔  
 کارشاد قرآن اخنوں نے پڑھا ہوتا تو ان سے نفس نکاح کو جائز نہ کرتے۔ (فروع کافی کتاب المکاح)  
 اور شیعہ بیٹی کی مزینیہ (معاذ اللہ) ماں کو باب پر صلال نہ کرتے۔ (ایضاً ص ۶۱)

س ۴۱) : ان باتوں کا ثبوت احادیث رسول سے پیش فرمائیں۔

ن) : ہمارے رسول نبی شیعہ اماموں کی ان گندی تعلیمات سے پاک تھے۔

س ۴۲) : اتنا بتا دیں کہ ان زریں احکام پر خلاف ارشاد نے کہاں اور کب عمل کیا؟

ج) : خلفاء رشاد مسکن قرآن و سنت نہ تھے جو ایسے جا سوز مسئلے بنائے کر قوم کو عیاش بناتے۔ آپ کو اپنے امام، اپنی تعلیم اور اپنے متعالیٰ وغیرہ پیشے مبارک ہوں۔

س ۴۳) : صحیح بخاری میں ہے کہ حضور نبی مسیح میں دعائے قوت پڑھتے

مگر غصب یہ ہے کہ شیعہ ان الفاظ کی اسیں کفار کا روپ دھار کر مسلمانوں اور صحابہ کرام پر لعنت بھجتے اور لعنتی بن جاتے ہیں۔ (معاذ اللہ) اور شخصی لعنت کی حرمت اصول کافی ۲۷، باب السباب واللعان وغیرہ سے ثابت ہے جو ہم دکر کر چکے اور لعنت کو برعال ایک محل پاہیزے۔ اگر لعنت کیا گیا شخص اس کا اہل نہ ہو تو لعنت کرنے والے پر لوثتی ہے اور لوثتے ہوئے ملعون بن جاتا ہے۔ کیا ضرورت ہے کہ ایک وہی شوق پر اکتنے کے لیے آدمی خود لعنتی بن جائے۔

س ۶۵: خلاص سیوطی میں ہے کہ حنفی فرمایا ان فی اصحابی اشاعر

منافقاً ان کے نام تحریر کریں۔ پھر سب صحابہ مہابت یافتہ کیسے ہو گئے؟

رج: اس لفظ پر آپ فوب خوش ہوئے شاید اسی بناء پر اشاعتی لقب سے ملقب ہیں کیونکہ ان کے ہی کرلوٹ اور اعمال آپ نے اپنا نام ذرا ایمان سے بتائیں ان بارہ دشمنان اصحاب رسول کے نام ہم بتا دیں تو کیا باقی سب صحابہ کرام کو آپ ہوئے محترم مان لیں گے اگر مانتے ہیں تو اسم اللہ اعزاز کریں اور تحریر کر دیں وہ مان بارہ کے نام پوچھنے کو لیک دھوکہ اور فرمائو قاریوں، غفرہ خندق کے موقع پر یہ ارشاد فرمایا گیا ان کے نام یہ ہیں:

ام محمد الشدید بن ابی رئیس المناقیف۔ ۲۔ مالک بن ابی قول۔ ۳۔ سوید۔ ۴۔ داعش

یہ ابن ابی کاگردہ تھے۔ ۵۔ رسعد بن صدیف۔ ۶۔ زید بن الحسین۔ جس نے حضرت عرش سے بوقیقہ کے بازار میں روانی کی تھی۔ ۷۔ نعیان بن ابی او فی۔ ۸۔ رافع بن حرب۔

۹۔ رفاعة بن زید بن تابوت۔ ۱۰۔ سلسلہ بن برہام۔ ۱۱۔ کنانہ بن مسوریا۔ یہ جو کے مولیوں میں سے تھے میانا ہاذ مسلمان ہوئے افسوس نوں سے ملختے کرتے تھے۔ ایک دن مسجد سے

نکالے گئے۔ ۱۲۔ مقتب بن قشیر۔ (سیرت ابن اہشم ص ۱۱، م ۱۱، ۲۷)

جب کہ لفظ اصحاب لغوی معنوں میں ہے کہ میرے پاس اُنھنے بیٹھنے والے ۱۲ افراد منافق

ہیں صحابہ مونین مراد نہیں۔

س ۶۶: قاضی خاں میں ہے نمازی کا گریبان سے ترکوں کی خان نماز نہیں توڑتا۔

رج: بات کا بتگل بنا یا ہے۔ ستر کے متعلق مسئلہ بیان ہو رہا ہے۔ ستر ایسے دھکا ہو کہ چاروں اطراف سے کسی کی نگاہ نہ پڑ سکے۔ پھر یہ فرضی انترازی مثال ہے کہ بالفرض

گریبان سے نمازی کی اپنی نظر پڑ جاتے جب کہ وہ لمبے تاقدم کرتے میں نماز پڑھ رہا ہو تو نماز باطل نہ ہو گی کیونکہ اس کا مسترخوب ڈھکا ہوا ہے جیسے کوئی دھوقی باندھ نماز چھپ پر پڑھ رہا ہو۔ سلاخوں اور تاروں کے روشنداں کے نیچے میں اپر کو کسی کی نگاہ اس کے ستر پر پڑھ جاتے تو نماز باطل نہ ہو گی کہ دھوقی نے چاروں طرف سے تو ستر کو دھاٹ پر کھل دیتے۔ یہ گریبان میں منڈاں کر شرم گاہ کوتاکار ہے ماتدار ہے "خود آپ کے خبیث الفاظ اور کارروائیاں ہیں کیونکہ شیعہ تو یہاں تک کہتے ہیں:

"اگر نمازی میں نمازوں اپنے خصیتیں اور ذکر کو ہلاتے جدائے کہ انتشار ہو جائے اور مذہبی بنتے لگے تو نمازوں کو پھل نہیں..... بلکہ یہ بھی کہتے ہیں کہ نمازی یعنی نمازوں کسی عورت کو بغل میں دل رپھے اس حالت میں انتشار ہو اور سر ذکر اس کی فرج کے مقابل رکھے جس سے بہت سی مذہبی بنتے تو نمازاں کی جائز ہے۔ اسے ابو جعفر طوسی اور دیگر مجتہدین نے ذکر کیا ہے۔ (بحوالہ تحفہ اشاعتی عشرہ ص ۱۹)

اب بتکیتے کہ شیعہ مسجد میں نماز پڑھنے آیا ہے یا کسی جگہ میں متعہ بازی کر رہا ہے؟

س ۶۷: آل عمران میں ہے کہ جو تم میں سے مرتد ہو جائے وہ فدا کو ضرور پہنچائے گا؟

رج: ایتہ ہذا کی پوری تشریح اور جواب عدالت صحابہ باب دوم میں دیکھیں۔

س ۶۸: اگر زیاد رسول میں منافقت کا سد باب ہو گیا تھا تو صحیح بخاری میں حدیفہ

کا قول کیوں موجود ہے کہ منافقوں کی یہ حالت ہمدردی سے بدتر ہے کہ اس وقت

سازشیں کرتے تھے اب کھل کھل اظہار کر رہے ہیں؟

رج: یہ حالت ارتاد کی حکایت ہے کہ عمد صدقیق میں کھلے مرتد ہو کر قتل ہوتے

جن کا شیعہ آج بھی شکوہ کرتے اور غم مناتے ہیں۔

س ۶۹: "اے علی! اگر تم نہ ہو تے تو میرے بعد اہل ایمان کی بچان نہ ہو سکتی" بتائیے بغول بغیر ایمان و علی کا کیا کرشمہ ہوا؟

رج: اس کی مثل یہ حدیث ہے۔ ایمان کی نشانی انصار کی محبت ہے اور منافق

کی نشانی انصار سے بغض ہے۔ (بخاری مسلم)۔ نیز آپ نے فرمایا ہے ص ۱۰۰، فتن

النصار سے بعض رکھتے ہیں اور صرف ہوئن انصار سے محبت رکھتے ہیں جوان سے محبت کرے گا اس سے خدا محبت کرے گا اس سے خدا محبت کرے گا جوان سے دشمنی رکھے کا خدا ان سے دشمنی رکھے گا۔ متفق علیہ مذکورة مذکورة (۵۵)۔ پرچار کر منافق انصار سے بعض کی وجہ سے بچانے جاتے تھے اور مهاجرین انصار سے مرتبہ میں بالاتفاق افضل ہیں تو ان کا دشمن و بعض بدرجہ اول بچانا جائے گا۔ پرشہب سے بالابات ہے کہ شیعہ انصار و مهاجرین سے نیروں دشمنی رکھتے ہیں اور حضرت علیؑ کو خدا رسولؐ کی صفات خاصہ میں شرکیک کرتے اور اتباع سے گزیر کرتے ہیں۔ آج تک شیعہ کا کوئی فرقہ اپنے مومن ہوئے کی سند حضرت علیؑ کی زبان سے نہ دھماکا۔ ہاں خود دیوں فرقوں میں بٹ کر ایک دوسرے کو کافر بتاتے ہیں۔

تو فرمانِ رسولؐ سچا ہے کہ علیؑ کا نام یو اگر وہ خود علیؑ کا، تمام انصار و مهاجرین کا دشمن نافرمان ہے۔ اس کا نفاق بچانا گیا اور باقی حضرت علیؑ اور انصار و مهاجرین کے تابع دار سُنّی مسلمانوں کا ایمان بچانا گیا۔

سـ۲۱) : اے علیؑ! تو مجھ سے ہے میں تجوہ سے ہوں۔ (بخاری) فرمائیے علیؑ کو چھوڑ دینا رسولؐ و ایمان کو چھوڑ دینا ہو گایا نہیں؟

جـ: ان الفاظ سے رشتہ داری اور اتباع مراد لی جاتی ہے۔ ذات کی وحدت مراد نہیں ہوتی تاکہ حضرت علیؑ سے اختلاف کرنا، گویا رسولؐ کو چھوڑنا سمجھا جائے۔

قرآن مجید میں حضرت ابراہیمؐ فرماتے ہیں؟

فَمَنْ تَبَعَنِي فَإِنَّهُ مَنِي وَهُنَّ  
عَصَانِي فَإِنَّكَ غَفُورٌ  
ہے اور جس نے میری نافرمانی کی تو تو بخشنے  
رَحِيمٌ۔ (ابراهیم، ۷۱) والاعبران ہے۔

اور ایسی احادیث بحثت ہیں جن میں حضورؐ نے فرمان بردار کو اپنا اور نافرمان کو بیگانہ فرمایا ہے۔ مثلًا  
مَنْ غَشَّنَا فَلَيْسَ مِثْنَا۔ جو ہمیں دھوکہ دے دہم میں سے نہیں۔

سـ۲۲) : کیا وہ مدھب سچا ہو گا جس میں محنت فرشتی پر حدیقاری نہ ہو سکے۔ حالانکہ یہ صریح گازنا ہے؟  
 جـ: نہیں۔ تبھی تو شیعہ مدھب کو باطل کہتے ہیں کیونکہ ان کے گھر گھر محنت فرشتی ہوتی ہے۔ چند احادیث امّہ ملاحظہ ہوں:-  
 ۱۔ امام ابوالحنین سے زین متعکر کے بارے میں پوچھا گیا۔ کیا یہ چار منکوہات میں سے ہے؟ فرمایا نہیں۔ اور فرمایا: ستروں میں سے بھی نہیں۔ (قرآن نے تصرف بکو حصہ ہوئی اور باندی کو مستثنی کیا ہے باقیوں سے تعلق ملکنی یعنی زنا کیا ہے)۔ ذرع کافی ج ۵۔ اباب المتع  
 ۲۔ امام باقرؑ نے فرمایا: یہ چاروں میں سے نہیں ہے کیونکہ طلاق پاتی ہے۔ نہ واثت پاتی ہے اس کے سوا کچھ نہیں کریے کرایہ دار (کنجی) ہے۔ (ایضاً م ۵۵۲)

۳۔ امام صادقؑ سے زین متعکر کے متعلق پوچھا گیا کیا یہ چاروں میں سے ہے؟ فرمایا تمہارا سے معاملہ طے کر لو کیونکہ یہ کرایہ دار نہیں ہیں۔

۴۔ ایک روایت میں امام صادقؑ نے فرمایا ہے کہ حقیقتی عورتوں سے چاہو متعہ کرلو بغیرِ ولی اور گواہوں کے جب مقرہہ ظالم (لختہ، دو گھنٹے یا ایک دن، ہفتہ) ختم ہو جائے تو بغیر طلاق کے جدا ہو جائے گی اسے معمولی فرجی دے دئے۔ (ذروع کافی م ۵۶۵)

سـ۲۳) : اگر حق نہیں اعفاؤ دکریں گے تو ایسا مدھب کوں اخستیار کیا؟  
 جـ: ہم اسی لیے زانی پیشہ، رنڈی نواز مدھب جھفری کے قریب نہ گئے اور محنت کے شامن مدھب جھفری اور اسلام کو اپنایا۔ جس عبارت سے آپ نے دھوکہ دیا ہے اس کا مکمل جواب ہم، ”ہم سنی کیوں میں؟“ کے آخریں دے چکے۔

سـ۲۴) : کیا محنت فرشتی کے اٹے اسی حکم سے تو نہیں چل رہے ہیں؟  
 جـ: واقعی لکھنؤ محمود آباد، ریاست اودھ، دکن دیوبندیہ ریاستوں میں محنت فرشتی کے اٹے امتحانے) فرقہ جھفری کی تعلیم اور شیعوں کے عمل خیر کے رہیں منت ہیں۔ اب پاکستان میں تو علائیہ متنوع ہے مگر پڑال کر کے کسی طوائف اور اس کے پرستار عناد سے پوچھو تو ”یا علی مدد، پیغام پاک تیرا اسراء“ کے نعروں سے شیعہ مدھب کی ہی تسلیم کریں۔ الاما تائید مـ۲۵) مَنْ غَشَّنَا فَلَيْسَ مِثْنَا۔

س ۲۷) کتاب مس طرفیں ہے جو شخص کی عورت پر عاشق ہو کر زناز کرے تو عمر بن شادوت پتا ہے۔ شہادت کے لیے عشق عورت کا ہمی انتخاب کیوں کیا؟ جہاد کس لیے نظر انداز کیا گیا؟

رج: پاک دامن کی تعریف ہیں یہ حدیث بنوئی ہے کہ دل پر توکی کالین نہیں ہے پھر بھی یہ شخص خوفِ خدا سے بچتا ہے تو گویا درج شہادت (ذواب کشیر) پایا۔ بطور ذواب مرتبہ شہادت کی یہ صورت ہے ورنہ میں شہادت میدانِ جنگ میں ہوتی ہے اور اہل سنت تیرہ سو برس تک یہ جہاد کرتے اور ذواب شہادت پاتے رہے اور اب تک انگریزوں، ہندوؤں وغیرے جہاد کر کے پار ہے یہ جب کہ شیعہ امام غازی میں جا بیٹھا۔ جہاد متروک و منسون ہو گیا اور شیعہ متبر بازی، هاتم و نورہ اور مسلمانوں پر یعنیت و بدگوئی میں معروف ہو گئے۔

س ۲۸) : لعن اللہ المحلل وال محلل لکے باوجود باوجود اہل سنت حلال کر اور کروار ہے ہیں۔ کیا تلاش نے بھی یہ کام کیا؟

رج: یہ بطور شرط فرمانِ بنوئی ہے۔ شرط پر حلال کرنا ہم بھی مکروہ تحریکی کرتے اور وعید کا سبقت سمجھتے ہیں۔ (ہدایہ مسند)۔ اور تین طلاق شدہ عورت کے لیے حلال شید بھی اجب کرتے ہیں۔ (توضیح المسائل ص ۲۸۶)۔

اصل مسئلہ حلال قرآن شریف ہیں ہے:

فَإِنْ طَلَّقَهَا فَلَا تَحْلِلُ لَهُ مِنْ<sup>۱</sup> پس اگر فاوند نے بیوی کو دنیسری طلاق بَعْدُ هَشَّيْ تَشْكِحَ رَوْجًا دے دی تو اس کے لیے حلال نہ رہی۔ عَنْيَرَةٌ۔ (پ ۱۳، ع ۱۳) حقیقت کو کسی اور فاوند سے نکاح کرے۔ شیعہ قرآن کے تو مکر ہو گئے اور غلط و مطلقوں تلاش معاً سے پھر نکاح کرتے اور ساری حُل عرام کرتے ہیں۔

حضرات علما، راشدین کا فتویٰ یہی ہے۔

س ۲۹) کیا مشت زنی جائز ہے؟ جبکہ ناکح الید ملعون حدیث ہے۔

رج: کسی بھی ناجائز طریقے سے اخراجِ منی حرام ہے۔ مگر زنا، لواط، مشت زنی

وغیرہ میں فرقہ ضرور ہے۔

جب علماء قاضی خاں تصریح فرمائے ہیں کہ حصولِ شہوت کی فاطریہ حرکت حرام ہے اگر شہوت کو کم کرنا مقصود ہو تو کذراً نہیں زمین پر جائے تو "دوسیتوں میں گرفتار شخص کی ملکی اشیاء کے بڑی سے بچا چاہیئے، کے اصول پر عمل کرے۔ اخراجِ منی کر لے تو نگہدارنے ہو گا۔ نزیرِ عمل حدیث کی مخالفت ہے کیونکہ حدیث میں عامِ حالت کا حکم بیان ہوا ہے اور فقرہ کی اس جزیی میں گناہِ بکیرہ سے بچنے کی ہمکی صورت بتائی ہے۔ جیسے جان بچانے کیلئے مضطرب کو حرام کھانا جائز ہے اور شیعہ مذہب میں تو روزہ کی حالت میں بھی استمنار کونا جائز نہیں کہا، روزہ ٹوٹنا لکھا ہے۔ مسئلہ ۱۹۱: اگر روزہ دار استمنار کے تو اس کا روزہ ٹوٹ جاتا ہے۔ (توضیح المسائل ص ۱) ازالہ الفاقہ موسوی مطبوعہ اسلام آباد)

س ۳۰) : مسئلہ ف حرمی۔

رج: آپ کے اقرار کے مطابق شیعہ کتاب الزام الناصب "دروغ برگردانِ راوی" طوقِ لعنت درگرد کذاب راضی" کا مصدقہ ہے۔ ہماری کتب میں ایسا کوئی تو والہ نہیں ہے۔ کتاب الطهارت وغیرہ میں یہ فرضی صورت بکھی ہے کہ کوئی (ایلان بجزق مانعہ) کپڑا پلیٹ کر جام کرے جس سے لذت اور گرمی حاصل نہ ہو تو کیا غسل فرض ہو گایا نہیں ہے قافزاً غل نہیں ہے کیونکہ جام نہیں ہوا احتیاطاً کر لینا چاہیئے۔

شہوت پرست و متبدیشہ مجروم از دیانت شیعوں نے اسے بیان سے کاٹ کر وطی بامحالم سے جوڑ دیا کیونکہ اپنے اس مجوہی فعل کی ان کے ہاں اب بھی فی الجملہ بیان شہی اور وطی محارم بالنکاح کو بحثیت شادی حلال کرتے ہیں۔ فروع کافی ص ۱۷۵ کا یہ حوالہ "هم سُنی کیوں ہیں؟" میں لکھا جا چکا ہے۔ جو شخص محارم سے شادی رچاتا ہے جن کی حرمت قرآن میں مذکور ہے جیسے مائیں بیٹیاں (الایت) یہ سب بطور شادی حلال ہے خدا کے منع کرنے سے حرام ہے..... اس نکاح سے اولاد بھی حلال ہو گی جو ایسے بچے کو حرام کی تھمت لکھئے گا اس سے صریقد فسح گئی۔ کیونکہ وہ حلال پچے ہے۔ (معاذ اللہ) س ۳۱) : روزہ دار کا اور پر میں انگلی ٹھوٹنا؟ (قاضی خاں)

رج: مسئلہ توبہ بیان ہو رہا ہے کہ روزہ دار استنجامیں مبالغہ کرے اور مقام کو انگلی سے  
دباتے تو روزہ نہ ٹوٹے گا کیونکہ کوئی چیز اندر نہیں گئی ہے۔ اب بے جایاں اس طبعی اور  
ضروری بات کو بلاوجہ انگلی ٹھوٹنے سے تعمیر کرے تو کون اسے روکے۔ بے جایاں  
ہرچہ خواہی گو۔

فراء پسند گھر میں جانچ کر کیا مدد ہے شیعہ میں روزہ کی یہی قدر ہے۔

مسئلہ ۱۶۸: اگر سپاری سے کم اندر داخل ہوا اور منہ بھی نہ نکلے تو اس سے روزہ  
باطل نہیں ہو گا۔ (تو ضمیح المائل ص ۲۱) خود تو ناقص جماع کر گذریں، روزہ نہ ٹوٹے ہم  
کو استنجامی نہ کرنے دیں؟

مسئلہ ۱۶۹: میت کے منزہ میں روئی کیوں دیتے ہو؟

رج: اس پیسے کوئی آلاش وغیرہ نہ نکلے۔ قبریں نیکریں کے سوال پر اس کی رکاوٹ  
نہ ہوگی۔ وہ منزہ سے نکال کر بلوا ہی لیں گے۔

مسئلہ ۱۷۰: امام ابوحنیفہ نے ۲۵ برس ایک وضو سے پنجگانہ نمازیں پڑھیں۔ کیا  
اس عرصہ میں رفع حاجت کی ضرورت نہ ہوئی اور نیند نہ آئی؟

رج: عمداً آپ نے کوڑہ مغربی کا ثبوت دیا۔ ورنہ بات یہ ہے کہ ۳-۵ سال  
تک یہ میول رہا کہ صبح وضو کر کے تا عشاء پنجگانہ نمازیں اسی ایک وضو سے ادا فرماتے تھے  
پیشہ داری سے تو فتنے کی حاجت نہ پڑتی تھی۔ اسے کمال صحت کے ساتھ دینی ذوق  
اور کرامت سے تعمیر کیا جائے گا۔

مسئلہ ۱۷۱، ۱۷۲: فرمان خداوندی ہے: «جو شخص ایسا کلمہ کفر کرنے پر مجبور کیا جائے  
جب کہ اس کا دل حقیقت ایمان سے مطمئن ہو تو اسے کوئی حرج نہیں۔ (دخل کیا شیعوں  
کا تلقیہ قرآن سے ثابت ہوا یا نہیں؟ نیز کیت کاشان نزول بھی بتائیں۔

رج: یہ حضرت عمار بن یاسر کے واقعہ اتری۔ جب کفار نے ان کے والدین کو شہید  
کر کے ان سے بھی کلمہ کفر کملا یا تھا۔ انہوں نے جان کے ڈر سے کہ دیا اور پیشان ہو کر  
حضور کو حال سنایا تو یہ آیت اتری۔

یہ اکراہ اور مجرمی ہے شیعوں کا تلقیہ مجرمری کے علاوہ اپنے مفاد کے لیے بھی ہوتا ہے۔  
اکراہ ضریعی اور شیعہ تلقیہ میں سات قسم کا فرق اور استدلال شیعہ کی بیخ کرنی ہم نے ”ہم سُتّی  
کیوں ہیں؟“ مسئلہ تا ۱۹۲ میں کردی ہے۔

مسئلہ ۱۷۳: نووی میں ہے کہ جب کوئی ظالم، غاصب کسی کی امانت چھیننا پا ہے  
تو امین پر جھوٹ بولنا جائز ہے بلکہ واجب ہے تو مجھ شیعوں کا تلقیہ کیوں ناجائز ہے؟  
رج: کتب شیعہ میں بھی بالکل اسی طرح ہے مثلاً ”وضیح المسائل“ وحیی۔ (متفرق مسائل)  
”لیکن غیر کے مال و جان کو بکاناضروری ہے تو جھوٹ مجبوراً بونا پڑا جبکہ شیعہ کا تلقیہ  
بلاؤ ف ذاتی مفاد کے لیے ہوتا ہے۔ وہ جھوٹ کی طرح حرام ہے۔

مسئلہ ۱۷۴: لا دین لمن لا تقيۃ له۔ آپ کی بھی حدیث ہے۔ (کنز العمال)  
رج: شیعہ کی حدیث تو یقیناً ہے کہ ان کا ۹/۹ دین تلقیہ میں ہی ستور ہے اور واقعی  
جو شیعہ مذہب نہ چھپائے، ظاہر کرتا پھرے وہ بے دین و بے ایمان ہے۔ (مولانا فیضی باب تلقیہ)  
مگر اب مدت کے ہاں یہ حدیث ثابت نہیں نہ اس کی سند معلوم ہے۔ کنز العمال  
۲۲ سال میں کھلا ہے۔ اس میں کہیں یہ روایت نہیں۔ جھوٹ شیعوں کی بناوٹ کی بے  
اصل دیکھے، بغیر، جھوٹ کی تبلیغ نہ کیا کریں۔

مسئلہ ۱۷۵: ابن ابی سرح کاتب وحی ہو کر مرتد ہو گیا تو کیا فضیلت رہی؟  
رج: ایمان، قبول اسلام، زیارتِ نبوت، ثابتت وحی وغیرہ تمام اعمال فلسفہ  
با عاش فضیلت ہیں۔ اب اگر کوئی شخص حاصل شدہ دولت ضائع کر دے یعنی مرتد ہو جائے  
تو اس فعل کی فضیلت پر توضیح نہیں آیا۔ علماء کی تحقیق یہ ہے کہ ارتاداد کے بعد بھر اسلام  
لانے سے یہ فضیلت مل جاتی ہے کیونکہ اللہ من تاب و عمل صالحًا۔ الایہ:  
ا سے بھی شامل ہے۔ ابن ابی سرح فتح کلک کے موقع پر بھر مسلمان ہو گیا تھا تو ثابتت  
وحی کی فضیلت پھر حاصل ہو گئی۔

مسئلہ ۱۷۶: معاویہ کر ھا اسلام میں داخل ہوا، طوعاً انکل گیا۔ فرمان علی ہے کیا  
کل ایمان کی شہادت شیعوں کے لیے کافی نہیں ہے؟

حضرت علیؑ تصاص لینے میں معمور تھے تو حضرت معاویہؓ نے از خود طاقت تیار کی اقصاں لیا جائے پھر قاتلین عثمان سے جنگ ہوئی۔ حضرت علیؑ سے مقصود انہیں ہوئی۔

س ۷۹ کے: آپ یا انس بن مالک اور ابو ہرثیون سے اجتہاد کی فی کرتے ہیں یا پھر قاتل حمزہ و شیعی کو مجتہد قرار دیتے ہیں۔ کیا معاویہؓ کا اجتہاد اسی مکالہ کی درآمد ہے؟

رج: بالا کثیر ار وایر حضرات سے اجتہاد کی فی اضافی ہے لیکن ایسے پڑے مجتہد ہیں جیسے ابی سعدؓ، معاذ بن جبلؓ جیسے قليل الروایۃ اور کثیر الاستنباط والاجتہاد بر زگ تھے اور وحشیؓ کی دینی بصیرت اپنے سے کم تر لوگوں کی برابریت ہے۔ حضرت معاویہؓ کو تحضور نے ہادی اور واحد پہ فرمائی اجتہاد کا منصب بختنا۔ (ترمذی) پھر آپ کچھ مجتہد ہونے پر تمام علماء کا اجماع ہے۔

س ۸۰ کے: امام عظیم کے ہاں یہکہ ایمان بر اب رہے کیا یہ صحیح ہے؟

رج: ایمان کے دو مفہوم ہیں۔ ۱۔ ان سب عقائد اور ایمانیات کی مقدار اور کمی جن پر ایمان لانا نقآن و صدیقیت کے تحت ضروری ہے لیکن بد کو بھی اتنی چیزیں ماننا ضروری ہیں جتنی نیک کو۔ اس لحاظ کو کمیت کتے ہیں۔ لیکن نیک و بد ایمانیات کی مقدار میں اور قابل ایمان اور میں برابر ہیں۔ یہی طلب امام صاحب کے قول کا ہے اور اسی کو کچھ شرط پذیر نے اعلیٰ میں کے بر اکابر کھلہ ہے کہ وہ بھی خدا کو اپنارب مانتا تھا اور صالحین مسلمان بھی ملتے ہیں۔

دوسرامفہوم: یکیفت، اقوت و ضعف اور حسن وغیرہ کا ہے۔ اس لحاظ سے ایمان کم و بیش ہوتا ہے اور نیک و بد میں ہرگز مساوات نہیں اسی چیز کو محدثین و فیرو ایمان میں کی بیشی کتے ہیں۔ دونوں باتیں اپنی جگہ درست ہیں تعارض نہیں ہے کہ شیعہ اغواڑی کریں۔

س ۹۲ کے: امام ابوحنیفہؓ کے زدیک مدینہ ماندگار کے حرم نہیں۔ (ترجمہ مشوہہ شیعہ علیؑ)

دلبوی: پھر آپ مدینہ و مکہ کو عمر میں شریفین کیوں کہتے ہیں؟

رج: عزت عمرت اور تعظیم کے لحاظ سے دونوں حرم شریفین اسی طرح العاد پھیلانا، فاد کرنا کوئی گناہ کرنا بیسے یزیدی فوج نے حرم میں یا حضرت موسیٰ کاظمؑ کے پتوں محمد بن حسین اور علی بن جعفر بن موسیٰ کاظمؑ نے، ۲۲۰ میں مدینہ کے کثیر باشندوں کو قتل کر ڈالا اور زین العابدینؑ کے پتوں علی و محمد بن حسین الافطس احمد المفسدین نے مکہ میں قتل

رج: بے حوالہ جھوٹا قول ہے۔ نجع البلاغ کا گشتی مراسلہ اسکی تکذیب کرتا ہے۔

س ۸۴ کے: کیا بھی کا سر پیاسلاہونا بھی ہونے کے لیے کافی ہے؟

رج: نہیں ایمان و اعمال صالح ضروری ہیں اگر وہ حاصل ہوں تو سونے پر سماں۔ یہ حضور کی رشتہ داری نجات میں ضرور مفید ہوگی۔

الْأَخْلَاقُ يُؤْسِدُ لِعَصْهُمْ بِعَيْنٍ پرسنگ کاروں کے سواب و دوست اس عَدُوُّ إِلَّا الْمُتَّقِيْنَ۔ (پٹا۔ ۱۲۴)

س ۸۵ کے: اگر کافی ہے تو کیا ام المؤمنین صفتی کے بھائی اور والد بھی ناجی ہیں؟

رج: نہیں وہ مسلمان ہی نہیں ہوتے تھے۔ یہ لعون عارضہ ایسا ہے جیسے حضرت فوج کے بیٹے کی شال حضرت حسینؑ پر کوئی فٹ کر دے۔ (وشنان مابینہما)

س ۸۶ کے: اجتہاد نفس کی غیر موجودگی میں ہوتا ہے۔ حدیث رسول یا علی عربک حربی دلکش سلمی آئی ہے۔ تو معاویہ کی جنگ اجتہاد کیسے ہوئی؟

رج: اول تویہ حدیث صحیح نہیں ہے۔ اس کی سند پر فصل جرح سوال ۲۵ میں گذر چکی ہے اور عقلی جواب بھی ہو چکا ہے۔

دوم: جب خود حضرت علیؑ نے اپنے محاربین کو ایمان و اسلام میں اپنے برادر اور بھائی کا ہے اور ان کی بدگونی اور برائی سے منع فرمایا ہے (نجع البلاغ اردو و مذاہ خطرہ ۲۵)

معلوم ہوا کہ حدیث علیؑ کے ہاں بھی درست نہیں۔

سوم: جب حضرت علیؑ نے آخر میں حضرت معاویہؓ سے صلح کر لی اور نصف سے زائد مملکت کا حاکم اور غراج و محاصل وصول کننہ تسلیم کر لیا۔ (طبری) اور حضرت حسنؑ نے تقبا عدو بیعت کر کے فدافتہ حضرت معاویہؓ کو وفادی تو اجتہاد غلطی سے آپ پر طعن نہ کیا جائے گا۔

چہارم: نفس کا نصف سے تعارض ہو تو اجتہاد کی گنجائش نکل آتی ہے۔ حضرت امیر معاویہؓ بن عثمانؑ کی دکالت سے ولی الدّم تھے۔ قرآن نے ولی الدّم کو سلطان ہاپ بختا ہے۔ (پ ۱۵۴)

۲۔ شد، اب خیرگندم ہو، جوار کھویں وغیرہ پانی میں بھجو دیں۔ صحیح نگین بانی کو بچائے بغیر ہی استعمال کریں۔ یہ جائز ہے۔ اسے نہیں (شربت) کہتے ہیں۔

۳۔ انگور کا پتوڑ حب بچایا جائے وہ تانی نشک ہو جائے صرف ایک تانی باقی رہ جائے اگرچہ وہ کاڑا ہو، یہ اختلاف مسئلہ ہے امام ابو یوسف<sup>ؓ</sup>، امام ابوحنیفہ<sup>ؓ</sup> کے ہاں حلال ہے جب نیت عبادت پر طاقت حاصل کرنا ہو۔ امام شافعی<sup>ؓ</sup>، مالک<sup>ؓ</sup> اور محمد<sup>ؓ</sup> کے نزدیک یہ بھی حرام ہے اور اگر لذت و مزہ لینا ہو تو سب کے نزدیک حرام ہے۔ ولیل صاحب<sup>ؓ</sup> ہدایہ نے یہ دی ہے کہ فرمان بھوئی ہے۔ خمر کا شراب بعدی حرام ہے خواہ حکومت اور یاد رکاوے میں۔

اور باقی مشروبات سے نہ اور مقدار حرام ہے۔ خمور علیہ القصولة والسلام نے غیر خمر میں حرمت کو فرش آوری کے ساتھ خاص کیا ہے کیونکہ وہ عاطفہ، بعد اجرا حکم چاہتی ہے، نیز عقل کو بھاگتے والا، نہ اُر مقدار میں پینا ہے اور وہ ہمارے ہاں بھی حرام ہے اور اصل شراب خمر کی قلیل مقدار بھی حرام ہے کیونکہ وہ اپنے پتلے پن اور لطافت میں زیادہ مقدار پینے پر بھاگتا ہے تو تقلیل کیجی کثیر کا حکم دیا گیا۔ رہا ایک تانی بچا ہوا تو یہ (کاڑا) اشیرا ہے پیا نہیں جاتا۔ کثیر پینے پر نہیں اعجازتا اور یہ فی نفسہ غذا ہے۔ تو پانی ایاحت پر باقی رہے گا۔

(ہدایہ ص ۹۸)

در اپنے گھر کی خبر لیجئے: من لا يحيزه الفقيه ص ۱۰۷ پر ہے "جس مکان میں شراب کسی برتن میں بند رکھا ہو تو نماز جائز نہیں ہے اور اگر شراب پر پڑے پر بھی ہو تو جائز ہے کیونکہ پینا خدا نے حرام قرار دیا ہے پڑے پر بھاگا ہو تو نماز حرام نہیں کی" (حالانکہ خدا نے شراب کو جس (گندگی) کیا ہے اور کپڑوں کو پاک کرنے کا حکم دیا ہے۔)

س ۹۵: مذہب اہل منعت ہر ضلعاً راشدین کا قاتل بھی مسلمانی سے نہیں نکلتا۔ (شرح فقر اکبر ص ۱۰۷) عہد شیعوں کی بدگمانی پر اعتراض کیوں؟

چ: قتل مومن بالاتفاق کبیرہ لگاہ ہے بلطفیکہ بعض ایمان کی وجہ سے اسے حلال رہ جانے درست کفر ہے ضلعاً راشدین اگرچہ تمام مومنین سے افضل اور ان کے سردار ہیں۔ تاہم ابیار نہیں کرتا قاتل بالتوسل یقیناً کافر ہو۔ شیعوں کی بدگمانی ایک کفر یہ عقیدہ ہے جس

عام کیا اور اب نہیں کے ایجنت اس کی تصاویر لے کر عین میں نفعہ بازی کرتے اور فضاد بھیکتے ہیں اور فرمان بھوئی ہے کہ ایسے لوگوں پر اللہ، فرشتوں اور سب لوگوں کی لعنت ہو، ان کا فرض و نقل منظور نہیں۔ (بخاری مسلم)۔ رہاسنکار کے لحاظ سے حکم تو میدز شریعت کا مکر سے حکم مختلف ہے لھاس کے بیسے درخت کا نہ جاسکتا ہے (مسلم) اور پرندوں کا شکار بھی اکثر علماء کے نزدیک جائز ہے۔ امام ابوحنیفہ<sup>ؓ</sup> کی فی کام مطلب یہی ہے۔

س ۹۶: امام ابوحنیفہ کے نزدیک جھوٹی گواہی گزار کر سیکانی عورت سے محبت کرنے پر بگناہ نہیں۔ ہدایہ ص ۱۱۳، ۱۱۴، وغیرہ۔

چ: ملعونہ خیانت آپ پر ختم ہے۔ ہدایہ کی عبارت یہ ہے:

جس شخص پر عورت نے دعویٰ کیا کہ وہ اس کا فائدہ ہے اور گواہ بھی عورت نے پیش کر دیے۔ قاضی نے فیصلہ میں عورت کو حق حاصل ہے کہ وہ اس کے ساتھ ہے اور اسے جاع کرنے دے۔ یہ امام ابوحنیفہ<sup>ؓ</sup> اور ابو یوسف<sup>ؓ</sup> کا قول ہے... ان کی ولیل یہ ہے کہ گواہ قاضی کے ہاں پہنچے ہیں اور مسکح پر بھی ولیل ہوتے ہیں کیونکہ صدق کی حقیقت پر اطلاع ناممکن ہے..... جب قاضی نے فیصلہ ولیل پر کیا تو باطنًا نکاح بھی نافذ ہو جائے کامان کر جھکڑا اختم ہو جائے دیونک قاضی کا فیصلہ نیا نکاح باندھنے کی مانند ہے۔ تو یہ اس کی حقیقت، بیوی سمجھی جائے گی اور اب جامع درست ہو گا۔

اب یہ مذہب سینہ زوی اور سینہ زنی نہیں ولیل پر مبنی ہے۔

س ۹۷: طاقت حاصل کرنے کی نیت سے شراب پی جائے تو امام اعظم<sup>ؓ</sup> کے ہاں درست ہے (ہدایہ) اور کوئی طالب نہ سوچ جائے۔

چ: نقل مذہب میں خیانت کی ہے مشروبات کئی قسم کے ہیں۔

۱۔ جوانگور کے شیر سے بنایا جائے۔ کئی دن پڑا رہے۔ بدودار ہو کر جھاگ جھوٹے رنگ بد لے تو اسے عربی میں خمر کہتے ہیں۔ نہیں قطعی سے حرام ہے۔ کوئی مسلمان اخلاف کی جرأت نہیں کر سکتا۔ درست کافر ہو جائے گا۔

کی وجہ سے وہ ان کو کافر (معاذ اللہ) جان کر لفتوں اور تبروں سے اپنا ایمان تباہ کرتے ہیں۔ ایسے لوگوں کے کفر و ارتادار پر ائمہ سنّت کے حوالہ جات ہم عدالتِ صحابہؓ باب ہفتہم میں پیش کر چکے ہیں۔ حافظ ابن تیمیہ الصارم المسلط ص ۵۹۲ پر کیا خوب نکھتے ہیں:- "جس نے سب دشمن سے بھی بڑھ کر اعتماد رکھا کہ (صحابہؓ کے) چند نفووس کے سوا جو دس سے بھی نہیں رکھتے سب صحابہؓ معاذ اللہ مرتد ہو گئے یا ان کی اکثریت فاسق اور نافغان ہو گئی تو ایسے شخص کے فریض کوئی شک نہیں..... بلکہ ایسے شخص کے فریض یعنی وہ شخص کے فریض کوئی شک نہیں..... بلکہ ایسے شخص کے فریض بھی معین ہے" ।

تعجب ہے شیعہ کو ہم پر توا عتر من ہے ملحوظ قافلہ اہل بیت کو بیکار شہید کرنے والے کوئی شیعوں اور تائوں کو "مؤمنین قابین" کہتے ہیں۔ ( مجلس المؤمنین )

س ۹۶: قاضی ابو یوسفؓ کے نزدیک سور کا چھڑا سجدہ گاہ بنانا بہتر ہے یا غاک کر بلا جس میں حسینؑ رسول کا خون شامل ہے؟

ج: اپنے نی باخل جھوٹ نکھا ہے۔ ہماری کی عبارت یہ ہے: وکل اهاب دبغ فقد طهر حجازت جو چھڑا شرعی طور پر زنگ دیا جائے تو پاک المصّلوا فیہ والوضوء منه ہو جاتا ہے اس پر نماز اور اس کے ملکیزے الّا حبد الخنزیر والا دمی سے وضو درست ہے جو خنزیر اور نقولہ علیہ السلام آدمی کی کھال کے کیونکہ حنوزہ کا فرمان ہے ایما اهاب دبغ فقد جو چھڑا بھی زنگ دیا جائے وہ پاک ہو جاتا ہے۔

پھر خنزیر کی ناپاکی پر دلیل دی ہے کہ وہ شخص الیعنی ہے۔ فاتحہ ریجیںؓ میں ہائخزیر کی طرف راجح ہے۔ حاشیہ پر عینی کے والے سے تو یہ نکھا ہے: "اسی لیے خنزیر سے نفع اٹھانا، اسے بیچنا اور اس کی تمام چیزوں کو استعمال کرنا ہمارے نہیں مسلمان اسے ضائع کرے تو اس پر تاو ان نہیں۔ یہی روایت امام ابو یوسفؓ سے ہے جو

### محیط میں مذکور ہے۔

آپ بت پرستوں کی مشاہدت میں فخر گاک کر بلکہ کی نکیوں پر بجدا کریں، اتعزیز پوچھیں ہلم کے آگے ہاتھ جوڑیں اچھیلائیں آپ کوہ مذہب نصیب ہو۔  
س ۹۷: بجزی کا بچہ سور فی کے دودھ سے پالا جائے حلال ہے۔ (در المختار)  
پھر سور فی کا دودھ ہ پینا ہی حرام کیوں ہے؟  
رج: سور باجرا نہ حرام قطعی ہے تو دودھ کیسے حلال ہو؟ صورت بالا جدار (نجاست خور) مرغی کی طرح ہے۔ کچھ دن باندھ کر حلال خوار اکھلا کر اسے ذبح کیا جائے۔ "پالا جائے" نہذی کا توجہ نہیں ہے۔ یہ عذر ابھورت اور خیانت ہے بلکہ مطلب یہ ہے کہ کبھی اسے غذا حرام دودھ کی دی جائے تو بکار حرام نہ ہو جائے گا۔ دراصل ایسی غذا کا جب حلال چنانہ میں استعمال اور انتقال ہو جائے گا تو اس وجہ سے جائز کو حرام نہ کہا جائے گا۔ شیعہ کی توضیح المسائل م ۲ میں ہے:

مسئلہ ۲۱: اگر ان کا خون یا ایسے حیوان کا جسے ذبح کرنے میں خون اس کی شرگ سے اچل کر نکلتا ہے کسی ایسے حیوان کے جسم میں (پینے پلانے سے) جس کی شرگ سے خون اچل کر نہیں نکلتا اور اب وہ اسی حیوان کا خون شمارہ برتنے ملے اور اسی کو انتقال کرتے ہیں تو وہ خون پاک ہے۔ اسی طرح تمام نجاست کا حکم ہے۔ یہی وجہ درختیاریں لکھی ہے کہ گوشت میں تو تغیر نہ ہوا دودھ کی غذا ہاںک و فنا ہوئی جس کا اثر باقی نہ رہا۔ (ص ۵۲۸)

شیعہ کی مختصر التائفع م ۴۵۲ ارجمند میں ہے اگر حلال جائز خنزیر فی کا دودھ پی لے تو حرام نہ ہو گا۔ بلکہ اسے غسل دیا جائے گا اور پریشکی چیز نہ کھائی جائے گی۔

س ۹۸: غایۃ الاوطار میں ہے کہ عورت کی پیشتاب گاہ کی ربوہت پاک

ہے۔ کیا یہ قیاس ابو عینیف ہے یا قرآن و حدیث سے دلیل بھی ہے؟  
رج: ہمارے نزدیک تو سلسلہ قلعی یہ ہے: "جو چیز دوسراستوں سے نکلے وہ پلید ہے وضو تو ہدیتی ہے جس نے استباحہ صحیح کیا ہے اور ربوہت اندر سے نہ آئے تو مقامی

طوبت پسینہ ہے اس کی ناپاکی پر کوئی دلیل نہیں۔ جیسے قے آنے سے منصبید ہوتا ہے ورنہ نہیں۔  
س میں امشیع حوالہ بتاچکے ہیں وہ فرج کو چونا جائز کہتے ہیں یہ تبھی ممکن ہے کہ طوبت ان کے ہاں  
پاک ہو جیسے الفقیر ص ۱۷۲ پر مذکوری ودی در طوبت فرج کو تھوک کھنگار کی طرح پاک کھاہے۔  
س ۲۹۹ : کنز الدقائق ص ۲۱۲ پر ہے کہ شراب اور سوڑ کو عورت کا عمر مقرر کرے تو عمر  
شل دے کیا آپ اسلام مقرر کر لیتے ہیں ؟

رج : مہریں مال کا ہنا ضروری ہے۔ یہ دنوں چیزیں مال نہیں۔ پھر عقد تذکرہ عمر کے بغیر  
بھی ہو جاتا ہے تو فرضی صورت ہے کہ اگر کوئی بے دین مہریں یہ چیزیں مقرر کرے تو ان کے بجائے  
مرشد دینا ضروری ہے۔

س ۳۰۰ : برائیں قاطع ص ۳۶۹ وغیرہ پر ہے کہ ہاشمی غیرہ ہاشمی کی کفوئیں۔ تو نکاح  
کس طرح ہو سکتا ہے ؟  
رج : مسئلہ کفوئ کا لحاظ سمجھ ہے۔ واجب نہیں ہے کہ نکاح ہی درست نہ ہو اور  
حضورت اپنے چپا زیرین عبد المطلب کی بیٹیٰ صبا ع کا حضرت مقاد بن اسود کندی غیرہ ہاشمی  
سے کیوں کر دیا اور فرمایا لوگ میری اقتدار کریں اور جان لیں کہ اللہ کے ہاں معزز مقی شخچ ہے  
درفع کافی ص ۳۷۵) اور حضرت عثمان و ابو العاص کو اپنی صاحبزادیاں کیوں دیں ؟  
س ۳۰۱ : محکمہ بامسی کے لیے تلقیہ ضروری ہے حقلاً تلقیر کی ضرورت اور اس کے حوالہ  
کا انکار کس طرح درست ہو گا ؟

رج : ہر سلان نہ جاؤں ہوتا ہے اور نہ اسے دین اسلام چیلے کی ضرورت پڑتی  
ہے۔ صرف جنگ کے خاص حالات میں کبھی مقصد اور قومیت کو چیپانے کی ضرورت پڑ سکتی  
ہے۔ اسے عام قانون اور مذہب کا ب حصے دین چیپانے کا شعار نہیں بنایا جائے کیونکہ  
پھر زین محفوظ رہتا ہے نہ شخصیات بکتی ہیں۔ شرح صافی میں کیا خوب لکھا ہے : کہ حضرت  
ام حسینؑ کی شہادت، شیوں کے تلقیہ کر لینے اور ان کی صلحتوں کی وجہ سے ہوئی۔ بہر حال  
آنبار اعظم تلقیہ کا ہی رہیں منت ہے۔ تو اسے یوں عام نہیں کیا جائیں گے : ”تلقیہ ہربات میں ہوتا  
ہے اور تلقیہ کرنے والا اس کے موقع جانتا ہے۔ (کافی)

س ۳۰۲ : جب ظالم ظالم کے دفع کے لیے جھوٹ نک دا ہے اور تعزیز بھی مکروہ نہیں  
ہے تو تلقیہ کیوں ناجائز ہو گا ؟  
رج : تلقیہ اور جھوٹ شکل اور غوفوم کے لحاظ سے تو ایکیں بھر مقصاد میں مختلف ہیں ایک  
شید اس وقت تلقیہ کرتا ہے اور جھوٹ بولتا ہے جب اسے اپنا ذائقی اور مذہبی مفاد حاصل کرنا  
ہوتا ہے تو دوسرے کے تلقیہ کے ذریعے دھوکہ دے کر نام نہاد مون بن جاتا ہے۔  
رج : کہ ایک مسلمان جھوٹ ہے وقت حرام جانتا ہے ہاں جب کسی مقصوم الدم کی  
جان جاتی ہو یا مال لوٹا جاتا ہو تو خلاف واقعہ صبورت تعزیز بات کہ کرا سے بچانا ضروری جانتا ہے  
جو شریعت کا لفاضا ہے۔ یہاں شیکے ہاں تو جھوٹ قسم تک جائز ہے۔ تو پیغ السائل ص ۱۳۰  
پر لکھا ہے جھوٹ قسم گناہ ہے لیکن اپنے آپ کو ایکی اور مسلمان کو کسی ظالم سے سبات دلانے  
کے لیے جھوٹی قسم کیا لیں تو کوئی حرج نہیں بلکہ کبھی تو واجب ہو جاتا ہے۔  
س ۳۰۳ : اگر آپ متھر کو ناجائز سمجھتے ہیں تو تشریعی حد بتائیے۔  
رج : صاحبین امام شافعی، امام مالک اور امام احمد بن حنبل حرم اللہ تعالیٰ کے نزدیک حد  
زیاداری ہو گی۔

چونکہ امام البصیرہ ادعا والحد و ماستطعتم و حتی الامکان حدود ذاتی کی  
کوشش کرو، حدیث بنوی کے تحت حتی الامکان بیہات سے حدود ذاتی ہیں اور تعزیزی سدا  
واجب کرنے ہیں تا لیسی صورتیں کئی ہیں کران میں حد واجب نہیں کہتے جن میں ستم بھی ہے تعجب  
ہے باقی ایک دو صورتوں پر شیعہ خوب طعن کرتے ہیں اور متہ کو بہت بڑا کاررواب جانتے ہیں۔  
یہاں یا ہمی معاہدہ ہی شیر کا سبب ہے۔ لیکن امام صاحب کا یہ فتویٰ متوك ہے۔ فتویٰ  
صاحبین کے قول پر ہے۔ کوئی فقیر متخ باز کرددے گی۔

شیعہ بھی حد کو ظال دیتے ہیں۔ من لا يحضره الفقيه باب التعزير میں ہے کہ مرد و عورت  
ایک لحاف میں زنا کرتے پڑتے گئے۔ زنا کا امام کو لقین ہو گیا مگر انہوں نے ناقار کیا جا بار  
گواہ گذرے تو تعزیر پیوگی (حد نہ ہوگی)۔

ہے نہ ستیں سے۔ نہ طلاق پاتی ہے نہ دوسر، وہ ایک کرایہ دار رنڈی ہے۔ تم چاہو تو ہزار سے متکر کرو۔” معلوم ہوا کہ زن مستخر بیوی ہے نہ باندی ایک تیسری داشتہ ہے جس کا رکھنا اسلام میں حرام ہے۔ آیت کے لفظ سے تو متعثبات نہیں ہو سکتا تو شیعہ تفسیر قمی میں تحریف لفظی کر کے متکر پر استدلال کیا ہے اور آیت بول لکھی ہے: فمن استمعتم مبہ منهن فاتو هن احبور هن فر لیضه <sup>۱</sup> تفسیر جامع البیان طبری (المتوفی ۲۳۰)

۹۔ پر پلیمی تفسیر ابن عباس سے حسن سے، مجاہد سے این زید سے باشد روایات کے ساقو نقل کی ہے جو ہم نے شیعہ طبری سے نقل کی ہے کہ استماع سے مراد نکاح کر کے جماع کی لذت اٹھانا ہے پھر شیعہ والی تفسیر عقد نقل کر کے جواب لکھا ہے کہ سب سے بترا در درست تفسیر نکاح و جماع کی ہے کیونکہ اس پر رجوت قائم ہے کہ نکاح صحیح اور ملک صحیح کے سوا مستکو اللہ نے دقران کے علاوہ اپنے رسولؐ کی زبان بھی حرام قرار دیا ہے۔ تفسیر طبری ص ۱۷۴) ۵۔ شیعہ کی تفسیر جامع البیان ص ۶۹، ۱۸ میں ہے: ”ج شخص بیویوں اور ملکوں باندیوں کے سوا طلب کرے تو یہ لوگ خالم ہیں اور اس عنده کتابخانہ کرنے ہیں جو ان کے لیے حلال نہیں۔“ ان محبوہ تفہیروں سے پڑھ لکھ حق بات متعکا حرام ہونا ہے آیت استماع سے مراد نکاح ہے تو درمنشور والی حکم کی روایت کا بھی جواب ہو گیا۔

حُرُمَتْ مُتَعَدِّدَهُ منشور کی رایاں جنمی زرگیت فیما استمعتم پ

پ کوڈر منشور سے مطالعی جواب مطلوب ہے تو یہ ہے:

- ۱۔ ابو داؤد نے ناسخ میں اور ابن منذر بخاری، بہبیقی نے سعید بن المیب کے وایت کی ہے  
نسخت ایہ المیراث المتعة۔ متع کو آیت میراث نے منسون کر دیا ہے۔

۲۔ عبد الرزاق ابن منذر اور بہبیقی نے ابن سوڈ سے روایت کی ہے کہ متواتر منسون ہے  
اسے طلاق، صدق، عدت اور میراث نے منسون کر دیا ہے۔ (یعنی یہ چیزیں بیوی کو لیقیناً  
ملتی ہیں اور باتفاق شیعہ زن متعہ ان سے محروم ہے۔)

۳۔ ابن عکش نے فما استمتعته کی تفسیر میں فرمایا کہ اسے ناپلنا النبی اذ لفقتہم

حُمَّتْ مُتَقَّبَ

س ۸۳ : فما استمتعتم به منهن فاتوهن اجورهن فرلپنه  
دعاۃ توں کے جب مقام سنتے فائدہ اٹھا لو تو اپنیں مقرہ مرا داکرو سے ثابت ہے کہ منہ علال ہے  
آپ اسے منسخ کتے ہیں۔ سیوطی نے ڈیمنشنر میں لکھا ہے کہ حکم سے پوچھا گیا کیا یہ آیت  
منسخ ہے اس نے کہا ہرگز نہیں اگر آیت منسخ ہے تو آیت نامنحوں سی ہے ؟  
رج ڈی یہ آیت متر کے جواز میں ہے ہی نہیں تو نسخ کی ضرورت نہیں۔ مامو صول غیر ذوی  
العقل چیزوں کے لیے استعمال ہوتا ہے یاں سے مراد دعاۃ توں کا مقام استفاضع ہے اور فا  
تفقیبیہ (لپیں کے معنوں میں) ہے اور پیدا مسئلے سے تعلق ہے یعنی مذکور محرومات کے علاوہ  
عورتیں تمہارے لیے علال ہیں لشکریکہ تم اپنے ماں کے بدے میں دائی شادی کرنے والے  
ہنو۔ پانی اور شہوت نکالنے والے نہ بنو۔ دیو منہ سے مقصود ہوتا ہے۔ لپیں مشکوحت کے  
مقام فاص سے جب فائدہ اٹھاؤ تو ان کے مقرہ مرا داکرو۔ الح الایت۔ شیعہ کی تفسیر مجمع البیان  
ص ۲۳۳ پر اسی تفسیر کو سیستے بہتر کیا گیا ہے۔ چہارم محرومات اور زائد بر جار کے سوا عورتیں علال  
میں کہ تم ماں کے بدے میں نکاح یا ملکی میں کے ذریعے تلاش کرو۔ یہ تفسیر سب سے  
بہتر تفسیر ہے یہ ابن عباس سے مردی ہے کہ باندی شن سے خرید یا ہم مقرر کر کے نکاح  
کرو۔ محسنین غیر مسافحین کا معنی یہ ہے کہ تم شادی کھنے والے بخ، زنا کرنے  
والے نہیں اور فما استمتعتم به منهن... الح کہا گیا ہے کہ استفاضع سے مراد  
مقدسہ پالیں، جماع کرنا اور لذت کی حاجت پوری کرنا ہے۔ حسن بصری، مجاهد (شاذان  
ابن عباس)، ابن زید رسیدی سے یہی مردی ہے تو اس تفسیر پر معنی آیت یہ ہے کہ بذریعہ  
نکاح جب تم دعاۃ توں سے فائدہ پاویا لذت اٹھاؤ تو مقرہ مرا داکرو۔ (مجموع البیان ص ۲۳۴)  
۱۰: بالفرض کیفیت تان کر استدلال کیا جائے تو ناسخ "مومنون" اور "المعارج" کی دھی آیات  
یہیں جن میں ہر ف بیوی اور باندی سے تعلق رکھنا جائز تباریجا تا ہے اور ان کے سوا دعاۃ توں  
سے تعلق رکھنے والے کو ظالم اور ملامت زدہ کہا گیا ہے۔ کافی ایواب المتعہ اور تہذیب  
الاہکام وغیرہ میں دیکھوں ایسی احادیث یہیں جو یہ بتائیں کہ منہ والی عورت نہ چار میں سے

دے جس نے دل سے یہ لفظ کئے جنت میں داخل ہوگا۔ (سلم ص ۲۶۱) شارح مسلم امام نوویؒ نے بھی حی علی خیر العمل کا کہیں ذکر نہیں کیا۔

س ۸۶۷: خود بخود ختم ہو گیا کہ یہ جملہ اذان میں کبھی کہا ہی نہ گیا۔

س ۸۶۸: نماز جنازہ میں چار سے زیادہ تکمیریں کہنے سے کس نے منع کیا؟  
رج: نماز جنازہ چار تکمیریں سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ہی چالو فرمائی۔

مسلم شریف کی روایات ملاحظہ فرمائیں:

- ۱۔ ابوہریرہ رضیتے ہیں رسول اللہ نے ایک جنازہ پڑھایا تو چار تکمیریں کہیں۔
- ۲۔ جابر رضیتے ہیں کہ رسول اللہ نے صورت سجاشی کے جنازہ پر چار تکمیریں کہیں۔
- ۳۔ ابن عباسؓ کی روایت ہے کہ بنی کرہؓ نے چار تکمیریں سے جنازہ پڑھایا۔

امام نوویؒ فرماتے ہیں کہ زید بن ارقمؑ کی روایت میں ۵ کا ذکر ہے۔ تو قاضی عیاضؓ فرماتے کہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام پہلے کہی ۲۔۵۔۴۔۵۔۷۔۸ تکمیریں کہ دیتے تھے۔ جب سجاشی فوت ہو گیا تو ۷۔۸ پڑھیں اور تادفات اسی پر جے رہے۔ حضرت علیؓ نے فرمایا اہل بد رپر تکمیریں کہیں، باقی صحابہؓ پر کہیں اور دوسریں پر ہم کہیں۔ ابن عبد البر رضیتے ہیں کہ اس کے بعد ۷۔۸ پر ہی اجماع قائم ہے۔ تمام فقہاء شریف کے اہل فتویٰ حضرت ۷۔۸ تکمیریں پر ہی متفق ہوئے کیونکہ صحیح احادیث بحثت آئی ہیں۔ اب ان کے علاوہ قول شافعیہ جس کی طرف تو جہنم کی وجہ سک جائے گی۔ (سلم ص ۲۹۲)

شیعہ جو کہ علیحدگی پسند اور فرقہ پرستی کے مرضی ہیں۔ اس اتفاق کو نہیں چلاتے۔

س ۸۶۹: نکاح ام کلثومؓ کے وقت عمر ۲۵۔۵ سال بیان کی جاتی ہے اور نیت نکاح

۱۴ عہ میں ہوا۔ جب کہ حضرت فاطمہؓ کی دفات ۱۱ عہ میں ہو یعنی حقیقی قریب ام کلثومؓ کس کی ہی ہیں؟

رج: فاطمۃ الزہراؓ ہی کے لئے سے ان کی ۲۳ عہ میں ولادت ہوئی۔ اگلے سوال میں شرح

مواقف کی پیش کردہ روایت ولیل ہے اور آپ کی بوقت نکاح ۲۵۔۵ سال عکنہ بھجوڑی ہے۔

س ۸۷۰: حضرت ام کلثومؓ نے ۱۱ عہ میں بہرہ ندک کی گواہی دی دشرح مواقف ۲۳ عہ

اس لحاظ سے بوقت نکاح، ۱۱ عہ میں آپ بالغ ہوتی ہیں۔ جب کہ نکاح والی ام کلثومؓ نابالغ

النساء.... لئے نے منسوخ کر دیا۔ (کیونکہ متبرہ میں طلاق و عدت نہیں ہوتی۔)

۷۔ حضرت علیؓ فرماتے ہیں کہ رمضان نے ہر روزہ کا واجب منسوخ کر دیا۔ زکۃ نے ہر واجبی صدقہ منسوخ کر دیا اور متعک طلاق، عدت اور میراث نے منسوخ کر دیا اور عید الاضحی کی قربانی نے ہر ڈیجی کو منسوخ کر دیا۔ یہ لمحہ کی روایات اس تفسیری قول کا جواب ہیں جو شیعہ کا ہے کہ استماع سے مراد عقد تحریر ہے۔ درستہ دو مشوریں ابن عباسؓ کی تفسیری بھی مذکور ہے کہ اس سے مراد نکاح دائمی اور جماع ہے چنانچہ

۸۔ بن عباسؓ کی حاتم خاص نے حضرت ابن عباسؓ سے آیت فما استمعت عنہ میں نقل کیا ہے: «جب کوئی شخص شادی کرے پھر ایک مرتبہ ہی جماع کرے تو اس کا حق ہر لوار اور اجنبی ہو جاتا ہے۔ استماع سے مراد نکاح ہے۔

۹۔ ابن ابی حاتم نے ابن عباسؓ سے روایت کی ہے کہ متعدد روحانی علامات میں تھا۔ مسافر کسی شہر میں جب اقامت سالان کی کیمیہ بھال کیلئے متکر رتا۔ پھر محسنین غیر مسافرین نے اسے منسوخ کر دیا۔ پہلی بات منسوخ ہوئی اور متعدد رحم ہو گیا۔ اس کی تصدیق قرآن کی اس آیت میں ہے۔ الا علی ازواجهہ او ما ملکت ایمافہمہ (بجز بیویوں باندیلوں کے) ہر فرج حرام ہے۔

س ۸۶۸، ۸۶۹: صحیح مسلم میں ہے کہ حی علی خیر العمل حمد رسالت میں اذان بیس کہا جاتا تھا۔ اب کسی حکم سے خارج ہوا۔ اسے یہ اختیار کیا ہے ملا؟

رج: جھوٹوں پر اللہ کی لعنت ہو۔ کون یعنی مسلم میں یہ لکھا ہے؟ مسلم بن حجاج القشیری النسیابی رضی المحتوقی ۲۶۳ھ کی صحیح میں تو اس کا نام و لشان نہیں ہے۔ کلماتِ اذان بایبار وہی لکھے ہیں جو مسلمان کتے ہیں۔ مثلًاً

۱۔ الْمَحْدُورَةُ كَإِذَانِ مِنْ حَقِّ عَلِيِّ الصَّلَاةِ، حَقِّ عَلِيِّ الْفَلَاحِ دُوَوْدُوْرَتَهُ كَبَعْدِ تَبَرِيرِ وَتَبَلِيلِهِ۔ ص ۱۴۵۔

۲۔ عمر بن خطاوہؓ کی روایت ہے کہ اذان سننے والا حی علی الصلوٰۃ، حی علی الفلاح کا جواب لا حول ولا قوٰۃ الا باللہ کہ کر دے۔ پھر تکمیر و تبلیل کا انہی الفاظ سے جواب

اد کم سن تھیں تو پھر کیسے مانجا تے کہ منکو حربت علی شعفیں ؟

ج : کس نے آپ کو بھوت بتایا کہ احمد بن الٹھین آپ نے شرح مواقف کا حوالہ لکھ کر ہمیں نکالا ام کلثوم باعمر رجالت بلوغ کا فصلہ لکھ دیا اور ہمیشہ کے لیے آپ کی زبان بند ہو گئی۔ اللہ جزا نے خیر دے۔

س : ماح : ام کلثوم کا نکاح ثانی عون بن جعفر سے کیا جاتا ہے حالانکہ وہ محمد علی شعفیں تسلیک رکائی میں شہید ہوئے یہ لیکے مکن ہے کہ یہود علی شعفی سے نکاح کریں ؟

ج : نہ ہم دعا کرتے رہے وہ دنگا طبقتی رہے : ایک ہی نکتے نے ہمیں محروم سے محروم کر دیا والا معاملہ ہے بروایت ابن عبد البر علی عون بن جعفر حضرت علیؑ کے دور میں لاولد فوت ہوئے۔

لیکن ابن عبد البر وابن حجر عسقلانی حضرت علیؑ کے حنفی چرازوں سے یہ بعد دیگرے حضرت ام کلثوم کا نکاح نقل کیا ہے وہ حضرت عوف، محمد اور عبد اللہ ہیں۔ الا صابر جلد ۴ مام ۶۷۹ حضرت ام کلثوم کے حالات میں ہے : پھر آپ سے عوف بن جعفر بن ایل طا انبے شادی کی پھر اس کے بھائی محمد نے پھر اس کے بھائی عبد اللہ نے۔ اسی کی زوجیت میں وفات پائی اور ان بھائیوں سے کوئی اولاد نہ ہوئی۔ حضرت ام کلثوم کو حضرت علیؑ کے نزدیک ایسا تھا اور ابن علیؑ نے حضرت ام کلثوم اور زید بن عمر کا معاہم تکبیریں سے جنازہ پڑایا حضرت علیؑ سے ایک بیٹی رقیہ بھی تھیں۔ (اصابرین الاستیحاب ص ۲۶۹)

شیم کی تیقیح المقال میں ہے کہ حضرت علیؑ نے عون بن جعفر سے زینب صغری یعنی ام کلثوم کبھی سے نکاح کیا ॥ اس سے پتہ چلا کہ ابن عبد البر کو عون کی وفات دوسری غرض میں بتانے کی غلطی تھی اور پھر عوف سے یہود علیؑ کے نکاح کا ذکر کیا حالانکہ عوف بن جعفر کا ذکر کتب ائمہ الریاض میں نہیں ہے اور سنی شیعہ تمام مولیٰ نے ام کلثوم کا نکاح حضرت علیؑ سے پھر عون، محمد اور عجز اپنارابی طالبے بالترتیب ذکر کیا ہے۔ تو عون کو عوف کنانہی غلطی ہے۔

س : ماح : فتح الباری ج ۳ پر ہے کہ حضور کو ہاشم کا مکان، مائز نامی تلوار ابکریاں اور اونٹ بھی ورنہ میں ملے۔ جب بنی وارث نہیں ہوتے تو حضور نے یہ ورنہ کیوں قبل فرمایا ؟ ج : بغرض محال یہ کچپ کا واقعہ ہے۔ اس وقت آپ پر بالفعل بتوت کے احکام

جاری نہ ہوتے۔ ورنہ بت پرستی کی نہیں اور تبلیغ کرتے اور مسلم و کافر کی تفرقی اس وقت ہو جاتی فتح الباری جلد ۳ کا مقام ہذا آگے بیچھے چند صفحات سیمت غور سے دیکھا۔ ایسی کوئی روایت یاں نہیں ہے۔ رافضی دروغ گو مبارک ہو۔

س : ماح : ملّاعلی قارئی کا اعذر ہے کہ حضرت ام کلثوم مجتمد تھے لہذا سیرت شعفیں سے انکار کیا۔ لیکن شرح وقاریہ حاشیہ حلپی میں ہے کہ علی مجتمد تھے۔ تضاد بیانی رفع کریں۔

ج : ملّاعلی قارئی کی بات درست ہے ملکو سیرت شعفیں سے انکار کا بہتان آپ نے ان پر باندھا ہے ہم طبی کے حوالہ سے تا پکے ہیں کہ حضرت علیؑ نے سیرت شعفیں سے انکار نہ کیا تھا۔ پکھتی الوس اپنانے کا وعدہ کیا تھا اور نوح البلاعہ کے خطبات ان کی سیرت کی تصدیق کرتے ہیں حاشیہ کی بات مستبرئیں۔

س : ماح : عبد الشکور لکھنؤی کا قول ہے۔ ایک مسلمان علیؑ کا اپنے مہبے ہٹ جانا کی محالات میں سے ہے جن کا تصویر بھی صحیح نہیں ہو سکتا۔ (البجم) پھر عبد ابو بکر میں ارتدا دیکھو؟

ج : یہم نے پڑھا ہیں۔ ہو سکتا ہے۔ آپ لوگوں کی نعلیٰ کے جواب میں ترکی بہتر کی جواب دیا ہم۔ اس جملے کا مطلب یہ ہے کہ ایک صحیح العقیدہ مسلمان، جس کی فدا خاطلت کرے، امر تدبیں ہو سکتا۔ عبد ابو بکر میں ارتدا منکرین زکوٰۃ وغیرہ، مہاجرین، انصار یا فتح مکہ والے پکے صحابہ اور مسلمان نہ تھے۔ بلکہ بالعلوم دور و راز کے دیباتی لوگ جواہل مکہ کا مسلمان ہونا نہ کر مروع ہو گئے اور مسلمان بنے پھر تدہو گئے تو مسلمانوں پیغمبر نہ ہوا مجھ میں پہنچو جس کی اکثریت نے حضور کو دیکھا بھی نہ تھا۔

س : ماح : اگر دین سے ہٹ کر مرتد ہوئے تو مولوی شکور بھوٹ ہوئے۔ اگر دین پر قائم رہے تو ابو بکر کو ظالم و کاذب مانتے ہے؟ فیصلہ آپ پر ہے۔

ج : نہ صحابہ دین سے بچرے نہ مولانا عبد الشکور بھوٹ بنے۔ نہ ابو بکر صدیق ظلم ہوئے کہ منکرین زکوٰۃ منافقین اور منشی کے پھر کاروں سے، جو مرتد ہو گئے تھے طے اور ان کو پچا مسلمان کیا۔ ظالم و کاذب منکر و مرتد و رافضی ہے جو رسول اللہ کے تمام صحابہ کو بجزئین کے، مرتد کرتا ہے۔ پھر ان تینوں کو جسمی جھوٹا کرتا ہے کہ انہوں نے امام حق علیؑ کی سیاست

نکی بکہ تفہیہ سے خلفاء ثلاث کی کرتے رہے اور حق کسی ایک صحابی سے بھی عند الشیعہ ظاہر نہیں ہوا۔

س ۱۵۷: من دریج ذیل حضراتؓ تھے، شیعہ ہو گئے۔ . . . .

کیا مولوی شکور کا داعی جھوٹا ہے ہو گیا؟ کیا کسی ایک متعلق ثابت ہو سکتے ہے کہ یہ کتابی طور پر شیعہ تھے؟ رج: بہیں ان کے مکمل عالات کی تحقیق نہیں، نہ ہمارے پاس وسائل میں۔ در نزدیک یقیناً ثابت کیا جا سکتا ہے کہ یہ صحیح العقیدہ تھی بھی نہ تھے۔ تفصیلی شیعہ بنے ہوئے تھے۔ نہ مذہب کا علم تھا، نہ تاریخ سے واقفیت تھی۔ شیعہ مکانہ سے نابلد تھے۔ ہمیں اقرار ہے کہ عالم اہل سنت اب بھی، اپنے علم کو اسی سادگی، کافیت شماری اور افلس و کسی پرسی میں دیکھنا اور کھنچا چاہتے ہیں جو پسلے بزرگوں کی ہوتی تھی تو دنیا پرست مولوی اس امتحان میں پاس نہیں ہوتے جب کہ ہمیں یہ بھی اقرار ہے کہ شیعہ، نئے نہماں کی ضیافت میں زن از، زین اور شہرت و قلمیم کے اعتبار سے الیتی نظم رکھتے ہیں کہ لے شور، سادہ دل، خوف خدا سے عادی اس جاں میں ہمیں جاتا ہے۔ اس حقیقی پیش نظر میں مذہب اہل سنت مچھوڑنا اور شیعہ کی دُنیوی جنت اور عیش پرستی میں پہنچنا، کوئی کمال نہیں ہے اور نہ مذہب اہل سنت کے خاطر اور شیعہ کے حق پر ہونے کی دلیل ہے۔

جب کہ دور حاضر میں کتنے حقیقت پہنچیوں نے مذہبِ محمدی اہل سنت کو قبول کیا: امولا نامحسن رضا فاروقی فیصل آبادی: جو اپنے قریب المرگ باب سے خلفاء ثلاث کی کرامت سن کر مسلمان ہوئے۔ اب بیکجگہ ان کی تقریبیں اور کیمیں شنی جاتی ہیں۔

۲۔ ذاکرخاکی شاہ مُلتانی: جو قلمیم اہل سنت کے شیعہ پر مسلمان ہوئے۔ اب نہیں پڑھتے ہیں۔ ایک دفعہ راقم نے پوچھا: "شیعہ تھی میں کیا فرق دیکھا؟" ہنس کر کہنے لگے وہاں دُنیا تھی، یہاں دین ہے۔ وہ ہزاروں روپے دیتے تھے، تم بیس روپے دے کر ٹھانے ہو۔

۳۔ مولانا عابد حسین۔ کوٹ سرور (حافظہ آبادی) جوز بردست اہل سنت کے مبلغ بنے ہوئے ہیں۔ انہیں شیعہ والدے جائیداد سے محروم کر دیا ہے۔

۴۔ راقم المدوف کے شیعہ سے سوالات اور ہم تھی کیوں ہیں؟ پڑھنے سے کہی حضرات تائب ہوئے۔ بھکر کے ایک گرجیویٹ نوجوان کی تصدیق مولانا حسین عارف شیعہ مجتبی آف اسلام آباد نے کہ تھا اس کتاب نے ہمارا نقصان کیا۔ مجھ سے لے کر ہمارے خاص آدمی نے پڑھی اور وہ تھی ہو گیا۔

تاہم اہل سنت کی مثال سمندر کی سی ہے اس میں دریاؤں کا پانی پڑے یا بخارات بن کر اڑ جائے کہی بیشی کا پتہ نہیں ہلتا اور مذہب شیعہ کی مثال جو ہڑ اور چھپڑ کی سی ہے۔ کناؤں سے اُلتا ہے اور مینڈر کی موار ہے ہیں۔

۵۔ وَكَيْلٌ صَحَّابَهُ سَيِّدٌ عَرْفَانٌ حَبِيدُ رَعَابِدِيٌ سَرْغُودِهِي  
سَابِقٌ شِيعَةً مُبْلِغٌ فَاضِلٌ قَمْ وَجَامِدُ مُنْتَظَلٌ لَهُوَ بِعْجَمٍ تَبَرَّازِيٌ سَابِقٌ اور تائب  
ہو کر تھی ہو گئے۔ ۲۲ رمضان ۱۴۰۷ھ راقم کو یہ تحریر پکھ کر دے گئے:

"۲۲ رمضان ۱۴۰۷ھ رات بارہ بجے مسجد جھفری مسجدی دروازہ میں مجھ کو کہا گیا کہ آپ حضرت ابو یحییٰ حضرت عزیز حضرت عثمان پر تبرکریں۔ میرے دل نے قبول کیا کہ صحابہ کرام پر تبرکریں اور بنابریں نے مذہب اہل سنت قبول کیا ہے۔" پھر اس پر کامیاب پیشہ دیا۔ ختم بتوت اکیلیہ بیکی مکمل مذہبی مسجد فاروق اعظم سرگودھا

پھر ہم نے احباب کے ذریعے تین ہزار روپے اس کی امداد کر دی۔

۶۔ مولانا فیض علی فیضی ساکن عبداللہ مٹان جنہوں نے "نقاب کشائی" کے نام سے اپنے مسلمان ہونے کی روئیداد بتائی ہے اور مذہب شیعہ کے دشمن اسلام و قرآن ہونے پر زبردست دلائل دیتے ہیں۔ ۷۔ مولانا شاہزاد اللہ: یونپیلے شیعہ ذاکر تھے۔ اب لہیاں والہ کو جزو الہیں خلیفہ اہل سنت دیوبندی ہیں۔ ۸۔ مولانا ارشاد حسین ولیفیں اللہ تعالیٰ آف کر رؤسی سال سے تھی دیوبندی ہوتے ہیں۔ والہین اور سارا غاذان شیعہ ہے۔ حق کے مبلغ میں س ۸۶، ۸۷: آپ الزام لگاتے ہیں کہ قاتلان حسین شیعہ تھے کیا وہ کلمہ علی ولی اللہ پڑھتے تھے۔ ہم تو شیعہ ایسے کلمہ پڑھنے والے کو ملتے ہیں۔ اگر نہیں پڑھتے تھے اور ان کا کلمہ آپ بھی اسی مقام تھا تو وہ شیعہ کیسے ہوئے؟

رج : بیان آپ دوہر اظہم کر رہے ہیں۔ ایک تو اپنے پہلوں کو شیعوں نہیں مانتے۔ دوسرے ملکہ کی تحریف اور کفر کا ارتکاب کر رہے ہیں وہ اپنے دور کے شیعہ تھے، کفر شیعہ تھے۔ ان کی اور اہل بیتؑ کی ان کے حق میں شیعہ ہونے کی شہادتیں تاریخ کا جزو ہیں۔ مبدأ العیون، منتسب الامال، احتجاج طبری، تاریخ طراز مظہری، تاریخ التواریخ، خلاصۃ المصائب، کشف الغمہ وغیرہ شیعہ تاریخوں میں حضرت حسینؑ کے حالات شہادت، شیعوں کا خط لکھ کر بلنا، امام کاشیوں پر اعتقاد کر کے پہنچنا، بروقت ان کا غدر کرنا، امام کا ان کو بار بار حمایت پر ابھارنا، پھر بدعا نیں بینا ان کا اپنی شیعیت پر اصرار و اقرار کرنا اور شہمنوں پر یہ پھر کارکرنا درجہ راتم و بن کرنا کمل کھلے جائیں ہیں۔ کوئی دیوانہ ہی انکار کرے گا۔ یہ نیا مکمل، اور اس کے غیر قابلین کو ایمان و اسلام سے محروم ہجمنا۔ جیسے قادیانیوں نے نیا نی بننا کر سب مسلمانوں کو کافر مان لیا۔ آپ کا نیا کفر ہے۔ واقعی یہ کفر نہ پہلے شیعوں نے کیا، نہ اماموں نے اس کی کہیں تعلیم دی۔ بلکہ شہادتین، ملکہ اسلام و اہل منت۔ ہی اس وقت کا متفقہ کلمہ تھا۔ ۱۵ رووال جات تھے امامیہ اخیری باب سے میں پڑھیں اور کافی ج ۲ کا باب دعائم الاسلام بھی پڑھیں۔ اگر اس وقت کے شیعوں کو جو اپنے مخالفین سے اڑتے رہے۔ آپ ملکہ ولایت نہ جانتے، ان پڑھنے کی وجہ سے کافر اور غیر شیعہ کہتے ہیں تو اتنا اقرار کھل کر کیجئے کہ اخبار عشری امامیہ شیعہ ایک جدید مذہب ہے جو کل عہد نبوت، محمد غفار راشیہؑ اور عہد المکرمینؑ کلمہ تھا کہ کوئی مذہبی شخص اور نام و نشان تھا۔ یہ اقرار اپنے آپ کو غیر مسلم قرار دینے کے لیے کافی ہے۔

س ۸۱ : شیعہ اصحابِ شکاٹ اور معاویہ وغیرہ کو گالیاں دیتے ہیں۔ (معاذ اللہ) بتائیے قاتلانِ حسینؑ بھی ایسا عمل کرتے تھے؟ اگر کرتے تھے تو بلاشبہ شیعہ ہی ہوں گے۔

رج : تہبتوں اور لعنتوں کے درود و نظیف پڑھنے کا رولج تو ان میں ابھی نہ پڑھا۔ ہاں بعض کو شمن اہل بیتؑ کہتے اور لعنت کرتے تھے۔ (معاذ اللہ) چنانچہ شیعان کو فریمان بن هر ز خراعی، مسیب بن نجیہ، رفاع بن شداد بھلی، مصیب بن ہناظہ، اور باقی تمام شیعوں ہم نوں نے حضرت حسین بن علیؑ کو لکھا۔ آپ پر سلام ہو۔ ہم اللہ کا شکر کرتے ہیں کہ آپ کے معاذ مرکش و شمن (معاویہ) کو خدا نے ہلک کر دیا جو امّت کی رضا کے بغیر ان پر حاکم ہوا تھا..... پس

خدا اس پر لعنت کرے (لتوذ بالله)، جیسے قوم ثور پر لعنت کی۔ الخ۔ (جلد الریعون ص ۲۷۰ و مفتی الامال ص ۳۰۳)۔ یہاں جب آپ نے اقرار کر لیا کہ شیعہ معاذ اللہ اکابر صحابہؓ کو گالیاں دیتے ہیں۔ دبے ضمیر شیعی جس نوٹ کر لیں، تو سوال م ۶۶ م ۶۷ میں آپ نے انکار کیوں کیا؟

س ۸۱ : اگر بغرض محل مانا جائے کہ وہ لوگ شیعہ تھے۔ انھوں نے امام مظلوم کو شہید کیا تو اس کا اُسی مذہب کو کیا فائدہ پہنچا ہے؟  
رج : اہل سنت پر سے قتل حسین کا شیعی ناپاک بتان دُور ہو جاتا ہے اور کو تو اہل کو واطئہ والا چرخوں گرفتار ہو جاتا ہے۔ یہ سب سے بڑا فائدہ ہے۔

س ۸۲ : جب شیعہ آپ کے بقول اپنے آباء و اجداد کے مظالم کی تشریکرتے، لعنیں بھیجتے ہیں تو ان کو حق شناسی کی داد دینی چاہیئے کہ اپنے بزرگوں کے افعال بذریعہ کر کے حق کی حکایت کرتے ہیں۔

رج : واقعی قabil داد ہوتے اگر دیانت دار ہوتے۔ گول بول اور بھم انداز میں۔ صحابہ کرامؓ اور ان کے بیٹوں پر تعریض کرتے ہوئے۔ بے شمار لعنیں ضرور کرتے ہیں۔ مکاصل قاتلوں۔ جن کے نام تاریخ نے محفوظ کئے ہیں مثلاً سابق خط کے ناموں کے علاوہ جہاد اللہ بن سمعہ ہمنی عبد اللہ بن دال، قیس بن مصہر، عبد اللہ بن شداد، عمار بن عبد اللہ، ہانی بن ہانی سعی، حیسم بن عبد اللہ بن دال، قیس بن عاصم، حماد بن الجراح، میزید بن حارث، عروہ بن قیس، عمرو بن حجاج، محمد بن عمر، مختار بن عبد القعی، محمد بن اشعث بن قیس، عبد اللہ بن حصین وغیرہم جو خط لکھ کر اور قاسد بن کر بلانے والے، میدان کر بلانے مانے موجود اور شکروں کی کمان کرنے والے تھے اسی طرح بہت سے وہ شیعہ جو جرم قتل کے بعد پشیمان ہوئے اور تو اپنی کھلانے۔ ان بھی شیعوں کوئی لعنیں نہیں کرتے بلکہ ان کو معتذ و رکھجہ کر دعائے رحمت و مفترت سے فواز تھے ہیں کیونکہ قتل حسینؑ جیسے جرم سے بھی شیعیت میں کچھ خلل نہیں آتا۔ اگر آتا تو ان قاتلوں کو اپنائیں بھائی سمجھ کر دعاؤں سے کیوں نوازتے۔ تو اپنے کی حمایت میں عذایم کیوں چاہتے۔ کافی میں جو پھپٹ لطیف لکھا ہے کہ ہارون رشید کو بڑا حب دار اہل بیت اور شیعہ بتایا گیا۔ کسی نے پوچھا کہ وہ پھر اہل بیت کو قتل کیوں کرتا تھا تو جواب دیا لان الملک عقیم بادشاہی باسنجو ہے اپنے پرائے

کی قریب نہیں کر سکتی۔

س ۸۲۱: ہمارا اپنے ہی بزرگوں کو بنانہ کرنا آپ کو کیوں ناگوار ہے؟

رج: ہرگز ناگوار نہیں۔ صرف یہ گزارش ہے کہ دیانت داری سے یوں کہا کریں: اے اللہ حسینؑ کو بلکہ شہید کرنے والے شیعوں غداروں پر لعنت فرمائی جیسے امام حسینؑ کی تھی۔ اے اشداں کو قیامت تک رُلنا تارہ جیسے سیدہ زینبؓ نے بدعا کی تھی۔

(جلدار العيون ص ۲۲۷)

س ۸۲۲: کئی اصحاب رسول کے آباء و اجداد کفار و مشرکین تھے۔ کیا پاک بازار اصحاب رسول اپنے آباؤ کے مذوم افعال کے ذمہ دار ہوں گے؟

رج: نہیں ہوں گے۔ نص قطعی ہے وَلَا مَتَّرُ وَازِدَةٌ وَلَا رَأْخُسْرَی۔ دکونی بوجہ اٹھانے والا دوسرا کا بوجہ نہ اٹھانے گا۔ شترک ہے اصحاب رسولؐ کو پاک بازار کیا دیا۔

س ۸۲۳: اگر صحابہؓ ذمہ دار ہیں تو عورمہ بن الجبل، ابو بکر بن ابو حماد اور خالد بن ولید کے متعلق کیا راستے ہے؟

رج: اب آپ مان گئے کہ صحابہؓ کو یہ طعنہ نہ دیا جائے گا کہ وہ کافروں کے بیٹے ہیں۔

جب کفر و ایمان کا ہر کوئی خود ذمہ دار ہے۔ حضرت ابو حمادؓ ہمیں مسلمان ہو گئے تھے۔ صحابہؓ کفار آباؤ کے جنم میں نہ ماخوذ ہوں گے، میں کی شان میں کوئی عیب نہ تھا ہے کہ طعنہ دیا جائے یا حضرت ابو طالبؓ کا ملکہ نہ پڑھتا تباہیا جائے تو اسے حضرت علیؓ کی توبہ سمجھا جائے۔

س ۸۲۴: اگر کرنی اپنی اپنی ہے تو شیعوں پر قتل کی تہمت کیوں معقول ہے؟

رج: اس کی چند وجوہ ہیں:-

۱۔ شیعہ اولاد صحابہؓ یا اہل شام پر یہ جھوٹی تہمت لگا دیتے ہیں۔ مجبوراً اصل حقائق سے پردہ اٹھا کر خود شیعوں کا مجرم و قاتل ہونا بتایا جاتا ہے۔

۲۔ یہ عقیدہ و عمل اور رسوم و روایات ان قاتلوں والی ہی رکھتے ہیں جب کہ صحابہؓ اپنے آباؤ کے بالکل مخالف دین اور ان سے بیزار ہو چکے تھے۔

۳۔ آج بھی شیعہ دبی زبان میں کہتے ہیں کہ حادثہ شہادت ہونا چاہیئے تھا۔ ہوا تو اچھا ہوا۔

اسلام زندہ ہو گیا۔ بیزید و معاویہؓ نے گئے ہو گئے جب کہ ہم اہل سنت کو نوشۂ تقدیر پر تو اعتراض نہیں مگر بطور منایہ کہتے ہیں۔ کاش اہل کو فہرست کرنے بلاتے یا آپ ان کی دعوت پر نہ جاتے۔ یا حصہ منذر آپ کو کوئی والیں آنے دیتے اور آپ خاندان سمیت بچے جاتے اور حضرت حسنؑ کی طرح معاہدہ کر کے باعزم زندگی گزارتے، نہ شہادت کا نقسان اسلام اور امامت کو اٹھانا پڑتا۔ نہ امامت میں تفرقی ہوتی۔ اب آپ ہی الصاف سے بتائیں کہ اہل سنت خیر خواہ اہل سیفؓ اور دوست تھے یا وہ شیعہ جھنگوں نے حسینؑ کا خون پی کر بقول خمینیؑ زندگی کا بیکاریا لیا اور اپنے بڑوں کے ظالمانہ فعل کے نتیجہ پر فر کرتے پھرتے ہیں۔

ان وجہ کی بناء پر شیعوں کو قتل حسینؑ کا طعنہ دینا بالکل ضریب اور معمول ہے۔

س ۸۲۵: دستور ہے۔ حایت دوست کی کرتے ہیں اور نفرت وعداوت دشمن سے کرتے ہیں۔ شمر آپ کے راوی ہیں۔ بیزید کا آپ دفاع کرتے ہیں کربلا کی ریاضی کو اجتماعی کرتے ہیں۔ جب کہ شیعہ ان دونوں کو مسلمان نہیں مانتے اور کربلا کی جنگ کو جہاد کرتے ہیں۔ فرمائیے قاتلوں سے محبت آپ کو ہے یا شیعوں کو؟

رج: جب ہم بحوالہ شیعہ کتب قاتلان حسینؑ شیعوں کو فہرست کر پکے ہیں تو شیعہ ان کے خلاف تو کچھ بھی نہ کہیں۔ صرف شمر و بیزید کو قاتل بتائیں؟۔ حالانکہ تاریخ صراحت سے بتائی ہے کہ بیزید نے نقتل کا حکم دیا تھا خوش ہوا، ان قاتلوں کو اچھا کہا، بلکہ ان پر بھٹکار کی۔ ابن زیاد کا عمدہ گھٹادیا اور اصل قاتل کو مردا دیا۔ آخر دال میں کالا کالا کچھ ضرور ہے۔ ہم شمر بن ذؤوالجوشن کو، قاتل جان کر ہرگز اچھا نہیں کہتے، انہی ہمارا راوی ہے۔ ہمارا راوی شمر بن عطیہ اسدی کا ہمیں کرفی ہے جو صدقہ و اور طبقہ سادسہ دوسری صدی کے آغاز کا ہے (تقریب ص ۱۲۳) اب اگر آپ نے قاتل شمر کے راوی ہونے کا الزام دیا تو آپ یقیناً ناٹھیں۔ وہ گے۔ واقعی ہم شیعہ کے بر عکس قاتلان حسینؑ کو بڑا کشتے اور غیر قاتلوں کا دفاع کرتے ہیں۔

س ۸۲۶: گو کہ مذہب شیعیہ میں عقیدہ امامت اصل دین نہیں ہے بلکہ یہ عبد اللہ بن سبایہ عدوی نے وضع کیا تھا۔ لیکن مولوی عبد الشکر بکھنڈی تے کہا ہے؟ کہ رسول اللہ بعد غفار راشدینؑ کی بیعت کرنا اور ان کی امامت و خلافت کو تسلیم کرنا فضوری تھا۔ تضاد

رج: شیعوں نے نبوت کے مقابل امامت کا اصول دین سے بنایا۔ یہی اپنے سارے کتب علم تھی کہ بقول کشی منک و کثیر جماعت اہل علم سے پہلے اس نے علیؑ کے وصی و امام ہونے کی اور تمام صحابہؓ کے دشمن علیؑ اور منافق و کافر ہونے کی بات پولائی۔ اہل سنت نبوت کی فرع اور ایسا عیں حضورؐ کی جانشینی کو خلافت و امامت کہتے ہیں اور بعد از رسولؐ بیعت اس لیے ضروری تھی کہ اپنے فرمایا۔ میرے بعد ابو بکر و عمرؓ کی پیروی کرو۔ (ترمذی) یہ بیعت کے بغیر ممکن نہ تھی۔ یہی بات مولانا عبدالشکورؐ نے بتائی تو ان کی بات میں تضاد نہیں۔ شیعوں کی عقیدہ امامت اور شیعوں کی خلافت میں نہیں فرق احسان کا فرق بدستور ہے۔

س ۸۲۷: شیعوں کا دعویٰ ہے کہ وہ بارہ اماموں کو شیر سے بھی زیادہ مانتے ہیں۔ لیکن مولوی عبدالشکورؐ کہتے ہیں: کہ بالکل عظیم ہرگز اہل سنت ان کو مثل رسولؐ اور موصوم اور فرض الطاعة نہیں مانتے ہاں ان کو بزرگ فتحیکار ضرور جانتے ہیں۔ ایسا مانا شیعوں سے زیادہ کس طرح ہوا؟

رج: کسی ہستی کو صحیح شریعت کے مطابق مانا ہی سب لوگوں سے اچھا مانتا ہے۔ جیسے ہم حضرت عینی و موسیٰ علی بنیاد علیهم السلام کو، بیووں و نصاریٰ سے بڑھ کر مانتے ہیں۔ شیعوں نے ان کا اصل منصب ہدایت و پیشوایت تو خود جہین لیا کہ ان کو تمام اعمال و افعال میں تقبیہ بتایا تاکہ ان کی پیروی کوئی نکر سکے اور خود محبت و دراست گو کہلا کر، عوام شیعوں کے مقتنی اور مذہبی لیدر بن بیٹھے اور اہل سنت ۱۲ تو کبا ۱۲۰ برزگان اہل بیتؐ کی صحیح تابعداری کرتے ہیں۔ ان کے بخلاف اپنی بات نہیں چلاتے تو اہل سنت شیعوں سے زیادہ اہل بیتؐ کو مانتے ہیں۔

س ۸۲۸: بقول عبدالشکورؐ اگر مرزا احمد علیؑ نے یہ لکھا ہے: ”اگر یہ قرآن مجید ہے تو ایسا قرآن میں بھی بناسکتا ہوں“ تو کتاب و صفحہ کا حوالہ دیں۔

رج: ہمیں کتاب تو دستیاب نہیں مگر اس کے اعتراضات دس گناہ میں کراپنے ایک سو اعتراضات اسی ذرائع دین میں مظلوم قرآن پر کڑلے۔ ہمیں اندازی ہے کہ اگلے ایڈیشن میں قرآن سازی کا آپ بھی دعویٰ نہ کر دیں۔

س ۸۲۹: امام محمدی کی غیبت پر آپ کو اعتراض ہے تو خدا غیر ہوتے ہوئے کیسے

اپنی خدائی چلا رہا ہے؟

رج: پتہ چلا کہ حضرت محمدی غائب کو اپنے خدا کا شریک کار سمجھتے ہیں مفضل جواب ہم نہیں کیوں ہیں جو کے آخری انعامی حوالوں میں دیکھ لیں۔

س ۸۳۰: بقول شافعی درود کے بغیر تازہ نہیں ہوتی۔ مگر مولوی عبدالشکورؐ کے عقیدہ میں ترک درود سے نماز باطل نہیں ہوتی۔ صحیح کون ہے؟

رج: مولانا لکھنؤی امام شافعیؓ کی تحریک کے نہیں وہ حنفی السک عالم دین ہیں اپنے مسلک کے سچے روحانی ہیں۔ امام شافعیؓ کا اجتہاد اپنا ہے۔

س ۸۳۱: حدیث ثقلین، کتاب اللہ و منتی۔ اہل سنت کے نزدیک صحیح ہے یا غالط؟

رج: صحیح ہے تفصیل مولا محدث شافعیؓ کی کتاب ”حدیث ثقلین“ میں اور ہماری ہم سنتی کیوں ہیں دیکھیں۔ (حصہ اول)

س ۸۳۲: اگر صحیح ہے تو علامہ سیوطیؓ ابن حبان، ابن عبد البر، ابن حجر، وغیرہ نے اسے صحیح کیوں تسلیم نہ کیا؟

رج: وہ بھی صحیح مانتے ہیں۔ وجہ یہ ہے کہ یہ حدیث موظماں کی ہے۔ اس کی تمام احادیث عالیٰ السندا در صحیح و تلقی ہیں۔ حتیٰ کہ بخاری سے پہلے سب علماء بعد از قرآن اسے اصح تین کہتے ہیں اور شاہ ولی اللہ وغیرہ اب بھی موطا کو صحیح کہتے ہیں۔ امام ترمذیؓ نے کتاب العدل میں کھاہ ہے ”علی بن عبد اللہ نے امام کیجیے سے مراسیل مالک کے متعلق پوچھا تو فرمایا یہ میرے نزدیک پسندیدہ ہیں۔ قوم میں کوئی ایسا شخص نہیں جو مالک سے نیادہ صحیح حدیث رکھتا ہو۔“ حنفیہ کے ہاں بھی مراسیل حجت و معتبر میں علام ابن عبد البر تحریر التمیید ص ۲۵ میں موطا کی حدیث ثقلین کے متعلق لکھتے ہیں۔ اہل علم کے ہاں یہ حدیث رسول اللہ میں محفوظ و مشور ہے۔ اس کی شہرت بسند بیان کرنے سے غنی ہے۔ کتاب التمیید میں ہم نے مندرجہ ذکر کی ہے۔

س ۸۳۳: اس حدیث کے روایی کثیر بن عبد اللہ کی توثیق کریں۔

رج: اگرچہ یہ ایک روایی ضعیف ہے مگر لا تعداد طرق ہیں۔ وہ رواۃ موثق ہیں۔

یہ سیرت ابنہ شام و ابن ابی الدنیا میں ابو سعید خدریؓ سے تاریخ ابن حجر طبری میں ابن

سُنتِ رسول، اجماع امّت، جب کتاب و سنت ہدایت کے لیے کافی ہیں تو اجماع امّت کی کیاضورت ہے جو یادوں سے مختلف ہو گایا نہیں چیز ہو گا۔ تو بعدت ہو گا۔

رج - قرآن سے پوچھیے کہ سنت رسول کے علاوہ مخالفین اجماع کو جہنم کی سزا کیوں سنائی؟  
پ ۸۲۴: قرآن و سنت کی کوئی مراد متعین ہونے پر بھی اجماع ہو سکتا ہے کسی نئے پیش آمد سے۔ سند پر بھی ہو سکتا ہے۔ اجماع و قیاس کی تفصیل ہم "تحفہ امامیہ" سوال ۱۲ کے جواب میں کرچکے ہیں، پونکہ اہل سنت کے تمام مسائل قرآن و سنت پر بنی ہیں اور سب امّت ان پرتفع اہل ہے شیعوں کے مسائل قرآن و سنت کے مخالف ہیں امّت نے اس پیداگی مذہب کو قول نہیں کیا تھیں اپنے اجماع امّت کو بھی مخالف دین تبارہ ہے ہیں۔ ناکام لوٹری کی مثل "انگوڑ کھٹے ہیں" اپ پرفٹ آتی ہے۔ اجماع کی حقانیت پر آیات گورپکی ہیں۔

س ۸۲۵: علامہ وحید الزمان وجود اجماع کے منکر ہیں۔ کیوں؟

رج - آخر عمر میں شیعہ ہو گئے تھے۔ بات صحیت ترہی۔

س ۸۲۶: اگر کتاب اللہ دُستیٰ صَحِحٌ ہے تو حضرت عَزَّزَ نے حسبنا کتاب اللہ کو کہا تو سنت کا انکار کیوں کیا؟

رج - تمہارا مفہوم مخالف سے استدلال، بھرپور صحبت نہیں وہ عمر بھر سنت بُریٰ سے استفادہ کرتے رہے۔ کچھ مثالیں ہم سئی کھوں ہیں، کے انعامی سوال میں دیکھیں۔

س ۸۲۷: جناب کوثر نیازی نے ذکر شیعہ میں کہا ہے کہ معاویہ نے زینکو سلطہ کر کے قیصر و کسری کے طریق پر عمل کیا۔ معاویہ خلیفہ راشد کیسے ہوا؟

رج - آپ دوبارہ تے چاٹنے پر آگئے ہیں۔ نیازی صاحب کی تعبیر صحبت نہیں حضرت معاویہ خلیفہ راشدین سے کم درجہ ہیں گل خلیفہ عادل اور برحق نمودہ ہیں۔

س ۸۲۸: ابن حجر عسکری نے صواتی محرقة میں معاویہ و حسن کے صلح نامہ میں یہ شرعاً بھی ہے کہ معاویہ کو اپنے بعد خلیفہ نامزد کرنے کا حق نہ ہو گا۔ معاویہ نے اس شرط کی عہدگاری کیوں کی؟

رج - یہ شرط عام مستند تاریخوں میں نہیں تو شیعہ کی اور تہذیباً ابن حجر عسکری کی بات تسلیم نہیں۔

۲۔ حضرت امیر معاویہ نے زین کو از خود نامزد نہیں کیا بلکہ دیگر گورزوں اور کابینہ نے خون زینی

ابنجیح سے، دارقطنی م ۵۲۹ میں حضرت ابو ہریرہ سے۔ متذکر حاکم م ۹۳ میں ابن عباس سے۔ الجیم اہم سانی میں انس بن مالک سے سنن الکبریٰ بیقیٰ م ۱۱۰ میں حضرت ابن عباس وابی ہریرہ سے موجود ہے۔

س ۸۲۹: شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی نے حدیث شیعین شیعہ کو کیوں درست کیا؟  
رج - صرف سلم کی روایت کے پیش نظر کیا۔ بلکن شیعہ کا وہاں سے استدلال درست نہیں۔ کیونکہ شق دوم کو تعلق دوم کے عنوان سے متعارف نہیں کرایا بلکہ مطلق احقرات اہل بہت کی تذکیر اور نگہبانی کرنی حضرت زید بن ارقم نے روایت فرمائی۔

س ۸۳۰: اگر حدیث شیعین اہل سنت کو صحیح فرض کیا جائے تو سنت سے مراد سنت رسول ہے یا سنت اصحاب شہادت؟

رج : اصل تو سنت رسول ہے تھا خلفاء راشدین کی سنت بھی اسی میں داخل ہے:  
عیکم بسنی و سنت الخلفاء مسلمانوں تم میری اور میرے خلفاء راشدین مددیوں  
الراشدين المهدیین، عضواعلیہما کی مذہب سنت پر چلپا اور اسے ڈاڑھوں سے مضبوط  
بالمنواخذہ۔ (مشکوہ ۲۸)

س ۸۳۱: اگر سنت بھی مراد ہے تو پھر عبد الرحمن بن عوف نے بوقت شوری سنت  
کے ساتھ سیرت شیعین کی مشرط کیوں عائد کی؟

رج - مزید اہتمام اور سنت رسول کے مطابق سنت خلفاء ثابت کرنے کے لیے شرط  
لکھاں درجہ متفاہ عمل کا پابند کسی کو نہیں بنایا جاسکتا۔

س ۸۳۲: اجماع امّت برحق ہے کہ ایک شخص بھی مخالف نہ ہو۔ درشرح و قایہ و کتاب  
الایمان لابن تیمیہ ص ۱۶) تو حکومت سقیفہ کا اجماع کیسے برحق ہوا؟

رج - سقیفہ میں سب حاضرین نے لشکول سعد بن عبادہ بیعت کی (اطبری) اگلے دن پھر  
تمام صاحبین نے علیہ طلاقہ از بیہ سعیت کی۔ کوئی مخالف نہ رہا۔ تو اجماع برحق ہوا۔ (حوالہ  
گورپکے)۔ صدقہ تھی مباحثہ دیکھئے۔

س ۸۳۳: کشف الجوب میں علم شرعیت کے تین اركان بتائے ہیں: کتاب، فہد

سے بچنے کے لیے یہ رائے دنی اور نامزد کرایا تو حضرت امیر مجاہدؒ نے موقع اختلاف کو ختم کرنے کے لیے بھڑاتی دلپی لی۔ اور امامیہ کو تو اس اعتراض کا حق نہیں دہ تو باپ کے بعد بدیکے کوہی نامزد کرتے اور مانتے ہیں۔ ملوکتؒ کا بانی تعلقیدہ امامت شیمر ہے۔

س ۸۲۴: کیا وہ خلیفہ ہو سکتا ہے جو ایمانوں کی خرید و فروخت کرے؟  
رج. غلط تعبیر ہے۔ ہم حضرت معاذؓ کو ایسا نہیں مان سکتے۔

س ۸۲۵: اگر خلفاء رثلاڑ کو حضرت علیؑ سے محبت تھی تو باوجود ولایت علیؑ کے اقرار کے انہوں نے حضرت علیؑ کو خلیفہ بنانے کی کوشش کیوں نہ کی؟

رج. حضرت ابو بکرؓ نے خلافت کے دوسرے دن حضرت علیؑ کو پیش کش کی ملک حضرت علیؑ نے آپ کو ہی تھی تین کو کر پیش کش والپس کر دی۔ حضرت علیؑ نے آپ کو چھ حضرات کی مکتبیں نامزد کیا۔ پھر حضرت عثمانؑ بہت بڑی اکثریت سے خلیفہ قرار پائے۔ حضرت عثمانؑ کے علی المرضیہ دریار در مقرب خاص تھے۔ اسی تقرب کی بنار پر آپ بعد از عثمانؑ خلیفہ منتخب ہوتے۔ حضرت علیؑ اور خلفاء رثلاڑ کے تعلقات بہت بہتر ہے۔ تفصیل تھہ امامیہ میں دیکھیں۔ الفرض خلافانے ولایت علیؑ کا حق ادا کر دیا۔ ان کو تو شکایت نہ تھی: ”مدعاً سُست گواہ چست“ اب خلفاء رثلاڑ پر کچھ اچھا رہا ہے۔

س ۸۲۶: امر تدبیر حکومت کو تجیر تھکھن ہو مانے تک ملتی کیوں نہ رکھا گیا؟  
رج. انصار مسلمہ نہ اٹھاتے تو ہمارجن ایسا ہی کرتے۔ اب اگر چند گھنیاں قبل یہ کام ہو گیا اور عند اللہ صواب اور درستی اسی میں تھی اور تجیر تھکھن کی رسوم خلیفہ کی تحریک میں سلیقہ شماری کے ساتھ بلا اختلاف سراجیم پائیں تو اس میں کیا اعتراض کی بات ہے جو دبائی دی جا رہی ہے۔  
س ۸۲۷: ان حضرات نے علیؑ کو کیوں خبرنگ کی کہ ہم معاملہ حکومت کے لیے فلاں مجھے اکٹھے ہو رہے ہیں؟

رج. انصار کا تو ذہن ہی اور ہم نہیں گیا۔ مہاجرین کے تین حضرات تو صرف رفع زراع کے لیے فوراً گئے ان کو یہ تصور بھی نہ تھا کہ انتخاب کی نوبت آ جائیگی۔ پھر معاملہ کی نزاکت اتنی فrust نہ دے سکتی تھی کہ وہ حضرت علیؑ یا دیگر مہاجرین سے مشورہ کرتے یا باقاعدہ اطلاع دے کر

ان کو ساتھ لے جاتے تو امن عامر کا سلسلہ پیدا ہو جاتا۔ حضرت علیؑ بقول شیعہ غیب دان تھے۔ ان کو از خود پہنچ جانا چاہیے تھا۔ جنازہ کی تیاری چند گھنیاں بعد ہو جاتی تو کیا فرق پڑتا۔ آپ کو اپنا حق تو (بقول شیعہ) مل جاتا اور امتگر ہی سے پہنچ جاتی۔ عقل مندی اور اصول سیاست کی رو سے حضرت علیؑ بھی الزام سے پہنچتی رہتی۔ تفصیلات ہم عرض کر مچکے ہیں۔  
س ۸۲۸: کاجاہب بھی ہو گیا کہ مشورہ کا موقع نہ تھا۔  
س ۸۲۹: اگر علیؑ موجود نہ تھے تو عموم رسولؐ کو کیوں نظر اندازی کیا۔

رج. وہ سابقین اولین میں سے نہ تھے۔ پھر درست دن بھیت عامر میں بھی حضرت عباسؓ نے خود یا کسی نے بھی ان کا نام نہیں لیا۔ صحابہ کرامؓ اپنے بزرگوں اور فرماداں و کمالات والوں کو غوب جانتے تھے اگر انھوں نے حضرت عباسؓ سے فائز دوسروں کو سمجھا تو ہمیں بن بلائے مشورے دینے کا کیا حق ہے؟  
س ۸۵۰، ۸۵۱: اصول سیاست کی رو سے حضرت ابو بکرؓ ایکش سے خلیفہ بننے یا نامزدگی تھی؟ اگر نامزدگی تھی تو وصیتِ رسولؐ درکار ہے۔

رج: عوام صحابہؓ کے اعتبار سے تو انکیشن تھا۔ ہر کسی نے آزادانہ حق استعمال کیا۔ طلبؓ زینؓ و علیؑ نے اجتماع سقیفہ میں نہ بلائے جانے کی شکایت اسی اختیار سے کی۔ مگر خدا اور رسولؐ کے اپنے پروگرام سے ایک گونہ نامزدگی تھی کہ آپ نے پہلے پیشین کوئی میں فرمایا تھا میرے بعد خلافت ابو بکرؓ اور عوسمؓ کو ملے گی۔ تفسیر قمی سورت تحریمؓ غلیفہ کا نام لکھوانے کی مزورت نہ جانتے ہوئے فرمایا: وَيَا أَيُّهُ اللَّهُ وَالْمُوْمَنُونَ إِلَّا أَبَا يَكْرَرْ (بخاری)، ”إِنَّمَا اُرْسَلَنَا الْأَبُوْبَرُ كُوْهِي خلِيفَهُ بَنَاهُيْنَ گَهْ“ اب اب ابکر (بخاری)، ”إِنَّمَا اُرْسَلَنَا الْأَبُوْبَرُ كُوْهِي خلِيفَهُ بَنَاهُيْنَ گَهْ“ میسر ہے۔ مسلمانوں کو مشورہ و ترغیب دی تھی۔ میرے بعد ابو بکرؓ و عمرؓ کی پیروی کرنا۔ (ترمذی)

صلیل پر کھڑا کرنا اور امام نماز بنا دینا بھی اسی مقصد کے لیے تھا جب حضرت عائشہ صدیقہؓ نے کہا کہ عمرؓ کو حکم دیجئے، میرے باپ زم دل ہیں۔ تو آپ نے فرمایا: تم یوں سُفت و الیاں ہو۔ ابو بکرؓ ہیں؟ ان کو بلالا۔ چنانچہ آپ نے حکم نہیں، جیسا تین ہزار میں، اریا ۲۱ نمازیں پیغمبرؓ کے نائب امام ہو کر ڈھائیں۔ دو نیا کا دستور ہے کہ زندگی کا اولیٰ عمد بالآخر جانشین منتخب کر لیا جاتا ہے۔

اس کام کے ذریعہ ہونے کی حکمت یہ تھی کہ خداور رسول کا منشار بھی پورا ہو اور عوام کو انتخاب کا حق مل جائے اور طبق اسلام فتح عالم ہو جائے۔ اگر صرف نامزدگی ہوتی کسی کا اختیار دجناؤ نہ ہوتا تو حضرت ابو بکرؓ کی ہر وغیری سامنے نہ آسکتی تھی۔ ہر کوئی ماننے پر حکم رسول مجبور ہوتا۔ مگر اب حضرت علیؓ نے جبی کملات و استحقاق کی بنابری برضاور غربت خلیفہ تسلیم کیا (طبعی)

س ۸۵۲: سیدہ فاطمہؓ کی دلی خالات تاوفات شیخینؓ سے کیسی رہی؟

رج: برضا و مسلم رہی کیونکہ نانوں کے فلاں بعض شان کے لائق نہ تھا۔

س ۸۵۳: اگر راضی تھیں تو اپ کیوں کہتے ہیں، حضرت علی المرضیؓ نے بعد وفات فاطمہؓ

حضرت ابو بکرؓ کی بیت کی؟

رج: بیعت دو دفعہ کی تھی۔ پہلی خلافت کے دورے یا تیرے دن ہم والے دے چکے دوسرا دفات فاطمہؓ کے بعد اس لیے کہ آپؓ تیہ کی تیار داری میں معروف رہے۔ ابو بکرؓ کی خدمت میں کم آجائے۔ بوجوں کے دل میں شبہ پیدا ہوا تھا کہ شاید ناراضی ہیں۔ وفات فاطمہؓ کے بعد اس شبہ کو بھی دُور کر دیا۔

س ۸۵۴: علم ولیقین سے فرمائی کہ سقیفہ کی کارروائی کو غدری کی کارروائی پر کیوں تصحیح ہاں ہے جو خود رسول اللہؐ نے کی؟

رج: خطبہ غدری میں حضرت علیؓ سے شکایت کا ازالہ کیا ان کی محبت دلوں میں پیدا فرمائی اپنی طرح ہر کسی کا محبوب بتا کر آپؓ کی شان واضح فرمائی۔ مگر خلیفہ ہونے کی کوئی صراحت نہ کی تھی نامزدگی کے بیعت لی۔ اگر ایسا ہوتا تو مصلحتی پر حضرت علیؓ کو امام بناتے معلوم ہوا کہ سقیفہ اور غدری کے واقعہ میں عرض نہیں۔ جانشینی پر صریح دلیل نہ کام کیا تھی۔ مگر شیفہ بنی اور قیفہ بنی ساعدہ کی کارروائی ہے۔

س ۸۵۵، ۸۵۶، ۸۵۷: مل و محل میں روایت ہے ان عمر ضرب بطریقہ

فاطمۃ یوہ البعیۃ حتی سقط المحسن من بطنہا۔ کیا یہ فعل مذموم نہیں؟

رج: بخواں محض ہے جو شیعوں نے حضرت علیؓ کو بدنام کرنے کے لیے گھڑا مگر حضرات اہل بیتؓ کی عزت وغیرت کا جنازہ نکال کر رکھ دیا۔ شرستانی کی مل و محل کا خلافیات اور شیعہ کا باب غور سے دیکھا۔ کہیں بھی یہ ملعون روایت نہیں ہے۔

حضرت عمر پر رسولؐ خدا ناراضی ہوئے شیدر پر نگہ جو اخنوں نے ایسا افتراء ناپاک اہل بیتؓ پر باندھا جس کا ترجمہ تھکتے بھی بھیں جیا آتی ہے۔ رسولؐ خدا کو ایذا بھی شیعوں نے پہنچا۔ وہ بخاری پر اس آیت کے حق دار ہیں:

”جو لوگ اللہ اور اس کے رسولؐ کو دکھنے پہلتے ہیں۔ اللہ نے ان پر لعنت فٹھیٰ ہے دنیا میں اور آخرت میں اور ان کے یہے ذلیل کرنے والا عذاب تیار کر رکھا ہے“  
جو آیت کی تصدیق چاہے وہ محض وغیرہ میں، مانی شیعوں کی شیعیں دیکھ لے۔

س ۸۵۸: شراب نوشی کا بہتان۔

رج: ناچس بلا جلد و صفحہ جو لے جھوٹے بہتان کی دلیل ہیں۔ حضرت عمرؐ تھرمہ شراب کے لیے بے چین رہتے تھے۔ ان کی دعا اصرار پر ہی فیصلہ کن آیت اُتری:

”اے یمان والو! یہے شک شراب، بُجَا اور توں کے تھان گندگی میں شیطانی کام ہیں ان سے بچتا کر کا میلب ہو جاؤ۔“ (الایمہ دانشہ پ ۲۲)۔ تمذی الاباب التفسیر ملکؓ پر ایت ہے:  
حضرت عمرؐ نے دعا کی اے اللہ شراب کے متعلق بیان ثانی نازل فرماتا تقریباً والی آیت  
اُتری جو عمرؐ کو سننائی گئی۔ پھر یہی دعا کی تصورت ناروالی آیت نازل ہوئی: کہ ایمان والوں نے  
کی حالت میں نماز کے قریب نہ جاؤ۔ حضرت عمرؐ کو بُندا کر سنائی گئی۔ پھر کیمہ ربہ حضرت عمرؐ نے دعا  
کی کہ اے اللہ شراب کے متعلق فیصلہ کن بیان نازل فرماتا تباہہ والی آیت اُتری کہ شیطان تو  
یہ چاہتا ہے کہ تمہارے درمیان دشمنی اور بعض، شراب اور جوئے کے ذریعے بھردے۔ جب  
حضرت عمرؐ کو پڑھ کر سنائی گئی تو فرمایا ہم ترک گئے۔ ہم ترک گئے۔ دا ب مزید پر چھٹے کی ضرورت  
نہ رہی یا ہمارے پینے والے اب باز آگئے۔“

س ۸۵۹: سکندریہ کا کتب خانہ کیوں جلا دیا گیا علم سے نفرت کیوں؟

رج: اسلام کو یہودی و عیسائی لفڑیہ عقائد و دیانت سے بچانے کے لیے یہ اقدام کیا دلیل وہی تینی بھی جو تواریخ پڑھتے وقت حضورؐ نے آپؓ کو زبانی تھی۔ اگر موسیٰ علیہ السلامؐ ہمی ہوتے تو میری اتباع کرتے۔ فراست فاروقؓ نے اسلام کا تحظیہ کیا۔ ورنہ محمدؐ عبادیہ میں یہ یونانی علم مترجم ہو کر اسلام میں جب داخل ہوئے تو اسی سے گراہ فرقے اور الحادی خیلات مسلمانوں میں گھس لے۔

س نمبر ۲۶: حضرت عمر اور غازی مصطفیٰ کمال پاشا میں موازنہ۔

ج: دنیوی و فقار و سلطنت اور عزت میں آپ برابر کھتے ہیں مگر دین کی شان و شوکت جہاد، تعلیمی و تبدیلی نظام، امن، عامہ، رعایا میں خوشحالی میں کمال سے کیا موازنہ؟ وہ بے دین تھا اور حضرت عمر مثکوہ نبوت سے کلامات پاک و نیائے اسلام کے علم فرمادا تھے جیسی خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اسلام کی عزت و غلبہ کے لیے خدا سے مانگا تھا۔ (اجتاج طبری)

س نمبر ۲۷: شیعوں کے اصول خمسہ ایمان و عقائد میں کیا فرق ہے؟

ج: ہم بارہ عرض کرچکے ہیں کہ شیعوں کا ان پر ایمان متصور نہیں ہو سکتا۔ کیونکہ ایمانیات و عقائد خدا اور رسول ﷺ کے کلام برکت قم سے حاصل ہوتے ہیں شیعوں کا نہ قرآن پر ایمان ہے، نہ احادیث رسول ﷺ پر۔ وہ صرف انہ کی روایات مان کر امامیہ کھلاتے ہیں تاہم ان کے کنپر ہم چند فاقص بتاتے ہیں:-

۱- فرمانِ الہی ہے: اے مسلمانو! ائمہ پر، اس کے رسول ﷺ پر، اس کتاب پر جو اس نے اپنے رسول پر تاریخی اور اس کتاب پر جو اس نے پہلے تاریخی ایمان لاؤ۔ جو یعنی اللہ کا اس کے فرشتوں کا، اس کی کتابوں کا، اس کے پیغمبروں کا اور آخرت کے دن کا انکار کرے وہ دُور کی گمراہی میں جا پڑا۔ (نسار پر ۱۴)

شیعوں نے عقائد میں بھی تحریف کی کہ ان پانچ میں سے فرشتوں اور اسمانی کتابوں کو رسول قرآن، نکال دیا اور عقیدہ امامت اور عدل ان میں شامل کریا۔ یہ ایجاد بندہ اور بدترین جرم ہے۔

۲- عقیدہ توحید انہ اہل بیتؑ سے مردی تعلیم کے مطابق توجہ دان ناقص نہیں جیسے ہم نے اپنے شہر آفاق رسالہ "شیعو حضرتؑ سے ایک سو والات" میں دس والے دینے میں اوپر موجودہ شرک کرنے والے شیعوں کو الزام دیا ہے۔ یعنی غالبوں کی روایات مثلاً خدا نے صرف بارہ اماموں کو پیدا کیا ہے کائنات کی تخلیق اور بندوبست، رزق رسانی، مشکل کشانی وغیرہ للاتعداد خدائی صفات افال ان کے سپر و کردی پئے اور غالی سبائیوں علیؑ کو خدا منے والے نصیروں کی طرح شیعی العقیدہ افال کی تخلیق اور بندوبست، رزق رسانی، مشکل کشانی وغیرہ للاتعداد خدائی صفات اکثر شیعوں اسی عقیدہ رکھتے ہیں اور نعمۃ یا علی مدّان کا ایجاد کردہ آج پہل رہا ہے صرف شیعہ کی دہائی پارٹی اس کی مخالف ہے۔

۳- عقیدہ رسلت بھی براۓ نام ہے جب ہادی عالمیں صلی اللہ علیہ وعلیٰ آله وآلہ ولم کے درست مبارک پر شیعہ دس افراد بھی مومن مسلمان ہدایت یافتہ نہیں مانتے اور ہرگز نہیں مانتے۔ اور سب رسولوں سے اپنے اماموں کو افضل بتاتے ہیں جو صدقی کے بالکل خلاف ہے۔ صفاتِ نبوت پر قبضہ کے بعد لفظی بھی اور نبوت بھی انبیاء کے لیے فاس نہ رہنے دیا گیا۔ مثلاً کافی کتاب الحجۃ“ میں یا ب ہے: ”کرامہ سادات میں مثل نبی ہوتا ہے۔ مگر اسے بنی کسا مکروہ ہے“ نیز امام رضا کا فرمان ہے: ”ان الاما ماتھی مسخرۃ الا نجیباء (اصول کافی ۱۷ باب نادر فضل الامام) کہ امامت انبیاء کا درجہ درجہ تر ہے۔“ شیعہ نے گویا زبانِ زی و خوام یہ نعمۃ“ کہ شیعہ کے اعتقاد میں ہر بھی وحی بھول کر علیؑ کے بجائے بنیؑ کے پاس سے آئے“ پس کر دکھایا ہے۔

۴- قیامت میں بخت بمحاذات اعمال کے لیے ہے کریک و بدکو اچھا بُرہا فروملے گا۔ مگر شیعوں نے یہ پاکیزہ عقیدہ بھی بگاؤ دیا ہے۔ ان کے پانچی اور گنہگار ترین فروکا بھی عقیدہ یہ ہے کہ شیعہ قطعاً بختا ہوا ہے۔ حسب علیؑ اور غم کا ایک آنسو بمحاذات میں کافی ہے ان کا متوالہ ہے: حب علی حسنۃ لانصر معہا سیئة حب علیؑ وہ نیل ہے کہ کوئی گناہ نہ سماں نہیں دیتا۔ ظاہر ہے کہ اس عقیدہ نے احکام شرعیت کا غالباً کر دیا۔ غوف خدا اور تقویٰ کا کوئی معنی ہی باقی نہ رہا۔

۵- عقیدہ امامت تو کھلے بندوں نہم نبوت پر ڈاکر ہے۔ جب نبوت کا ایک وصف بھی نہیں جامام میں نہ پایا جاتا ہو اور امام کی اور امام کے متعلقین کی تعظیم نہ صرف بنی کی اور اس کے متعلقین کی تکریم سے زیادہ ہے بلکہ متعلقین نبوت سے علایہ تبریزے ہیں۔ قرآن، تبلیغ، توحید، جہاد، منصب تعلیم و تزکیہ، صحابہ کرام، خلفاء راشدین، اہل بیتؑ بنی ازواج مطہرات، بنات طابریات، داماد گان، مسلمان خزانِ محروم بلکہ پوری امت ہر ایک چیز پر طعن و تبریز ہے تو شریعت دنبوت کا صفائیا کرنے والی امامت کیے اسلامی عقیدہ بن سکتی ہے جب کہ امام صادقؑ کا فرمان ہے: ان الله عزوجل فرض علی خلقہ خمسا کا اللہ نے اپنی مخلوق پر ہے اور کان فرض کیے ہیں فرض فی اربع ولهمیرخص فی چار (مناز، روزہ، حج، نکاح) میں تو دکرنے نہ کرنے کی واحدہ۔ (اصول کافی ص ۲۲۶)

۴۔ رہائیعہ کامیاب ناز عقیدہ عدل، تو اس سے بڑا فرداً و دھوکہ دنیا میں کوئی نہیں کر جو امام خدا کے مالک ہیں ان سے درود نے امامت و خلافت چین لی۔ پھر خدا ہمیں جو وعدہ کے باوجود ان کی کوئی مد و ذکر اور سب دُنیا غائب امام العصر کی تعلیم و مہدیت سے محروم ہو کر مگر اسی پروفات پارہی ہے مگر خدا ان کی ہدایت کا بنہ لبست نہیں کرتا؟

س ۸۶۳، ۸۶۴، ۸۶۵ : کاجاوب بار بار ہو چکا ہے۔ بے فائدہ لفاظی اور بے معنو گردان ہے یکھنا بالکل چھوٹ ہے کہ کتب ذہین سے صحیح روایات سے ثابت ہے کہ تدقیق حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے وقت سات مرد تھے۔ کاش اصحاب شہزاد پناہ نہیں ہاتھی چھوڑ جاتے۔ اس جھوٹے کو تنہ علوم نہیں کہ تدقیق میں مغل کا دن گزار کر رات کو ہوئی۔ جس فعل پر اعتراض ہے وہ صرف پیر کے دن گھنٹہ بھر میں ہو گیا تھا۔ پھر تاخیر کی وجہ صرف یہ ہے کہ ۳۳۳  
ہزار ہمراجین والشار مردو زون اقرب و حوار کے دیباتی لاقعہ اجنازہ پر ہنسنے آئے تھے۔ بیک وقت ایک امام کے پیچے جنازہ نہ ہوا تھا۔ پھر صوبیت پیغمبر تھی کہ میت مبارک اپنی ہنگامہ حجۃ عائشہ میں رکھی رہے اور باری باری اکر لوگ ہیئت و درود و عاجذارہ پڑھیں۔ جھوٹاں تھا۔ بیشکل دس آدمی بیک وقت آسکتے تھے وہ پڑھ کر نکلتے تو درود سے آجائتے۔ اس طرح تمام نفری تقرباً دونوں اور ایک رات میں جنازہ سے فارغ ہوئی۔ ساری تفصیلات باحوال اصول کافی اور ابن سعد والبدایہ والنہایہ سے ہم ”تختہ امامیہ“ میں نقل کر چکے ہیں۔

س ۸۶۶ : بھی بعض شیعیین سے یادہ گوئی ہے حضرت ابو بکر و عمر ”جس کی لائٹی اس کی سینس“ کا مصدقہ نہ تھے کیونکہ ان کے قبائل کی کثرت والی لائٹی نہ تھی۔ یہ شوکت و طاقت خود رسولؐ خدا نے، ان کا اعزاز و اکرام کر کے بنادی تھی۔

س ۸۶۷ : بعض اہل سنت کا خیال ہے کہ آں سے مراد اُمّت ہے پھر اُمّت پر صدر قریون حرام نہیں ہے؟

رج : آں نبی اور اہل سنت رسولؐ کے کئی اعتبار ہیں۔ اُمّت تابع داری کے لحاظ سے آں رسولؐ ہے مگر صدقہ کی حرمت صرف خونی رشتہ کی وجہ سے ہے شیعہ تفسیر فتحی ج ۱۰۵ پر ہے: عن عمر بن یزید (ؓ) ، قال ابو عمر بن یزید کہتے ہیں کہ امام صادقؑ نے فرمایا اللہ

عبد اللہ انتہم واللہ من آل محمد کی قسم! تم (اسے عمر بن یزید اُتھیو؟) آں مجھیں فقلت من النفسہم جملت سے ہو۔ میں نے کہا ان کی جانوں میں سے؟ فندک - قال نعم۔ واللہ میں آپ پر قربان جاؤں، امّن نے فرمایا، اللہ کی من النفسہم شلاشاً شم قسم دین مرتبت، تم ان کی جانوں سے ہو۔ پھر امام نظر الحـ و نظرت الیه نے میری طرف دیکھا، میں نے ان کو دیکھا۔ پھر یہ (فقرہ لہذہ الایتہ) آئیت پڑھ کر سنائی۔

”سب لوگوں سے زیادہ قریبی ابراہیم کے ان کے تابع دار ہی میں اور یہ پیغمبر اور اس کے مولیین (صحابہؓ) میں اور انشد ہی مولیوں کا اولیٰ دکار ساز اور مشکل کشا، ہے۔ آں عمران پتے ع ۱۵۱ قرآن میں عجہ ہمگہ آں بذعنون کا لفظ اس کے پیروکاروں پر بولا گیا اور آں موسیٰ آں ہارون کا لفظ ان کی تابع دار پوری قوم بنی اسرائیل پر بولا گیا جو آپ کی اولاد میں سے نہیں۔ تو اس لفظ سے پوری تابع دار اُمّت آں مجھے ہے اور درود دسلام ان سب کو پہنچا ہے۔“ س ۸۶۸، ۸۶۹ : آں رسولؐ پر عبد الشکور کھنلوی کے ہاں درود ضروری نہیں ہے بلکہ حضرت عمرؓ کا فمان ہے۔ نماز، تراوت، اشہد اور درود برآں رسولؐ کے سوانیں ہوتی۔ عمل یوم واللیلؓ کیس کی بات صحیح ہے؟

رج - ہم، ”ہم سنی کیوں ہیں؟“ میں باحوال بتلے چکے ہیں کہ نمازیں درود شریف سُنْتَ پڑھ کر ہے عمداً ترک گناہ ہے۔ مگر فرض واجب نہیں ہے کہ کبھی چھوٹ جانے سے نماز نہ ہو اور خود شیعہ کا بھی یہی مذہب ہے۔ (تو ضمیح المسائل) حضرت عمرؓ کی بات کا لہ نماز کے متعلق ہے۔ مولانا عبد الشکورؓ کی بات ادا یاگی نماز کی بابت ہے تعارض نہیں۔ سوال ۸۶۹ : بعضی رفع ہو گیا کہ شعبی کا نماز دہراتے کافری بنابر کمال ہے۔ س ۸۷۰ : کاجاوب بھی ہو گیا۔ کہ حسینؓ پر خونی رشتہ کی وجہ سے صدقات حرام ہیں۔

## فضائل عملی و اعلیٰ رایات

س ۸۴۳: دلیلی نے حضرت مذکورؓ سے مرغیاروایت کی ہے: «عَلَىٰ كَانَ اِسْ وَقْتَ  
سَهْ اُمِّ الْمُؤْمِنِينَ هُوَا ہے کَمَا بھی آدم روح اور جد کے درمیان تھے۔ پھر خدا نے ارواح سے  
خطاب کیا: "بَيْنَ يَحْرَارِ الدَّاهِرَ، مُحَمَّدٌ تَحْمَارَ" بَيْنَ عَلَىٰ تَحْمَارَ اُمِّ الْمُؤْمِنِينَ کیا حضورؓ نے فدائی  
طرف چھوٹی نسبت کی؟

رج: دلیلی چوتھی صدی کا حاطب اللیل ہے اور کمزور ترین روایت و کتاب والا ہے جو بحث  
نہیں۔ نیز ظاہر عقل بھی اسے جھوٹا بتاتی ہے کیونکہ خدا کی خدائی دائمی ہے اور کوئی خدا نہیں۔  
رسالت و نبوت تا قیامت دائمی ہے اور کوئی بُنیٰ نہیں بن سکتا۔ مگر امارت علیٰ عارضی ہے۔  
حضرتؓ کے وقت تھی نہ حضرت علیٰ کی دفات کے بعد تھی کیونکہ شیعہ عقیدہ کے مطابق یہکے بعد  
دیگرے گیارہ اور امیر و امام بنتے رہے تو حضرت علیٰ کی امارت کا خطاب تمام انسانوں کے لیے  
ممکن نہیں۔ علاوه ازیں درایت کے اعتبار سے بھی یہ روایت غلط ہے کیونکہ اس میں "کنت  
ندیا و ادم بین الماء والطین" کا مقابلہ کر کے حضورؓ کی ختم نبوت اور خصوصیت کو  
متایا گیا ہے۔ (معاذ اللہ)

س ۸۴۴: اگر حضورؓ نے یعنی منسوب کردی تو پھر خدا کے اس عہد کا کیا جو کہ۔ "اگر رسولؓ  
کسی بات کو یعنی ہماری طرف منسوب کر دیتا تو ہم اسے دائیں ہاتھ سے پکڑ کر اس کی رُگ  
جان کاٹ ڈالتے" (بیہقی ۲۹ حاتر)

رج: حضورؓ نے تو خدا کی طرف ایسی عقل و نقل کے خلاف بات منسوب ہی نہیں کی۔ ہاں  
جن کذاب راویوں نے بنا کر نسبت کی ان کے نام و نشان کی رُگ خدا نے کاٹ ڈالی۔ جس  
کتاب میں یہ روایت ہے وہ "ضعاف اور موضوعات کا پلندہ" بن کر محدثین میں مشور ہے۔  
س ۸۴۵: جب خدا نے ارواح کے شانے اپنا، اپنے رسولؓ کا اور ہمارے امیر کا  
کلمہ پڑھا ہے تو اپنے لوگ کلمہ کے ساتھ ذکر امارت، ولایت اور امامت کو کیوں بُرا سمجھ کر خدا کی  
مخالفت کرتے ہو؟

رج: جھوٹے لوگوں کے دلائل بھی اسی طرح جھوٹے ہوتے ہیں جب کھڑک تو کلمہ ولایت نے  
قرآن سے مل، نہ حدیث بُنوئی سے، تو عالم ارواح کی بات بنا کر خدا کے ذمے نکادی۔ اگر خدا

س ۸۴۵: حضورؓ نے ہم کو حکم دیا تھا کہ ہم علیٰ کو یا اُمِّ الْمُؤْمِنِينَ کو کر سلام کہیں۔ کیا اصحاب  
شدتؓ کے بھی ایسی حکم ہے؟ (ابن مردویہ از ابن بریدہ)  
رج: اب مدد یہ مطبوع نہیں ہے۔ ماغذہ کا خواہ نہیں دیا سند بھی کچھ نہیں لہذا بے سر و پرداز  
قابل استدلال نہیں۔

حضرت ابو بکر و عمرؓ کے لیے جب حضورؓ خلافت کی پیشیں گئی فرمائے اور فاقہ دوابالذین  
من بعدی ابی بکر و عمرؓ کو میرے بعد ابو بکر و عمرؓ کی پیروی کرنا۔ (ترمذی) قول حضرت امیر  
المؤمنین کرنے سے، علیٰ خلافت کے قیام کی منظوری زیادہ وزنی ہے۔

س ۸۴۶: شیخینؓ جب خود عمد نبوی میں آپؓ کے حکم سے السلاہ علیکے یا امیر  
المؤمنین و رحمۃ اللہ ویرکاتہ کہ کرست اسلام ادا کرتے تھے (ارجح المطالب)  
تو حضرت عمرؓ نے اپنی ذات کو "امیر المؤمنین" کیوں کہلوایا؟

رج: بیان سے پہلے چلا کر شیخینؓ حضرت علیٰ کے محب و عقیدت مند تھے۔ اب جوان کا  
ذمہ من ان پر علیٰ شتمنی کا بہتان لگاتا ہے وہ خوف منفری کذاب اور باطن و شمن علیٰ ہے۔  
نیز اُمِّ الْمُؤْمِنِينَ آپؓ کا لقب تھا۔ حقیقتہ عمدہ خلافت نہ تھا۔ ورنہ عمد نبوت میں آپ غلیفہ  
و اُمِّ الْمُؤْمِنِينَ نہ تھے۔ پھر کیوں یہ بولالگیا۔

ارجح المطالب شیخ تاب ہے۔ روایت بے سند و بے حوالہ ہے۔ جو بحث نہیں علاوه ازیں  
حضرت عمرؓ کو لقب مسلمانوں نے دیا اور آپؓ کو پسند آگیا۔ افسران فوج عموماً امیر کے نام سے  
پکار سے جاتے تھے کفار عرب آنحضرتؓ کو امیر مکہ کہا کرتے تھے۔ سعد بن ابی دفاص کو عراق میں  
لوگ اُمِّ الْمُؤْمِنِينَ کہنے لگے (مقدمہ ابن خلدون)

اسی عادت پر ایک دفعہ بیدین ربعی اور عدی بن حاتم نے مدینہ کر حضرت عمرؓ کے لیے  
یہ لفظ استعمال کیا تو مشور ہو گیا۔ ادب المفرد للبخاری۔ پھر خاص عہدہ کا نام سمجھا گیا۔

نے عالم ارواح میں یہ کلمہ پڑھا تھا تو اب جب عالم دنیا میں اپنا کلمہ لَرَاللَّهُ الَّلَّهُ، اپنے رسول کا کلمہ محمد رسول اللہ قرآن میں نازل فرمادیا تو فدا کو کیا ڈرگ گیا وہ بھجوں گیا کہ علی ولی اللہ، امیر المؤمنین، الامام علی کا کلمہ قرآن میں نہ آتا اور "تحارا امیر" کلمے کی سرپرستی سے محروم ادیتیم ہو گیا؛ شیعوں کو کچھ تعلق و نقل سے بات کرنی چاہیئے۔ اور خدا پر بستان باندھ کر بقول قرآن "ظالم ترین اور مفتری" نہ بننا چاہیئے۔ ہم تو خدا کے فرمان بردار ہیں خدا کے مقابل اس پر بستان باندھنے والے شیعر ہی ہیں۔

س ۸۶: ابن عباس سے مر فو عاصم وی ہے یہ امیر المؤمنین، مید المسلمين، سفید منز اور باتھ والد کا قائد ہے قیامت کے دن یہ پل صراط پر بیٹھے کا اور اپنے دشمنوں کو جنت میں اور دشمنوں کو دوزخ میں داخل کرے گا۔ (ابن مردیم) کیا اس سے دوستی جنت کی ضمانت ہے یا نہیں؟

رج: فرضی دوستی اور بعض معاویہ کی وجہ سے طرف داری تو کسی چیز کی ضمانت نہیں ہاں خداد رسلوں اور شریعت محمدیہ پر کامل ایمان کے بعد حضرت علی المتفقی کی پیروی موجب بحث ہے اور شیعہ اس سے یقیناً حرم ہیں۔ پھر یہ دوستی جعل ہے جیکہ اتنیں لاکھ ہے۔ موضوعاتِ بکریہ ۱۷۹ پر ہے کہ جو کچھ رافضیوں نے حضرت علی کی فضیلت میں وایتین گھری ہیں وہ لگنی سے زائد ہیں۔ حافظ البلیغی کہتے ہیں کہ خلیل نے کتاب الارشاد میں فرمایا ہے رافضیوں نے حضرت علی و اہل بیت کے فضائل میں تقریباً تین لاکھ حدیثن گھری ہیں۔ یہ کوئی عجیب بات نہیں کیونکہ اگر اپنے کی روایتیں تلاش کریں گے تو ایسا ہی پائیں گے۔

س ۸۷: ایسی ہستی سے عداوت رکھنا جنم کا امیدوار نہیں ہے یا نہیں؟

رج: ایسی ہستی کو خدا کا شرکی فی الصفات بنانا، قرآن کا شارق بنانا اور اس کے تمام ظاہری اعمال و عقائد میں مخالفت کرنا، جو شیعہ سائیہ نالیکر، اتنا عشرہ کا اصل نہیں ہے۔ یقیناً جنم میں پہنچا ہے۔ شیعوں کے سوا علیؑ کا دشمن کوئی نہیں ہو سکتا۔

س ۸۸، ۸۹: یقین اور شک میں سے کون سی چیز بہتر ہے۔ اگر شک بہتر ہے تو قرآن و حدیث سے ثابت کریں۔

رج: یقین بہتر ہے تبھی مسلمانوں کا کلمہ شہادتین، جو قرآن اور احادیث صحیح سے یقیناً ثابت ہے، پڑھنا ہی یقیناً مسلمانی ہے اور شیعہ کا گھر تو کلمہ ولایت مشکوک ہے جسے پڑھنے ماننے سے یقینی محمدی اسلام حاصل نہیں ہو سکتا۔

س ۸۸: اگر یقین بہتر ہے تو یہ ماننا ہو گا کہ حضرت علیؑ کی شخصیت یقیناً مشترک مسلم ہے غیروں کو یہ شرف حاصل نہیں۔

رج: اہل سنت نبی و اہل جماعت نبی مسلمانوں میں حضرت علیؑ کی شخصیت مسلم ہے مگر شیعہ کے ہاں ہرگز مسلم نہیں۔ ورنہ وہ آپ کی تمام زندگی والا مذہب اپنا تے اور فارسیوں کے ہاں بھی نہیں۔ لہذا اعقل کا تقاضا یہ ہے کہ دین قرآن سے اور سنت نبی سے اور مجموع جماعت نبی سے ماحل کیا جائے جن پر سب کو یقین ہے اور کوئی سب کا منکر نہیں اور ملکا فرار ارشدین پر چھڑت علیؑ کی شخصیت سب کو اعتماد تھا۔

س ۸۸: حضرت عائشہؓ سے روایت ہے: ذکر علیؑ عبادت ہے "کیا حضرات ثلاثہ کے ذکر کو رسول اللہ نے عبادت قرار دیا ہے؟"

رج: پہنچا کہ حضرت عائشہؓ علیؑ کی عقیدت مند ہیں۔ آپ سے بعض رکھنے والے کامنہ کا لام ہو، عبادت صرف اللہ کی ہوتی ہے اور بار بار نامِ اللہ اور ورد و کثرت کرنا بھی اللہ کا حق ہے۔ یقیناً ہے۔ اور تبرہ قرآن میں آیا: "اے ایمان والو! اللہ کا بہت ذکر کیا کہ و صبح عجمی، شام عجمی اور اس کی پاکی بیان کر دو"۔ اقل تعدادیت بے سند اور غیر ثابت ہے۔ بفرض تسلیم قبل تاویل ہے کہ ذکر سے مراد ذکر ہے اور عبادت سے مراد کار تواب ہے لیکن حضرت علیؑ کا حال بیان کرنا کار تواب ہے۔ تواب یہ حضرت علیؑ کی خصوصیت اور حسر والی بات نہ رہی۔ کہ جنگی چرسی ملنگ، کلمہ و نماز تک نہ جاننے والے علیؑ کے ورد کرتے پھریں۔ کیونکہ خدا نے خلق ارشاد نہ اور دیگر صحابہ کرام کا مشمول علیؑ قرآن میں ذکر فرمایا، حسنوں نے مناقب میں ان کا بال بار ذکر فرمایا اور صحابہ کرام نے بارہاں کا تذکرہ خصیر فرمایا اور یہ سب کے تذکرے کا اخیر میں۔

س ۸۸: حضرت ابو بکرؓ نے فرمایا کہ علیؑ کے چہرے کی طرف دیکھنا عبادت ہے اور کرم اللہ و جد آپ حضرات عجمی جناب امیر کے ساتھ تحریر کرتے ہیں حضرات ثلاثہؓ کے نام کے ساتھ

یہ کیوں نہیں لکھا جاتا؟

ج: پتہ چلا کہ حضرت ابو بکر صدیقؓ اور امام سُنّی مسلمان حضرت علیؓ کے محب و عقیدت مند ہیں۔ خدا ان کے شمنوں کو رُسو اکرے عبادت کا مفہوم گزشتہ دایت ہیں بیان ہو چکا۔ کرم اللہ ہیں۔ وہ سر کی شہرت ابلیست نے یوں کی کہ بگڑے ہوئے شیخ (فارجیوں) نے جب آپ کو "سود اللہ وجہہ" اللہ علیؑ کا چہرہ سیاہ کر کے (معاذ اللہ) کہنا شروع کیا تو سُنّی مسلمانوں نے کرم اللہ وہہ۔ اللہ علیؑ کے چہرے کو معزز بنائے۔ کہنا اپنالیا اور اب تنک کتے ہیں۔ حضرت شہزادؓ سے زکی مسلمان نے ٹھنی کی نہ ایسا بد دعا یہ کلمہ کہا تو ایسا جواب فظ کش کی ضرورت نہ تھی۔ یاں خدا کا دیا ہوا تمغہ رضی اللہ عنہم و رضوان علیہ۔ اللہ ان سے راضی وہ اللہ سے راضی۔ اب بھی ہم خیرہ استعمال کرتے ہیں۔

یہ حدیث انظر الوجه علی عبادة۔ بے اعتبار ہے کیونکہ اس میں حسن بن علی عدوی ہے جو کذاب اور دجال ہے۔ (ذکرۃ المفہومات للحافظ ظاہر بن علی المقسى المتوفی، ۵۰-۵۵) تنزیہ الشریعۃ المرفعۃ عن الاخبار الشنیعہ ص ۳۸۳ پر ہے کہ ابو بکر صدیقؓ نے دو سنوں کے سامنہ مروی ہے ایک میں قاضی محمد جعفری اور اس کا شیخ محمد بن احمد بن مخزم ہے۔ ایک ان میں سے آفت (جمحولی بلا) ہے اور دوسرا سنہ میں ابوسعید عدوی (کذاب) ہے۔ حدیث عثمانؓ میں راوی جمحلوں ہے۔ حدیث ابن عباسؓ میں حانی کی سنہ میں زین الدین بن ابی زیاد متعدد ہے۔ اور ابوہریرہؓ کی حدیث میں جو ابوسعید علوی سے مروی ہے چند کتب میں تحریک ہے اور ہر سند ضعیف ہے۔

س ۸۸۴: آپ حضرات کا اتنا عقیدہ حضور ظاہر ہے کہ حضرت علیؓ سے مجہت کرنا عزو ایمان ہے۔ جب عالم الغیب ذات خدا ہے کچھ لوگوں کی عداوت حضرت امیرؓ سے مشور ہے تو چھر ظاہر چھوڑ کر محض قیاس سے دشمنان علیؓ کی مجہت کا انہار کیوں کرتے اور اجتہاد کرنے کا سما رہیتے ہو؟

ج: خلکر ہے کہ ہمارا مجہت علیؓ کرنا بھی مان لیا۔ ہمارے باں عداوت میں مشبوہ شیعان علی اور غارجی میں ہم ان سے مجہت کرتے ہیں، ناجتہادی تکا سما رہناتے ہیں۔

س ۸۸۵: امام دینۃ العلم و علی بادیا۔ مسلکِ ابلیس حدیث کے چند

ناصیبی ذہنوں میں موضوع ہے تو پیشخین کو علم کی دیواریں کیوں کہا جاتا ہے؟

ج: ذکرۃ المفہومات مع موضوعات کی صرف ۲ پر ہے۔ اسے تمذی نے جامع میں دیت کیا ہے اور خود منکر کیا ہے اور خادمی نے بھی ایسا کہلہ ہے کہ اس کی دھمکت کوئی نہیں ابین میں اسے بھوٹ اور بے اصل کہتے ہیں۔ اسی طرح ابو عاصم اور حبیل بن سعید نے کہا ہے۔ ابن جوزی نے موضوعات میں ذکر کیا ہے۔ ابن دیقیق العین نے کہا۔ اسے محدثین نے ثابت نہیں کہلہ ہے ایک قول یہ ہے کہ باطل ہے۔ دارقطنی کہتے ہیں ثابت نہیں۔ حافظ عقلاتی نے ایک سوال کے جواب میں کہا صحیح نہیں ہے جیسے حاکم نے کا حسن ہے موضوع نہیں ہے۔ جیسے ابن جوزی نے کہا ہے۔

س ۸۸۶، ۸۸۷، ۸۸۸: کیا شرکی چحت ہوتی ہے؟ عہد نوبی میں ایسے شکار ہم

بتائیں۔ پھر "عثمانؓ علیؓ کے شرکی چحت ہیں" کا کیا مطلب ہے؟

ج: ان الفاظ کی بھی سنداہ ہی جنتیت ہے جو پیدے جعلے کی ہے مگر شرکی چحت ہوتی ہے سورت حجج میں ہے: "کتنے شروں کو ہم نے تباہ کیا جو ظالم تھے اور وہ اپنی چھتوں پر گرپتے ہیں" مگر اور مدینہ بھی چھتے ہوئے شرکتے۔ چھت سے مکان کی حفاظت، ہوتی ہے جب حضرت عثمانؓ کو شید کر کے چھت گردی لگئی تو پھر تھوڑے ہی عرصہ میں شہر دینہ مرکز خلافت سے محفوظ اور دریاں ہو گیا۔ بلکہ لاکھ بھر مسلمان کٹ گئے۔ اور حضرت علیؓ بھی چھت گرنے سے محفوظ رہے۔

س ۸۸۹: تاریخ ذکرۃ الکرام ص ۲۳۹ میں ہے کہ حضرت عثمانؓ میں وقت فیصلہ تو مطلق تھی ہی نہیں۔ یہ فاصیت حاکم کی خوبی ہے یا نہیں؟

ج: یہ کتاب ہم نے نہیں دیکھی۔ سیاق و ساق سے کٹے ہوئے یہ الفاظ معتبر نہیں وقت فیصلہ یقیناً تھی تھی تو سب فلقار ارشدینؓ سے زائد بارہ سال تک فلاحت کی۔ نکمی مسلمان کا خون بہا، نہ فتوحات میں کم آئی اور نہ کوئی باعی تاشہادت کسی شرپر قابض ہو سکا بعد کے واقعات سب کو معلوم ہیں۔

س ۸۹۰: تاریخ طفوار کرام ص ۲۶۸ میں ہے کہ حضرت عثمانؓ نے بیت المال کی دولت اپنے اقبال میں قیمت کی۔ شریعت کے مطابق ہونے کی مقول وہہ بتائیں۔

رج۔ آپ نے مخالفوں کا سوال کے طبعن بنادا۔ جواب نہیں دیکھا۔ درستہ تاریخ میں لکھا ہے کہ حضرت عثمانؓ نے یہ دولت اپنی ذاتی کمائی سے دی تھی۔ بیت المال سے تو خود بھی بحثیت خلیفہ ایک درہم زیلا۔ رشترداروں سے مرد و سلوک سُنت بھوئی ہے۔ یہی قول وجہ خود حضرت عثمانؓ نے بتائی ہے۔ تاریخِ اسلام ندوی ونجیب آبادی (طبری وغیرہ)۔

س ۸۹۰: دعاۓ العقبی میں ہے کہ حضرت عفرؓ نے ایک عورت کو حملی دے کر اقرار جرم کرایا، اور قصاص جاری کیا۔ حدیث رسلوں سے ثابت کریں کہ حملکا کہ اقرار جرم کرنا جائز ہے؟

رج۔ قصاص حق العباد میں سے ہے۔ جب کامل گواہ نہ ملیں، قرآن سے ہرم ثابت ہوا ہو جنم ڈھینٹ بن کر اقرار نہ کرے تو کیا اسے چھوڑ دیا جائے گا؟ اور بعد نبوت و حدیث یعنی سے بھی اس کی مثال ثابت ہے۔ جب حضرت علیؓ و ذریہؓ کو حضور نے اس عورت کے تھاقب میں بھیجا تھا جو حضرت حاطبؓ بن ابی بلثیر کا خطط فتح مکہ ایلخان (لے کر مینڈھیوں میں گوندھ کر قریش کے پاس لے جاہری تھی اور تلاش کیے باوجود اقرار نہ کرنی تھی تو حضرت علیؓ نے حملی دی تھی خلanchالو، ورنہ پکڑے اتار دیں گے۔ تب اس نے ڈر کر مینڈھیوں سے خلanchالا۔ یہ واقعہ تماں کتب تاریخ و سیرت میں موجود ہے اور حضور نے اسے بسند فرمایا۔ حدیث تقریبی ہوئی۔

س ۸۹۱: سیرت فاروقؓ ص ۳۲ کے پر حضرت عفرؓ کا قول ہے کہ ”کل جو میں نے بلا تھادہ صحیح نہ تھا۔ اخ”۔ کیا عفرؓ نے عملہ جھوٹ بولایا تلقیہ کیا تھا؟

رج: دونوں باتیں شیعوں کو مبارک ہوں جو ان کا فرض منصبی ہیں اب خود ان کی تحریر سے پتہ چلا کر جھوٹ اور تلقیہ ایک جیسے ہیں اور کسی شخص کو ازام کسی ایک سے بھی دیا جاسکتا ہے۔ یہ قول اپنی ایک رائے اور سوچ کا پہلی رائے کے فلاف بتانا ہے اور مدبر و دانش ور لوگ صواب سے صوب ترین کی تلاش میں عملہ رائے پاک پہلی رائے یہی کہ کر ختم کرتے ہیں سُنت بھوئی تک میں اس کی مثال موجود ہے جب مسلمان حدیثیہ کے موقع پر عمرہ سے روک دیئے گئے اور قربانی کے جانور ذبح کے احرام کھونا شاق گز تا تھا۔ تب حضور نے فرمایا:-

ولو استقبلت ما استد میرت ماستقت جو رائے بعد میں ہوئی اگر پہلے یہی آجاتی قویں الہمدی۔ (صحیحین)

اور قرآن شریف میں یہ، تم کو اگر میں آئندہ (غیب) کی بات جان لیتا تو یقیناً بیت سی بھلانی جمع کر لیتا اور مجھے کوئی تنکیف نہ چوتی۔“ (اعراف ۴۲۳)

س ۸۹۲: عدالت عمرؓ کے تحت شبل نے ابو شمر کا واقع کیوں ذکر نہ کیا؟

رج: کچھ موذین اسے درست نہیں جانتے چنانچہ ابن الجوزی نے سیرت الحرمین میں اسے غیر صحیح کہا ہے کچھ زیب و اتان بناتے ہیں جیسے ابن الہبید شعبی معزن نے نسخ البلاغ کی شرح میں حضرت عفرؓ کے حالات میں لکھا ہے۔

تاریخ اسلام ندوی ص ۷۶ اپر ہے: اپنے بیٹے ابو شمر کو شراب پیتے کے جرم میں اسی (۸۸) کوڑے مارے۔ اس کے چند نوں کے بعد وہ قضا کر گئے۔ (کتاب الخراج ص ۲۷) حدیث مذکور مذکور بہی جائے تو ضاب پڑا و ان نہیں۔ (مشکوٰق)۔

س ۸۹۳: اسلامی شریعت میں شراب کب حرام کی گئی؟

رج: ۲۴ میں۔ (تاریخ اسلام ندوی ص ۲۷)

س ۸۹۴: حضرت عفرؓ نے اپنے فرزند کو کس جرم میں ہلاک کیا؟

رج: بعض موذین کے زدیک شراب نوشی کی شرعاً حد ۸۰، دڑے لگائی تو اسی سے وہ بیمار ہو کر چند دن بعد انتقال کر گئے۔ عمداً اہل کتب کا ارادہ نہ تھا۔ حکم قرآنی، اقرب ترین پر بھی حد جاری کرنے کے عدل والاصاف کا ریکارڈ قائم کیا۔ اولاد کا گناہ باپ کی شان نہیں گھٹاتا جب کہ محمد و داپک ہو جاتا ہے۔

س ۸۹۵: حضرت شاہ ولی اللہ نے ازالۃ الحفاظ میں عفرؓ کی طرف ان گنت غلطیاں منسوب کی ہیں۔ کیا قلت علم کی وجہ سے ہوئیں یا کسی اور وجہ سے؟

رج: بات کا بتنگڑا ہے۔ حوالہ جو ہو ہے۔ ہم نے ازالۃ الحفاظی و فادسی کا حضرت عفرؓ کے متعلق سارا طویل باب پڑھا۔ قضایا حدود، وراثت، قصاص، علم تصوف، فقہ و قانون میں لاتعداً مسائل اور جزئیات جمع کی گئی ہیں۔ کسی کو بھی غلط نہیں کہا۔ اسی مطالعہ کے دوران میں دلچسپ کرامت ملی کہ ایک وفعہ حضرت علیؓ کو خواب میں حضور نے یہکے بعد دیکھے تین کھوؤں دیں جو بڑی لنیدی تھیں۔ صبح کو حضرت عفرؓ کے پیچے آکر نماز پڑھی۔ اس سے پہلے کہ حضرت علیؓ

عمرہ کو پینا خوب نہاتے۔ ایک غاؤں بھجوڑ کا تھال لائیں۔ حضرت عمرہ نے نمازوں کا تقسیم کیں اور تین حضرت علیؑ کو دیں بڑی لذیذ تھیں حضرت علیؑ نے زیادہ خواہش کی تو حضرت عمرہ نے مسکرا کر فرمایا اگر رسولؐ خدا تم کو آج رات زیادہ دیتے تو میں بھی دیتا۔ (از الٹ المغار مقصد دوم، س ۸۹۶) ہر باندھنے کی مانعست کے باے میں ایک حورت نے حضرت عمرہ سے کہا کہ خلیفہ ہو کر قرآن سے نادائقف ہے تو عمرہؑ نے جواب دیا۔ عمرہؑ سے سب کا علم زیادہ ہے کیا یہ کسر فضیٰ تھی یا حقیقت؟

رج : دروغ گئی آپ پر ختم ہے۔ واقعہ یہ ہے کہ حضرت عمرہ کی مانعست نہ کر رہے تھے۔ گرانی عمر کے خلاف تقریر کر رہے تھے۔ ایک حورت نے اٹھ کر کہا۔ خدا تو فوتا ہے واتیم احمد دہنی قسطنطیل دکتر نے کسی بیوی کو ایک دھیڑ غزادہ عمر دیا ہو تو ان سے کچھ نہ لو۔ حضرت عمرہؑ نے اس عورت کی جھات اور قرآن دانی کی قدر و تاثش کرتے ہوئے کہا کہ ایک ایک عورت بھی قرآن کا علم زیادہ جانتی ہے۔ یہ کسر فضیٰ ہے۔ اور دوسروں کو قرآن فرمی پڑھانا ہے ورنہ حقیقت تو وہ تھی یو صحاہیر کرام شیخان کرتے ہیں۔

۱۔ ابن حود کتے ہیں اگر عمرہؑ کا علم رازو کے ایک پارے میں رکھا جائے اور زمین کے تمام لوگوں کا علم دوسرے پارے میں۔ تو یقیناً عمرہؑ کا علم ان کے علم سے ریڑ جائے گا۔ لگ کجھتے تھے کہ علم کے ۹۰ حصے عمرہؑ کی وفات سے رخصت ہو گئے۔ (طبرانی فی الکبیر والعامل)

۲۔ حضرت خدیفر رضی ائمہ عنده کتے کہ سب لوگوں کا علم عمرہؑ کی گود میں پڑا ہوا تھا۔ حضرت عمرہؑ کوٹ کوٹ کر بھرے ہوئے تھے۔ (طبریات، تاریخ الحلفاء ص ۹۵)

۳۔ حضرت علیؑ فرماتے ہیں۔ پچھلی اور عجم میں ہوشیاری اور علم میں اور بہادری میں حضرت عمرہؑ سب سے اگری بات یہ ہے کہ اس خاؤن کا حضرت عمرہؑ سے مناقشہ ہے مل تھا۔ کیونکہ آپ زیادتی عمر کو معاشرہ کے لیے نہ صانع وہ خیال کر کے کم کرنا اور قانون بنانا چاہتے تھے۔ نفس جوائز کے منکر نہ تھے۔ جو قرآن میں مذکور تعالیٰ صورت سے عورت بتانا چاہتی تھی۔

نوٹ : س ۸۹۶ سے ۹۱۹ تک غیر مسلموں کی عبارات سے حضرت علیؑ کی خلافت بلا ضلال پر بے سرو پا خیال استدلالات کیے ہیں۔ جھوٹے مذہب کے لیے محنت تو واقعی قابل

داد ہے مگر "جھوٹ کے پاؤں نہیں ہوتے" کام مصدق نیجہ صفر اور ناکامی ہے۔ بھلہ اسلام نہیں کی کتاب قرآن شریف میں ان اماموں کا یا ان کی جعلی خلافت دامادت کا ایک لفظ تک نہ ہو، تو غیر مسلموں سے امداد و ہبی لے گا و خود انی کا نام نہ ہو اور ان کے مذہب میں ترمیم کر کے جھوٹ مجھوں ہر کب" اسلام کے لیبل سے تیار کر دکھائے۔ شیخ مذہب کے سب عقائد و اعمال تم ادیان پاٹلہ وغیرہ سے لے کر مرتب کیے گئے ہیں۔

س ۸۹۷ : بائیبل میں ایلیا سے مراد کون ہے؟  
رج : اللہ کی ذات مراد ہے۔

س ۸۹۸ : اے نورٹ بک آف اولڈ..... آف بائیبل ج ایں لکھا ہے کہ لفظ ایلیا یا ایل اللہ کے معنی میں استعمال نہیں کیا جاتا۔ بلکہ مستقبل کی یا آخری وقت کی کوئی ایلیا ایلی نامی ہستی مراد ہے۔

رج - جب بائیبل نو مرقد تھے تو اس پر کسی کے نوٹ بک کی جھٹ ہو سکتے ہیں۔ قرآن شریف میں عبرانی لفظ "اسرائل" پارہ استعمال ہوا ہے۔ تمام مفسرین اسلام اسے یعقوب علیہ السلام کا لقب قرار دے کر اسری معنی بندہ اور ایل معنی اللہ۔ یعنی "اللہ کا بندہ"؛ ترجمہ کرتے ہیں۔ ایلیا اور ایلی اس کی بدلی ہوئی شکل ہے۔ حضرت علیؑ مراد نہیں ہیں۔

حضرت فلخار ثنا تھر کے فلخار بنی اخرازیان ہونے پر خود قرآن شاہد ہے۔

محمد اللہ کے رسول ہیں آپ کے ساتھی کافروں پر بخت آپس میں مہربان ہیں.... ان کی سیفعت تراثت میں اور انہیں میں ہے۔ جیسے کھیتی اپنا پوڈانکلے بچرے سے مضبوط کرے بچرہ وہ موٹا ہو جائے اور ٹھنپی پکڑا ہو جائے۔ کافلوں کو اچھا لگتا ہے تاکہ خدا کافلوں کو ان دھماکوں کے ذریعے جلا سئے۔ (پ ۲۶ ع ۱۲) یہ فلخار ثنا تھر کی شوکت و قوت اور فتوحات کی ہی بحوالہ بائیبل ترجمانی ہے۔

س ۸۹۹ : کرشن مہاراج کی دُعائے استدلال۔ (رسالہ کرشن بننی)

تجھے اس کا واسطہ جو اہل ہے جو سنار کے سب سے بڑے مندرجہ میں کا لے پھر کے زدیک اپنا چکار دھکلائے گا تو میری بنتی سن... اخ.

جانے اور نفاس کی گندگی سے اسے ملوث کرے اور اسے موجود لوگوں سے شرم و حجاب بھی  
ڈائے آخر کعبۃ اللہ مقام طواف اور عبادت خاتم تھا، زیر بچپن کا سانظر تو نہ تھا؟  
س ۹۰۲، حضور نے روز خیر پر کس کے حق میں فرمایا: "کل میں علم ایسے مرد کو دوں گا  
جو کو راغب فرار نہ اور رسول کا محب و محبوب ہوگا۔ الشداس کے ہاتھ پر فتح کرے گا" ۔  
رج: حضرت علیؓ کے حق میں شکر ہے کہ آپ کے جھوٹے دلائل کے انبار سے  
ایک سپاہی موتی نکل آیا۔ مقدمہ یہ دعا ہے بیوت کاتبیت تھا اور اعماز رسالت تھا۔ امامت کا  
کرشمہ تھا۔ ورنہ اپنے محمد امامت میں کیوں ایک گزر میں بھی فتح نہ ہوئی۔ کاش آپ رسولؐ  
خدا کا بھی کوئی کارنا مر تو تسلیم کرتے۔

س۔۲۰۔ و کتاب ناگر ساگر میں لفظ "ایلہ" ہے۔ اس کا مطلب ہے بڑے اور پذیرجہ والا اور آہل۔ آہل یا آہل بھی اسی سے نکلا ہے جسے عربی میں کہتے ہیں۔ اعلیٰ، عالی، عالیٰ جواب دین کر لفظ ایلہ کی تشریح کیا تا بات نہیں کرتی کہ کرشن مباراج نے اپنی فرمادیں حضرت علیؑ سے مدد کی درخواست کی ہے؟

رج: اس سے ایلہ بمعنی اللہ کے اعلیٰ اعلیٰ اور بزرگ ہونے کی تائید ہوئی اور یہ خدا کے نام ہیں خواہ مخواہ مشرکانہ ذہنیت سے اللہ کے بجائے علم ارادہ نما سخن سازی ہے۔

س۔۲۱: جب حق غیر مسلموں کے قلم و زبان سے جاری ہوا تو مسلمان "یا عالی مدد" پر کیوں معرض ہیں؟

رج: یکونکہ قرآن شریف نے ایا کے نستعین فما کر منع کر دیا اور فالنصر نا  
عمل القوہ الکافرین۔ (اے اللہ کافروں پر ہمیں مد و نسب فرمائیں کی تعلیم دی۔  
تعجب ہے کہ کرشن مہاراج پہلے خدا سے دعا مانگ رہے تھے۔ اب علیؑ سے مانگنے کی  
پھر حق ہی مشرکانہ نظر ہے جو غیر مسلم لگاتے ہیں؟ مگر لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ اور  
مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ کا فلمح پڑھ مسلمان نہیں ہوتے شیعوں! تمہارا غلو اور بھقینہ  
تمہیں کافروں سے ملا جکھا ہے۔ کسی نے کیا خوب کہا ہے:

رج: کرشن مدارج تو کافر ہو کر خدا کو پکارے اور اس سے دھما نگہ بگڑا کا شیعہ علی،  
 سب پکار و دھما حضرت علیؑ سے کرے؟ یہ کرشن ہزار برس پہلے ہو گزرا ہے اور سوتاں کے  
 بڑے مندر میں پوجے جانے والے اہل بُت کے والے سے دُعا نگاہ ہے جب کہ بیت اللہ اعلیٰ  
 آباد نہ ہوا تھا۔ کیونکہ اسے توحید سے توحید ۳۵۰۰ برس پہلے حضرت ابراہیم والٰ مصیل علیہما السلام  
 نے آباد کیا اور وہ مندر نہیں کھلاتا۔ کعبۃ اللہ اور بیت اللہ کھلاتا ہے۔ اسے بُت خاد تو حوال کے  
 بعض ہندی شاعروں نے اس لیے کہا کہ ہمہ نبوت سے کچھ پہلے اس میں اپنے خیال میں نیک  
 بزرگوں کی یاد کاریں اور بیت بناؤ رکھ دیئے گئے تھے۔ اہل بُت کو علیؑ بنا لیتا اور اسے باعث  
 تحویں ارض و ماقار و دنیا؛ بل کہ خواب میں چھپڑے نظر آنے والی بات ہے۔ ہندو بیشووا اپنے  
 خیال کے کسی بزرگ کو باعث تحویں کائنات قرار دیتا اور دھما نگاہ ہے۔  
 س من-۹: پھر کرشن جی کس پیارے کے پیارے کے نام کی قسم پکار رہے ہیں۔ اہل  
 یہ نام حضرت علیؑ کا ہے یا اخلفا مثلاً ذریعین سے کسی کا؟  
 رج: یہ ہندوؤں کا پیشہ اکیانی تھا کہ اسے بذریعہ وحی ہزاروں سال قبل حضرت محمد

رج: یہ مہدوں کا پیشوائی کیا بھی تھا کہ اسے بذریعہ وحی ہزاروں سال قبل حضرت محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت علیہ السلام کے خدا کے پیارے ہونے کی اطلاع دی گئی ہے اگر نبی نہیں تھا تو اسے اسلامی شخصیات کا علم کیسے ہوا؟ اور اس کی بات کتنی معتبر ہے جو بغیر کسی صراحت کے محض آخری لفظی و یکھ کر آہلی بیت کو علی بن الیا اور اسے پیاروں کل پیارا کر کر اپنا مطلب نکال لیا۔ خوش فہمی یا بد دینیتی کی انتہا ہو گئی ہے۔

س ۱۹: دنیا کے سب سے بڑے عبادت خانے میں کامے پتھر کے نزدیک کس کی

رجہ شیخ مشورہ کرتے ہیں کہ حضرت علیؑ کی گوئی میکر تاہنوز ۱۹۸۷ء نے کسی معتبر تاریخ میں یہ نہیں پڑھا دیکھا چکر یہ اشکال سے خالی نہیں ہے۔ شیخ کعبہ کو بت خانہ اور مندر کو رہے میں کیا آپ کی ولادہ کسی بیت کی نذر و منت ہے کچھ جنم دینے والا جیلی گئیں؟ یا اگر وہ اسے مقام پاکیزہ بیت اللہ اور مقدس کعبہ بانتی تھیں تو کیا عقل کسی بھی درجے میں گوارا کر سکتی ہے کہ کوئی فاقون مجعع سے بھرے رہنے والے اس مقدس گھر میں کچھ جنبے چلی

ہے سکھ یہودی اور عیسائی - ہندو شیعہ بھائی بھائی

س ۹۰۵: قدیم عبرانی زبور میں حضرت داؤد علیہ السلام کی یہ دعا درج ہے: اس ذاتِ گرامی کی اطاعت کرنا واجب ہے جن کا نام "ایل" ہے جسے حدار کہتے ہیں جو بے کسوں کا سماں، شیر ببر اور کھاپہ میں پیدا ہوتے والا ہے کیا اس کا مصدق حضرت علیہ کے سوا کوئی اور ہے؟

رج: حوالہ ناقص ہے بصورت تسلیم خدا کی ذات مراد ہے جن کی حمد و مناجات سے زبور بھری چڑی ہے۔ وہی بے کسوں کا سماں ہے اور قوت میں اسے شیر سے تشبیہ دی لگتی ہے کیونکہ سمجھانے کے لیے غیر محسوس واعملی کی محسوس واعملی تے تشبیہ درست ہے۔ وہی حدار (طاقوت) ہے اور فزانہ کعبہ سے اس کی توحید کا ظہور ہوتے والا تھا۔ اگر حضرت علیہ فرمادیں تو ہر سوال ہو گا کیا حضرت داؤد علیہ السلام علیہ کو خدامانتے ہیں یا اپنارسکول مانتے تھے جو اس ذاتِ گرامی کی اطاعت اپنے لیے واجب جانتے تھے؟ معلوم ہوا شیعوں نے دعا میں تحریف کر دی ہے۔

س ۹۰۶: اس ایل کا دامن پکڑنا اور فرمائنا واری میں رینا ہر شخص پر فرض ہے۔

رج: دہی پہنی بات ہے۔ پلا جواب کافی ہے کہ خدا کی ذات مراد ہے۔

س ۹۰۷: میری جان اور میرے جسم کا تو ایک وہی سماں ہے۔ دعائے داؤد

رج: خدا کی ذات مراد ہے یہیں۔ قرآن میں ہے: اسہ اواب، کر داؤد خدا کی طرف بہت روع کرتے تھے۔ (ص)

اور سورت انبیاء میں ہے کہ دبر ایم، نوح، داؤد، سليمان، الیوب، ذوالکفل، اوریں

یونس، سکھی علیم السلام،

کرس ب انبیاء و مدد و مدد کرنکیاں کرتے اور انشہم کا دخوا ایس ار یعنون فی شوق و در کے ساتھ دعائیں ہم سے ہی مانگتے الخیریات و دین یعنون نس ار غبائ او تھے اور ہمارے ہی آگے جھکتے تھے۔ رکھبًا و سکالو والنا خشیعین۔ (پل غ)

اہل سنت نے تو قرآن پر اور حضرت داؤد کے عمل توحید پر کان دھر لیا ہے۔

س ۹۰۸، ۹۰۹: عیسیٰ نص قطعی سے دفع ہو گئے کیونکہ حضرت داؤد یہ شرک نہ کرتے تھے کہ شیعوں کی طرح حضرت علیہ کو اولیٰ بالشرف مانیں اور نہ حضرت علیہ کی انبیاء کراہ میں افضل ہیں کیونکہ علیہ کو افضل الانبیاء یا اولیٰ بالشرف (شریک خدا) ماننے کی مشکل کا زر تعلیم کسی پیغمبر نہیں دی۔ خدا کا ارشاد ہے:

وَلَا يَأْمُرُكُمْ أَن تَتَّخِذُوا النَّلِيلَةَ كُوئی پیغمبر تھیں یہ حکم نہ دے گا کہ تم فرشتوں اور وَالنَّسَيْتِنَ أَرْبَابًا۔ آئیٰ مُسْرِكُمُّ پیغمبروں کو اپنے حاجت رواہ مشکل کشا بنا لو کیا يَالْكُفَّارِ... إِنَّهُ دُعَى، وَهُمْ تَحْمِلُنَّ كُفْرَ كامن کا حکم دے گا؛ س م ۹۱۰: بھی جھوٹا ثابت ہوا کیونکہ ولایت علیہ کا تذکرہ کتب شیعہ کے سوا کسی بھی دین و شریعت میں نہیں ہے۔ شیعوں نے غالباً سے یہ عقیدہ بنایا اور دیگر مذاہب کی کتابوں سے بھی جھوٹے جو اے بنانے لگے۔

س ۹۱۱: مہاتما بدھ کی (مادا بدھ یوگی) سے استدلال:

اے پیاروں کے پیارے! اے ایلیا! اے سب پر غالب آنے والے آپنا جلوہ دکھا، میری دستگیری کر، اے پر آتما کے شیر و نیاکی لودھریاں مجھے کھانا پاہتا ہیں تھے اسکی قسم جس کا تولدست و باز و ہے، تجھے اس کی قسم جس کی شکتی تیرے اندر ہے۔ میری مشکل کشا فی کر کر تیر اور عدہ ہے کہ مصیبت پہنچوں گا۔ اب امداد کا وقت ہے آجلدی آور نہ میں بریاد ہو جاؤں گا۔ تیر لانام وہ ہے جو پر آتما کا ہے۔ (بدھ گیان مکھ)

رج: اس میں کوئی صراحت حضرت علیہ کی یا اپ کے کمالات کی نہیں ہے بلکہ میں ایسے الفاظ کا اضافہ اپنے شیعی ذہن کا عکس ہے۔ قائل کی مراوینیں ہے معمول فرق سے یہ سب خدا کی صفتیں ہیں۔ بدھ صاحب خدا کو ہی بکار رہے ہیں، ورنہ سوال ہے کہ حضرت علیہ نے بدھ سے کب اور کیا وعدہ کیا تھا کہ میں تیری مصیبت پر امداد کروں گا۔ خلافت کے غصب پر اپنی امداد نہ کر سکے۔ فرک چین جانے پر خاتون جنت گلی امداد نہ کر سکے حضرت حسینؑ کی مصیبت عظیمی پر اپنی اولاد مظلوم کی کچھ امداد نہ کی۔ اب جنگ کے

شکار اور مصیبت میں گرفتار ایران بلائے ایمان کی امداد نہیں کی۔ مگر بدھ صاحب کی مشکل کشائی ہو گئی۔ ان دلیل مالائی و اس تاول کا کوئی تسلیم بھی ہے جبکہ خدا بر بار فرماتا اور وعدہ کرتا ہے: **أَدْعُوكُنِي أَشْجَعَكُنِي**۔ (پت ۲۱) لوگو! تم مجھے پکار دیں تھاری دعا منظور کروں گا۔ **أَحِبِّكَ دَعْوَةَ اللَّئِعَ إِذَا دَعَ عَانِ**۔ (پت ۲۲) میں ہی دعا کو دعا قبول کرنا ہوں جب وہ مجھے پکارتا ہے۔ اب قرآن حبلدار ہم گوتم بدھ کی پیروی کریں۔ خدا کا درجہ بڑا کہ حضرت علیؑ سے استمداد کریں تو یا ہم مسلمان رہ جائیں گے؟ الغرض نہ تو استمداد علمیہ قدیم کتب سے ثابت ہے۔ **نَادَ عَلَىٰ كَارِدَ مُقْبَرَتِي** کتب میں ہے۔ تو حضرت علیؑ المرضی کو ہم مافق الاسباب مشکل کشاور شریک خدا نہیں مان سکتے۔

**س ۹۱۲:** بھی اسی طرح خیالی استدلال ہے وہ خدا ہی کو کہ رہے ہیں۔

"میرے پیارے تو سب کچھ ہے اور میں تیرے بغیر کوئی بھی نہیں تو سب کچھ دیکھ رہا ہے۔ سب حال تیرے سامنے ہے میری تکلیفوں کا تجھے علم ہے تو یہی ان کو دوڑ کر سکتا ہے" یکوئی نکھڑا رسول کی تعلیم سے ہی ایک سچا مسلمان مل لاحول ولا قوہ لا بالله دال اللہ کی طاقت والداد کے بغیر ہم کچھ نہیں۔ مل لوا کتا علیکم شہوداً اذ تفضیلون فیه (تم کسی بھی کام میں ہو ہم تھمارا حال دیکھتے ہیں) مل لہو السمع البصیر (وہی ہر ایک کی سننے والا اور سب کچھ دیکھنے والا ہے)۔ مل لالہ میتَّحِیَّکُمْ مِنْهَا وَمِنْ مُلْکِكُمْ تَشَوَّثُ اَنْشُهَ تَشَرِّکُونَ۔ (اللہ کی طاقت سے اور ہر کوئی سے چھڑتا ہے پھر تم شرک کرنے لگتے ہو۔) پڑھتا ہے۔ تم کو مصیبت سے اور ہر کوئی سے منزہ کرنا ہے پھر تم شرک کرنے لگتے ہو۔

وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي الرِّبَّوِ مِنْ لَعْنَدِ النَّذْرِ بلاشبہ ہم نے تورات کے بعد زبور میں بھی آن الْأَذْنَى يَرِثُهَا عِبَادِكَ یہ لکھ دیا ہے کہ زمین خاص کے وارث میرے الصَّلِيلُونَ۔ (پت ۱، الائیار) نیک بندے ہوں گے۔

موجودہ زبور میں باسیں عہد نامہ قدیم مطبوعہ لدھیانہ ص ۹۹۱ پر ہے:

"لیکن وے جو خدا کے منتظر ہیں زمین کو میراث میں لیں گے لیکن وہ جو علیم ہیں زمین کے وارث ہوں گے جن پر اس کی برکت ہے زمین کے وارث ہوں گے" تاریخ شاہد

ہے کہ حضرت اُنٹکے دور میں شام ویسیت القدس کی زمین فتح ہوئی اور اہل کتاب نے خلیفہ کو خود بلاد کرا اسی صفات میں دیکھا جوان کی کتب میں بھی تھیں اور بلاد جنگ چاہیاں آپ کے حوالے کر دیں۔ وہ ہمیشہ مسلمانوں کا ملک رہتے گا۔ یہودی قبضہ و فتنہ عارضی ہے خود کتب شیعہ میں یہ پیشین گوئی موجود ہے۔ حضرت رسول خدا نے قریشیوں کو کہا تم کو مکم دیتا ہوں بت پرستی چھوڑ دو اور میری بات مانو۔ جس کی طرف تم کو بلاتا ہوں تاکہ تم عنبر کے باڈشاہ بن جاؤ اور عجم کے لوگ تمہارے ہنکوم ہو جائیں اور بہشت میں بھی تم کو باڈشاہی ملے گی۔

حیات القبور ص ۲۶۵)، یہ یقینی اور تتفق بات ہے کہ عربوں نے بت پرستی چھوڑی۔ توحید قبول کی۔ فران رسول پجانہلا وہ عرب و عجم کے وارث اور باڈشاہ بنے اور عجتی بھی نہ فدر ہوئے۔ حضرت ابو بکر، عمر، عثمان، علی و معاویہ رضی اللہ عنہم کی حقانیت و خلافت پر واخراج دلیل ہے۔

**س ۹۱۳:** کا جھوٹا ہوتا سبق تفصیل سے الہمن الشس ہو گیا۔

اب موصوف انگریز مورخین سے خلافت علوی پر استمداد طلب کرتے ہیں۔

**س ۹۱۴:** لائف آف محمد ایٹھہ ہر سیکسرز میں ہے کہ خلافت کے سب سے زیادہ امیدوار علیؑ تھے جن کا سب سے زیادہ فطری حق تھا۔

رج: غیر مسلم کی یہ بات قوائی اطاعن پیدا کرتی ہے کیونکہ کسی عہدہ کی امید والایح آج بھی اچھی نہیں سمجھی جاتی اور فرمان نبوی ہے: کہ ہم ان کو امیر بناتے ہی نہیں جو امیدوار ہوں۔ "..." فطری حق دار ترین کہنا ایک دنیا داری ہے ورنہ خود چھوڑنے اس حق سے آپ کو کوئی محروم رکھا کرنے مصلیٰ پر کھڑا کیا نہ آپ کی پیروی کا مسلمانوں کو مکم دیا۔

**س ۹۱۵:** مطر جان ڈیوٹ پورٹ کے خلیفہ غیری سے استدلال۔

رج: خلیفہ غیری کے الفاظ مضمون، ثقہ مسلمانوں کی روایت سے اگر ملیں تو مستند قابل اعتبار ہوں گے ورنہ ایک کافر کی نقل اور بھر تحریف مسلمانوں پر کیا جھٹت ہو سکتی ہے و اس خلیفہ کا حامل حضرت علیؑ سے طعن رفع کرنا، اپنا بحوب اور مسلمانوں کا مجبوب کہنا اور پھر مسلمانوں کا مبارک بادی دینا ہے جو عمدہ ثبوت، عحد خلافت اور تاہموز و تاقیامت حضرت علیؑ کا

کا عینہ رہا اور رہے گا۔ اسے خلافت سے ذرا تعلق نہیں جو صرف ۱۴ میں تک شیعوں کو مطلوب ہے اور حضرت علیؑ نے اپنی خلافت پر کسی تاریخ اور حدیث صحیح کی روشنی میں۔ اس خطبہ سے استدلال نہیں کیا ہے وہ کوئی اطاعت پیغام برداری پر شک کیا۔ اب غیر مسلموں کی امداد سے یہ پروپیگنڈہ "دعیٰ سُست گواہ چشت" کا کروار ادا کرنا ہے۔

س ۹۱۶: پرست آف اسلام میں خطبہ غدیر سے حضرت علیؑ کی ولی عہدی پر استدلال نہیں ہے۔ اس کے جواب میں سابق تقریر کافی نہ ہے۔

س ۹۱۷: پرست آف اسلام کے مصنف سلیمان لاث کی رائے یہ ہے: "اگر تجنت شیعی کا اصول حناب علیؑ کے موافق ابتداء سے تسلیم کریا جاتا تو وہ برباد ہون گے جبکہ نہ ہوتے جھنوں نے اسلام کو مسلمانوں کے خون میں غوطہ دیا۔ جوابی تبصرہ رہیں۔"

رج: عقول اور نقلہ باسئلہ غلط بات ہے۔ خلفاء رثلا شاہ کے انتخاب پر اور عہد حکومت میں کوئی چیز ہے اور خوب نہیں ہوئی ہی نہیں۔ حضرت علیؑ کے وحدیں قاتلین عثمان کی سازش سے سب کچھ ہوا۔ شیعہ جب تمام مسلمانوں کو حضرت علیؑ کا عاصد و شمن مانتے ہیں تو بالفرض حضرت علیؑ بر سرقت اڑاہی جاتے تو کیا امنانت ہے کہ مسلمانوں پر شکر کشی نہ کرتے یا ان کا مخالفت کوئی نہ اٹھتا؟ دھم یہ شیعہ اصول سے انگریز مورخ کا خیال غلط ثابت کر رہے ہیں۔ درستی اصول اور صواب کرام کا موتاڑ کردار و سلوک حضرت علیؑ کی حکومت کو بھی اسی طرح کامیاب بناتا ہے۔ خلفاء کے زریں دود کو کامیاب کر چکا۔

س ۹۱۸: جزلہ سلطی از فریز شیرم ۲۲۹ پر ہے:

"حضرت محمدؐ نے اپنے والاد علیؑ کو اپنا ولی عمد بنا یا خامگہ آپ کے خسا ابو یحییؓ نے وہ لوگوں کو پہنچا تھا کہ خلافت پر قبضہ کر لیا۔ کیا شیعوں نے اسے رشوت دی تھی؟"

رج: بخواہ مغض اور بالکل خلاف عقل و نقل ہے مسلمانوں کی مضاد اکار کو معلوم کر چکنے کے بعد وہ شمن بغیر رشوت یہے بھی اپنی نگائی بجانب مسلمانوں سے مسلمانوں کوڑا پاہتا ہے خصوصاً جب خلفاء کے رومی مالک فتح کے اسلامی قلمروں میں داخل کر دیتے تو انہوں نے ان کے خلاف عصہ نکالا مگر غصب اور تعجب اتریہ ہے کہ شیعہ نے ان کی بات مان لی اور فداء میں

اور ۱۰۰ بڑے سماں کی بات روکر دی۔

س ۹۱۹: ہم طریقہ درود گن، عوون و زوال سلطنت روم کے میں ۹۳۸ پر لکھتے ہیں: "اگر علیؑ بھوتی خلافت تھے بعد از رسول مقرر کر دینے جاتے تو اسلام اپنے خون میں رہنہا تو۔" رج۔ محسن وہم و خیال ہے۔ تردید سوال ۹۱ میں ہو چکی ہے۔ کتاب کا نام ہی بتاتا ہے کہ فاتح روم مسلمانوں کے خلاف بخش و عناد سے جمل کر لکھی ہے۔ لذان کی کوئی بات مسلمانوں پر جب تینیں ہو سکتی میں سب ہے کہ فتنہ کی گاہی سے خفا راشدین کی عملت بتائی جائے۔

### خلفاء رثلا شاہ کو غیر مسلموں کا خراج تھیں

عیسائی فاضل گاؤڑی ہیکس اپنی کتاب "ایلوجی فلام محمدؐ" میں لکھتا ہے:

۱۔ بخلاف محمدؐ کے اول مریدوں کے بجز اس کے خلام کے سب لوگ بڑے ذی وجہت تھے اور جب وہ ضلیف اور افسر فوج اسلام مقرر ہوئے تو اس زمانہ میں جو کچھ اخنوں نے کام کیے، ان سے ثابت ہوتا ہے کہ ان میں اول درجہ کی یا قیمتیں تھیں اور غالباً ایسے نہ تھے کہ بہاسانی دعوکہ کھا جاتے۔..... الخ۔

یہ ذی وجہت میریان اول خلفاء رثلا شاہ کوئی خراج تھیں پیش کیا جا رہا ہے۔

۲۔ مشہور انگریز مورخ گن نے اپنی تاریخ میں لکھا ہے:

"کوپیلے چاروں فلیفوں کے اطاواریکاں اور ضرب المثل تھے اور ان کی مرگر می اور ایسی اخلاص کے ساتھ تھی اور ثبوت و افتیار پاک بھی اخنوں نے اپنی گزیں ادائے فرائض خلق قو مذہبی میں صرف کیں۔ پس یہی لوگ محمدؐ کے ابتدائی جلسہ میں شریک تھے جو بیشتر اس سے کہ اس نے اقتدار حاصل کیا یعنی تکوار پڑھی اس کے جانب وار ہو گئے۔ یعنی ایسے وقت میں کرو ہدف آزار ہوا اور جان بچا کر اپنے ملک سے پلا گیا۔ اور ان کے اول ہی اول تبدیل مذہب کرنے سے ان کی سچائی ثابت ہوتی ہے اور دنیا کی سلطنتوں کو فتح کرنے سے ان کی لیاقت کی وقت معلوم ہوتی ہے۔"

ایک غیر مسلم تو خلفاء رثلا شاہ کی صفات و کمالات سے اسلام کی سچائی ثابت کر رہا ہے مگر

مسلمانوں کا گھر بیو شمن ان کی کروکشی کر کے اسلام کو جھٹلانا رہتا ہے۔

۳۔ سرویم میوراپنی کتاب "ازلی خلافت" میں لکھتے ہیں:

"آخر حرم نہک ابو بکرؓ کے دل و دماغ کی صفائی اور طاقت کا مطلع مکدر نہ ہونے پایا" ابو بکرؓ میں عزمیت اور استقلال کی کچھ کمی نہیں ہوتی تھی۔ اس امر کے زیر کمان فرج روانہ کرنا اور مشکل قوموں کے بخلاف مدینے کو محفوظ رکھنا اور وہ بھی ایسی حالت میں کہ آپ تن ہما تھے اور چاروں طرف گویا ایک کامل گھٹا چھارہ ہی تھی اس جرأت اور عزم کا شاہد ہے جو قدر و فدائی اگ بھائی میں اور زیادہ کار آمد ثابت ہوا۔ ابو بکرؓ کی قوت کا راز وہ ایمان راسخ تھا چو آپ حضرت محمدؐ پر لائے تھے۔ آپ فرمایا کرتے تھے کہ مجھے فلیقہ خدامت کو میں رسول خدا کا ظلیف ہوں۔ آپ کو ہمیشہ یہی سوال منظر ہتا تھا کہ حضرت محمدؐ کا یا حکم تھا یا اس وقت وہ ہوتے تو کیا کرتے۔ اس سوال کے جواب پر عمل کرتے وقت آپ سرمو تباہ زدہ کرتے تھے اور اس طرح پر آپ نے شرک اور بست پرستی کو پامال کر دیا اور اسلام کی بنیاد استوار قائم فرمائی آپ کا بعد محققہ تھا مگر رسول اللہ کے بعد اور کوئی ایسا نہیں ہوا جس کا اسلام کو ان سے زیادہ مُسخون اور مرہون احسان ہونا چاہیئے۔ ابو بکرؓ کے دل میں رسول اکرم کا اعتقاد نہایت راسخ طور پر مٹکن تھا اور یہی عقیدہ خود رسول کرم کے خلوص اور سچائی کی ایک زبردست شہادت ہے..... اخ - یہی سورخ حضرت عمرؓ کے متعلق لکھتا ہے:

"رسولؐ اشد کے بعد سلطنت اسلام میں سب سے بڑے شخص عمرؓ تھے کیونکہ یہ اپنی کی اہل اور استقلال کا اثر تھا کہ ان دس سال کے عرصے میں شام اور مصر اور فارس کے علاقے جن پر اس وقت سے اسلام کا قبضہ آ رہا ہے تسلیم ہو گئے..... آپ نے ہی چنگ بدر کے غامت پر یہ صلاح دی تھی کہ تمام قیدیوں کو تحریم کیا جائے لیکن عمر اور ربہ نے ان کے مزاج کی تندی اور درشتی کو مبدل ہے علم کر دیا تھا۔ عدل والنصاف ان میں بجد کمال تھا۔ فونج کے برازوں اور گورزوں کا انتخاب آپ نے بلا رُذ و رعایت کیا اور مغیرہ دعماڑ کو چھوڑ کر سب کا تقریب نہایت مناسب اور موزوں ہوا۔ یہی تھسب مگر ذی علم عیسائی مورخوں کے حوالہ بات کا خلاصہ ہم نے آیات بینات از مولانا فواب محمدی علی خان سے ملیا ہے۔ (بحوالہ مباحثہ نکریاں یا اہل سنت)

س ۹۲۰: مذهب صحیح ہی ہو سکتا ہے جن میں نیک و بد کا امتیاز ہو، مگر مذہب سُنیہ میں صحابہ پر تقید کی پابندی ہے تو یہ عقداً قابل قبول نہیں۔

رج: نیک و بد کا امتیاز بیان موجود ہے کہ جبے بڑی نیک رسم و مذاہل اللہ علیہ وسلم پر ایمان اور آپ کی زیارت ہے۔ اس نیک والاصحابی ہو کر اتنا بڑا درجہ پا لیتا ہے کہ بعد کی کوئی ہستی یہ درجہ نہیں پاسکتی تو مذہب سُنیہ کسی بعد ولے کو یہ حق نہیں دیتا کہ وہ ان عظیم نیکوں پر تقید کرے جب یہ پابندی عام مسلمان کے حق میں ہے اپنے الدین، اساتذہ و مرتبی کے حق میں اخلاق اُبھی ہے تو بعد ازاں بُنیہ یا تام لوگوں سے افضل صحابہ کرام کو یہ حق کیوں شرعاً مخالف ہو کر کوئی ان پر تقید نہ کر سکے اور ان کا بدل گو ذلیل و خوار ہو۔ ہاں شیعہ عقیدہ میں نیک و بد اور سابق و لاحق کا فرق نہیں ہے۔ وہ معاویۃ اللہ اپنے غیر صحابی اماموں کو سیدۃ النساء فاطمہ سے بھی افضل کرتے ہیں مگر ان کو انبیاء اور سیدین اپنے معاویۃ ہے۔ برائے نام شیعہ کہلانے والے افاضوں کو قطعی جنتی اور اولیاء کیا ہے سے بھی افضل نامتے ہیں اور حرم کے نامی وسائل عبر کے تمام صنیعوں کیوں گناہوں سے پاک اعتقاد کرتے ہیں۔

س ۹۲۱: جب دین کا شریعت و باطل میں تفرق ہے تو تقید کے بغیر یہ فرق کی معلوم ہو گا؛ رج: بکی صحابہ کرام کی غیبت دب دکوئی ان پر اعتماد بازی اور دشام طرزی ہی حق و باطل میں فرق کرنے کا معیار ہے؟ بھوٹ معرف اصحاب محدثی ہیں؟ دعاۓ اللہ اور سچے صرف دفعہ کو بد عمل علایمہ فاسق و عیاش نامہ نہاد شیعیان علی ہیں؟ کیا حق و باطل میں تفرق کا یہ شیعوں میں بھی چلایا ہے؟ اور ان کا کسی جھوٹ بھی کبھی علیحدہ علیحدہ کیا ہے؟ الگرائی قوم کے بارے میں تمہاری زبانیں گنجیں ہیں تو اصحاب محدث کے بارے میں تمہاری تبریاز بانوں پر تالے ہم لکھائیں گے۔ کاش کہ با اثر سُنیہ مسلمان یہ فرض ادا کریں تو تبریائی فتنہ فتم ہو جائے۔

س ۹۲۲: بورت فاتحہ میں یہے؟ سیدھی راہ پر چلا۔ گراہوں اور مغضوب علیهم سے بچا۔ جب فتح و جرح پر پابندی ہے تو صراط مستقیم کی متعین ہو گا؟

رج: بالاتفاق مفسرین ضالین سے مراد عیسائی ہیں جو عقیدت میں غالی ہو گئے اور حضرت عیسیٰ مکو لور میں نور اللہ، بجز و خدا اور ابن اللہ اور نہادی صفات والا مان یا۔ مغضوب علیهم سے

مراد بالاتفاق مفسرین بیو دی ہیں جو شمنی اور نفرت میں حد سے رڑھے ہوتے تھے کہ حضرت موسیٰؑ و عزیز کے حق میں تو مشرکا نے عقائد بنائیے مگر حضرت عیسیٰؑ کو بنی توکا حلال زادہ بھی تسلیم نہیں کیا۔ اب صراط مستقیم وہی ہو گا۔ جو رسولؐؑ خدا اور صحابہ و اہل سنتؐؑ کے متعلق اذراط و تغفیر سے پاک ہو گا۔ سب کو عملی فرق المراتب نیک، حلال زادہ اور اپنا محبوب پیشوایا جانے گا۔ اور صراط مستقیم مذہب اہل سنت ہی ہے۔ اس کے برخلاف یہود و نصاریٰ کی عادتیں رکھنے والا خارجی یا شیعہ صراط مستقیم سے محروم ہو گا اور یہ وضاحت خود علی المتفقؑ نے خلیل نجح البلاغ سیہولکؑ فی صحفان میں کر دی۔ وہ من کی مخالف گواہی اور سے کی بناء بر قربت صفائی کی قانون میں معین نہیں ہے۔

س ۲۲۶: آپ صحابہ کرام پر تنقید کو صحبت پیغمبر پر اعتراض جانتے ہیں تو پھر آنحضرت رسولؐؓ کی تربیت کا کیا مقام و درجہ ہو گا؟

رج: واقعی جیسے اولاد کی بدگونی باپ کو دکھدیتی ہے اسی طرح صحابہ پر تنقید رسولؐؓ خدا کی مجلس و تربیت پر اعتراض ہے۔ ہم آنحضرت نبوت میں تربیت کو بھی رضا اور پا ا مقام دیتے ہیں۔ سب صحابہ نے آپ کی آنحضرت میں ہی تربیت پائی اور وہی روحاںی اولاد تھی تو ان پر طعن گیا براہ راست ذات نبوت پر طعن ہے۔ جو شیعوں کا مشن ہے۔

س ۲۲۷: قرآن کی وہ آیت بتائیں کہ ہر صحابی سے نیک گمان ضروری ہے۔

رج: اَجْتَهِنُّبُوكَشِيْنَ اِمْنَ الظَّقِيْنَ دَيْمَانَ دَالَوْ! بہت سی بدگانیوں سے بچا لیتا کچھ گمان گناہ ہیں۔ کسی کے خنیرہ عیب تلاش نہ کرو اور پیٹھ پیچپے کسی کی برائی نہ کرو۔) ۲۶۱

ہم بتا کچھ ہیں جب بذلتی منوع اور بدگونی حرام ہے تو نی کا غلاف کرنا ضروری ہوتا ہے۔ تو صحابہؐؑ سے نیک گمان اور نیکیوں کا پرچار ضروری ہوا۔

س ۲۲۸: بخلصین صحابہ رضوان اللہ علیہم اجمعین کے فضائل سے کتاب فدایہ بھری ہوئی ہے۔ احادیث میں ان کے مناقب درج ہیں ہم شیعوں کا عقیدہ ہے جو صحابہ صالیحین رضوان اللہ علیہم اجمعین کے مراتب کا انکار کرے۔ وہ موزی خدا در رسولؐؓ بے مردود اور احسان ذرا موش ہے پھر تم پر اصحاب و شفیعی کا الزام کیوں لگایا جاتا ہے؟

رج: آپ کے والد مرحوم کو افرین؟ اب ایک تو سبھی اور مسلمانوں والی بات کی، یہی کچھ ہم کہتے ہیں اور آپ سے کہلوانا چاہتے ہیں۔ اپنی بات کو مخلاصہ مونم کی طرح سچ کر دکھائیے اور بدگونی صحابہؐؑ میں سینکڑوں صفات کا اپنا اور دیگر مولفین شیعہ کا لٹریچر دریا بُرڈ کرائیے۔ ورنیزیہ بات منافقت اور مکاری ہو گی آپ پر صحابہؐؑ و شفیعی کا الزام اسی وجہ سے لکھا ہے کہ آپ لفظ مخلاص کی اڑیں صرف چار یا پانچ اصحاب علیؐؓ کو بزم خود اچھا جانتے، باقی سوالاکھ سب اصحابؐؓ رسولؐؓ کو بُرایا جعل کتے اور لکھتے رہتے ہیں۔ جب ہم معلوم النفاق لوگوں کو صحابی نامتے ہیں نہیں آپ کبھی پورا پورا اختیار دیتے ہیں کہ دوستی دو شیعہ معتبر مفسروں کی صراحت سے منافقوں کی فہرست الگ نکال لیں۔ باقی سب کو مخلاص صحابہؐؑ مان کر مسلمانوں سے جگہ جہال چھوڑ دیں مگر آپ ہماری معقول پیش کش کو ٹھکرا دیتے ہیں اور پرستور خند صحابہؐؑ کے علاوہ سب کی بدگونی اور غیبیت میں رطب اللسان رہتے ہیں تو ہم آپ پر صحابہؐؑ و شفیعی کا الزام نہ لگائیں تو کیا کریں؟

س ۲۲۹: ہمارے خلاف الزام ہے کہ شیعوں کی کتابیں میں ہے کہ رسولؐؓ تین چار اصحابؐؓ کے باقی سارے مرتدا ہو گئے۔ وہ تمام روایات شیعہ اصول کے مطابق صحیح ثابت کی جائیں؟  
رج: اخبار احادیث میں یہ مطابق صحیح کیا جاتا ہے متوارہ میں نہیں۔ ارتداد والی روایات کو آپ کے لفڑیں علما رن متوارہ (لفڑا و معنی) کہا ہے۔ علامہ مامقان تیقح المقال ص ۲۱۴ میں کہتے ہیں:-

علی ان اخبار ناقدتو اورتت بادنه علادہ ازیں ہم شیعوں کی روایات اس بات پر ارتداد بعد النبی صلی اللہ علیہ متواریں کہ حضور علیہ الرسلو و السلام کے بعد س وسلم جمیع الناس بنقض البیعت حضرت علیؐؓ کی بیعت نہ کرنے کی وجہ سے تین یا الائٹلثہ او ربعہ او خمسہ چار یا پانچ صحابہؐؑ کے سواباقی سب مرتدا ہو گئے۔ (معاذ اللہ)

پھر آپ کا یہی عقیدہ بھی ہے کہ صرف پار صحابہؐؑ نے حضرت ابو عکبرؐؓ کی بیعت ناخوشی سے کی۔ یہ ارتداد سے نیچ گئے اور باقی سب برضار و غربت بیعت کرنے سے معاذ اللہ مرتدا ہو گئے

احتجاج طبری ص ۸۳ میں بتے ہے  
مامن الامۃ احد بایع حضرت علی اور ہمارے جانشی مخالفین کے سوا  
مکرها عنیر عسلی و ایک یعنی نہیں جس نے ابو جہرؓ کی بیعت خوشی سے  
اریعتنا۔ نہ کی ہو۔

کافی باب قلة المؤمنين، باب التقى، رجال کشی، حیات القلوب، حق الیقین، بحوار الانوار  
وغیرہ۔ سب کتابوں میں یہ روایات ہیں۔ علمائی شیعہ نے ان کو کبھی ضعیف یا غیر معتبر نہیں کہا بلکہ صحیح  
کہا ہے تو ہم یہ الزام لگانے میں سچے ہیں کہ شیعہ تمام اصحاب رضوؑ کے دشمن ہیں۔ جن کو وہ  
مومن کہتے ہیں وہ مخالف رسولؐ کی حیثیت سے نہیں بلکہ بعد ارتاد وبارہ امامت علیؑ پر ایمان  
لانے کی وجہ سے ان کو مومن مسلمان جانتے ہیں۔ اور علیؑ کا شاگرد دمانے ہیں۔

س ۹۲۷ : کیا ان کا مطلب بطور محاورہ، تقلیل کا انہار نہ یا جائے گا؟  
رج: جب آپ کا عقیدہ ہی اس تعداد پر ہے تو محاورہ سے معنی اختز نہ ہوگا۔ لفظ اپنے  
معنوی معنی پر ختنہ وال ہرگز۔

س ۹۲۸ : کیا شیعہ مخالفین سے بدگمانی ان کو محبوب رسولؐ اور دوست علیؑ سمجھ کر کتھے  
ہیں یا نافرمان رسولؐ اور دشمن امیر جان کر؟  
رج: نصوص قطعیہ کے مقابل یہ شیعوں کا گمان و اتفاقاً درج ہے۔ دشمن اسلام و  
خدا ابو جہل بھی حضور اور صاحب رضوؑ سے دشمنی ان کو فدا اور دین ابراہیم کا دشمن سمجھ کر رکھتا تھا، اور  
اپنے عقیدہ کی حقانیت پر لقین کی وجہ سے ہی اس نے کعبہ شریف کا غلاف پر لکڑاہ دزای  
سے یہ دعا کی تھی:

اللَّهُمَّ إِنَّ هَذَا هُوَ الْحَقُّ مِنْ عِنْدِكَ اے اللہ! اگر یہ حق ہے تو یہ طرف سے سچا ہے  
فَامْحُلْ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِّنَ الشَّمَاءِ أَوْ نَثْنَا عِدَابًا تو ہم پر پھر رسا یا کوئی دردناک عذاب لے آئیں ہیں۔ (ب ۹، ع ۱۸)

نیز قرآن میں ایسے ملکھ بداعتقادوں کو مردود کہا گیا ہے:-  
أَلَّا ذُنُونَ مُنَلٌ مَسْحِيَّهُمْ فِي الْحُمَرَةِ وہ لوگ جن کی کمائی دنیا کی زندگی میں پریا

الْتُّسْنِيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُعْسِنُونَ ہو گئی اور وہ دل سے سمجھتے ہیں کہ وہ اچھے  
صُنْعًا۔ (ب ۴، ع ۳) کام کر رہے ہیں۔

س ۹۲۹ : کیا شیعوں نے رسولؐ وآل رسولؐ کی محبت میاں عقیدت بناؤنکار غلطی کی ہے؟  
رج: بحضرت رسولؐ سے شیعوں کی محبت؟ اس سے یہ اؤیناں کوئی محبوب نہیں۔ ورنہ  
از وادی مطہراتِ رسولؐ اور بناتِ طاہراتِ رسولؐ، خلفاء و اصحاب رضوؑ رسولؐ کو یہ نام نہاد شیعوں  
علیؑ کا یاں نہ بکارتے۔ آلِ رسولؐ سے محبت کا دعویٰ نہ ہے بلکہ معاشر عقیدت سمجھتے ہیں  
زیر دست غلطی کی ہے۔ تمام اصحاب رضوؑ کو تو آلِ رسولؐ کا دشمن مان لیا۔ حالانکہ انھوں  
نے اہل بیتؑ کو گوہ دیں پالا، و ظالائف دیتے، ہر لیاذ سے ناز برداری کی، ان کے خلاف انگلی  
تک نہ ہلانی اور صاحبہ کرامؐ کے دشمن ان مصری، کوفی، بصری سائیوں کو اشتراکی چیز سے ان کے  
لیڈروں کو محب آلِ رسولؐ مان لیا جھوپوں نے اہل بیتؑ کے خون سے بلا واسطہ یا بالواسطہ باختو  
رنے نے ہسل ناز مانی کی اور اہل بیتؑ کو بدنام کر کے چھوڑا۔ شیعوں کی تاریخ کا ایک ایک درج  
گواہ ہے کہ انھوں نے اہل بیتؑ کشی اور صاحبہ کرامؐ کی کوئی دلیقہ فروکداشت نہیں کیا۔  
س ۹۳۰ : ابو جہرؓ نے عامل صدقات نبوی مالک بن نوریہ کے قتل کا تصاص نہ لیا اور  
مرتدوں کے خلاف جنگ کی شیعہ پر اعتماد کیوں؟

رج: یہاں ابو جہرؓ دشمنی اور بد دیانتی سے طعن کیا گیا ہے۔ ورنہ مالک بن نوریہ نے حضورؓ کی  
وفات پر خوشی منانی اور کہا اچھا ہوا اس سے جان چھوٹ لگی اور جمیع کردہ زکوٰۃ و صدقات اپنے  
پاس رکھ لی۔ سماج نامی مرتدہ کے ساتھ ہو کر مدینہ پر حملہ آور ہونے لگا۔ پھر عورت سے تو الگ  
ہو گیا مگر حضرت غالبد بن ولیدؓ سے مقابلہ ہو گیا۔ گرفتار ہوا تو بار بار یہ کہتا تھا تھا مارے صاحب بنے  
یوں کہا، پیغمبرؓ کی نسبت اپنی طرف نہیں کرتا تھا۔ حضرت غالبدؓ کو غسل آیا کہ حضورؓ تمہارے کچھ نہیں  
لگتے؟ اسی دوران حضرت هزار بن الازدر نے ان کو قتل کر دیا۔ کیونکہ یہ سب علماء اور قرآن اور احادیث  
کی ہی تھیں مگر حضرت ابو قاتدؓ کو یہ قتل اس یہ ناپسند آیا کہ ان کے خیال میں مالک کی بستی سے  
اذان کی آواز آئی تھی جب کہ دیگر صاحبینے اس کی نفعی کی جب حضرت ابو قاتدؓ نے حضرت  
صدیقؓ اکثر کو ماکر شکایت کی تو اپسے ڈانٹا کر بلا اجازت امیر آگئے اور وہ بھی ان کے خلاف

شکایت کرنے، بعد میں حضرت ابو بکر صدیقؓ نے تحقیق کی تو مالک کا ارتدا و ثابت ہو گیا۔ توفالدؓ سے قصاص نہ لیا۔ بعض مورثین نے یہ بھی لکھا ہے کہ مالک بن نوریہ کو حضرت خالدؓ نے قتل نہیں کراہا۔ بلکہ وہ تحقیقی مال کے لیے مزارین ازور کی عاست میں تھے کہ دھوکے سے رات کے وقت مزار کے ہاتھوں قتل ہو گئے۔ سب تفصیل تاریخ اسلام اکبر شاہ نجیب آبادی ص ۲۳۹ تا ۲۴۲ م ۱۳۹۰ھ پر مشکل جا سکتی ہے۔

تحقیفہ اشناعشریہ ص ۵۷۴ اردو پر اسی طعن کے جواب میں ہے کہ جب پغمبر صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات سنی تھی تو مالک بن نوریہ کی خروں نے مندی لگائی تھی اور دوف نوازی کر کے لوازم فرشت و شادی ادا کیے تھے اور اہل اسلام پر ہنسنے تھے۔ (یہ ارتدا کی نشانی تھی)۔ استیباب ابن عبد البر میں ہے کہ حضرت خالدؓ کو ابو بکرؓ نے شکروں پر اسی مقرر کیا سو ان کے ہاتھ پر اشد نے یمامہ وغیرہ فتح کرائے اور اکثر مرتدان کے ہاتھ پر قتل ہوئے جن میں میلکہ کذاب اور مالک بن نوریہ بھی تھے۔ الفرض حضرت ابو بکر صدیقؓ نے کسی مسلمان کو قتل نہیں کیا بلکہ قرآن صرف مرتدوں کو کیا۔ جب کہ شیعہ مرتدوں کافروں کے طرف دار ہیں اور حضرت ابو بکر صدیقؓ و صاحبہ کرامؓ کے دیری دشمن ہیں۔ وہ معافی کے قابل نہیں۔

س ۹۳۴: خالد بن ولیدؓ نے مالک بن نوریہ کی بیوی سے کیا سلوک کیا اور حکومت نے اس کے خلاف کیا کارروائی کی؟

رج: مرتدہ تھی تو باندی بنا لیا پھر مسلمان ہوئی تو شادی کر لی کیونکہ وہ فائدہ سے مطلقاً تھی اور اسی تھی تو ایک طرف کی عدت اگرچہ تھی اس سے نکاح حلال تھا۔ یہ مدہب تمام فیضمانے اہل شہت کا ہے تاریخوں میں شادی کے قصہ کے ساتھ یہ ختم عدت بھی لکھی ہے۔ تخفیفہ اشناعشریہ ص ۵۲۵)۔ بالفرض مالک کو مرتدہ سمجھا جائے مگر امارات دیکھ کر خالدؓ نے تو مرتد سمجھا اور تھاں شہر سے جاتا رہا اور حضرت ابو بکرؓ نے دیت بیت المال سے ادا کر دی۔

مالک کے بھائی مقتوم بن نوریہ نے بھائی کے مرتد ہونے کی بار بار شہادت دی۔ اس پندرہ حضرت عمرؓ رضی اللہ عنہ اپنے دو ملکوں میں خالدؓ سے قصاص لینے سے باز آگئے۔ (تحقیفہ اشناعشریہ ص ۵۷۹)

س ۹۳۵: اگر شیعوں نے یہ کہا کہ صاحبہ مرتد ہو گئے تو غزالیؓ نے سر العالمین میں یہ لکھا ہے۔

رج: پتہ چلا کہ آپ صاحبہ کرامؓ کو مرتد مانتے ہیں تبھی تو غزالیؓ کو اپنے ساتھ ملانا چاہتے ہیں اور پہلی صفائی محسن مذاہقت اور مکاری تھی۔ یہ رسالہ امام غزالیؓ کا نہیں ہے کسی راضی نے تصنیف کر کے امام غزالیؓ کے نام لکھا دیا ہے۔ تھنہ میں کید ۲۳ میں شاہ صاحبؒ نے اس کی صراحت کی ہے۔ ص ۶۵۔

س ۹۳۶: فقہ جعفریہ کو بغیر تائید حکومت کیوں برتری حاصل ہے کہ امام اعظمؓ نے کہا ہے میں نے امام جعفرؓ سے بہتر فقیہ نہیں دیکھا۔

رج: آپ نے اقرار کر لیا کہ شیعہ فقہ جعفریہ پر کسی حکومت نے عمل نہیں کیا۔ نہ یہ کسی شیعہ ملک میں بھی تلاحدہ ہوئی۔ بھی اس کے بے قدر اور غیر مودود ہونے کی دلیل ہے ہم تو اسے تعلیمات جعفری مانتے ہی نہیں، ان شیعہ اس کی جزئیات امام جعفر صادقؓ سے روایت کرتے ہیں بلکہ یہ تو چھٹی، آٹھویں صدی کے فقہار شیعہ کی دماغی کا داش ہے کہ ان روایات سے استنباط کی ہے جو حضرت جعفرؓ کی طرف شیعوں نے منسوب کی ہیں جیسے چاروں فقہار اہل شہت نے احادیث بنو یهود و خوشنوشت کے اپنی اپنی فقہ مستبطن کی ہے گویا حضرت صادقؓ صاحب روایت و محدث تھے صاحب مذهب فیقدہ نہ تھے ورنہ سب زندگی میں مذہب متورہ رہے اہل مدیرہ یا ایک گردہ مذهب پر جعفری کا مقابل دیا بندہ ہوتا۔ حضرت امام اعظمؓ نے آپ کی یہ تعریف ایک سمجھدار عالمؓ کہ کر کی ہے اور معاصرین ایسی تعریفیں کرتے ہی ہیں۔ خود حضرت جعفر صادقؓ نے امام اعظمؓ ابو حیفیمؓ کو زبردست خارج تھیں پیش کیا ہے۔

س ۹۳۷، ۹۳۸: کیا اہل شہت نماز غیر عربی زبان میں پڑھنا جائز کرتے ہیں؟ اگر نہیں تو نکاح مسنوں کے صیغہ عربی میں ادا کرنے پر کیا ضرورت ہے؟

رج: نماز عبادت ہے۔ اس کی قرأت، دعائیں وغیرہ سب ماثورہ ہیں، عربی میں ادا کرنا ضروری ہیں جب کہ نکاح ایک عقد و معابدہ ہے جیسے خید و فوخت کا عقد ہوتا ہے اس میں الفاظ اپنی اشارہ اور ایجاد فعل کے ہوتے ہیں۔ طرفین کا ان کو جاننا سمجھنا ضروری ہے۔ ہر کوئی عربی نہیں جانتا لہذا اپنی اپنی زبان میں ایجاد و قبول درست ہے۔ مرغی کی تکیہ بھی ماؤڑ

ہے اس پر عقد کا قیاس نہ ہوگا۔

س ۹۳۶: جب دین میں جبر و اکارا نہیں تو جبری طلاق کیوں ہو جاتی ہے؟  
ج: سب اہل سنت کا مسئلہ نہیں صرف حنفیہ کے ہاں جبری طلاق ہو جاتی ہے۔ اگرچہ  
جب اگر گناہ کار اور قابل سزا ہے۔ امام اعظم الجعفیہ حق الامکان مسلمان کی بات کو سچا قرار دیتے ہیں  
جب کسی پر دباؤ ڈالا گیا کیا یہ یوں کو طلاق دو ورنہ تھارا مال غصب ہو گا یا یہ عزتی ہو گی۔ ماریں  
گے وغیرہ۔ تو اس شخص کے لیے درستے ہیں وہ ایک اپنی مرضی سے اختیار کرے گا۔ اگر یوں  
اختیار کرے گا تو غصب مال یہ عزتی اسے گوارا ہے۔ اگر اسے مال اور عورت پسند ہے اور اسے  
بچا کر یوں چھوڑ دیتا ہے تو اپنی مرضی کی ہے طلاق واقع ہو گئی۔ کیونکہ اذا طلاق تم النساء  
عام ہے جبری صورت کا استثناء نہیں ہے۔

س ۹۳۷: بھی اس سے حل ہو گیا کہ شیعہ مذہب ہیں خاتم کی عزت کا تحفظ ہے ہی نہیں  
وہ بکاہ وال ہے۔ کرایہ دار ہو کر متحرم کرائے۔ عقد عارضی میں گرفتار ہو۔ گواہ تو شرعاً نہیں۔ جو شخص چاہے  
کسی عورت پر قبضہ کر کے یوں بنالے اپنی موطده (باندی) برائے جامع کسی کو دے دے یا  
اپنے پاس ہی رکھے مگر وہی کسی اور کو حللاً کر دے۔ غرضیک عورت مصحت فوشی اور عیاشی و  
اشائی کا بہترین ذریحہ ہے تبھی تو اباش نوجوان اور عورتیں اس مذہب کو ترجیح دیتی ہیں۔  
فقہ حنفیہ میں طلاق جبری کا فائدہ اس صورت میں نظر آتا ہے کہ بعض قرآنی عاقله بالغہ  
اپنے نکاح میں خود مختار ہے کہ نکاح کرنے کی نسبت اس کی طرف ہے (حتیٰ تسلیح  
زوجاً غیرہ) بعض وفع عورت خاندان کی عزت کو بیڑا لگا کر فرار ہو جاتی ہے تو وغیرہ  
نکاح کر لیتی ہے۔ اب اگر جبری طلاق کی شق نہ ہو تو عورت کا خاندان ہمیشہ کے لیے بدنام ہو گا  
اور عورت دشمنی کا ذریحہ بھی رہے گی جبری طلاق سے خرابی دور ہو جائے گی۔

س ۹۳۸: نکاح جیسا اہم معابدہ صرف (تجھے) طلاق۔ طلاق کتنے سے کیسے  
ٹوٹ جاتا ہے عمدہ رسالت وابویکوئی میں یہ رواج ثابت کیجئے؟  
ج: یہ معابدہ زبانی اقرار، قیامت و تزویج (میں نے قبول کر لی) سے ہی بنا تھا۔ اب  
زبانی طلاق سے ہی ختم ہو گا۔ تمام معابدات اسی زبان کے پلٹے سے ہی بنتے بگرتے ہیں۔ عمدہ

رسالت میں بھی تین طلاقیں پڑھاتی تھیں۔ تفصیل سوال ۹۳۱، ۹۳۲ میں دیکھیں۔

س ۹۳۹: صحیح مسلم کی ابن عباس والی روایت کا جواب دیں ہو چکا ہے۔

س ۹۴۰: کا جواب بھی ہو گیا کہ عقلی تقاضا ہے کہ معابدہ نکاح تین سینکڑے میں قائم ہوا  
تھا۔ تو تین سینکڑے میں طلاق کے ذریعے ختم ہو۔ کیونکہ تعمیر کی پر نسبت تحریک جلدی ہوتی ہے۔ ہمارے  
دین نے اس کا تحفظ دیوں کیا ہے کہ اسے ناپسندیدہ تین کام کیا ہے اور بلا وجوہ طلاق دینے والا  
محرم ہے۔

شیعوں کا جلوس دیکھنے سے تو طلاق نہیں پڑتی ہاں صبوح و بازار کی رونق متعال حسناوں  
کا نظارہ یہ دعوت ہنور دیتا ہے کہ چار دیواری میں پابند مکوحات کو جھوڑ کر آزاد منشوں کے پاس  
آجائے یہ دعویں جہان کی جنت ہیں۔ عشرہ محرم ۹۳۱ میں کہ تمام اخبارات نے ملک کی ناموراد کا وزل  
ایکھڑسوں اور پیشہ و مغفاری طوائفوں کی رنگین تصاویر شائع کی ہیں جن میں داعمیہ، علم، ضریح اور  
وُدلل کی نظم اور پرستش کر رہی ہیں۔ واقعی شیعہ مہرب کی بیان کا سب سے بڑا تھیاری عویزیں ہیں۔  
س ۹۴۱: غزالی نے حقوق انسان مکاں میں لکھا ہے کہ جمہور فقہار نے حضرت عمرؓ کے  
اجتہاد کی پیروی کر کے اس طلاق کی صحت کا فتویٰ دیا ہے حالانکہ سنت پیر پیر کے خلاف تھی۔  
ج: بنی تو حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم تھے عمرؓ تھے مگر سنت پیر پیر میں تھی۔ بخاری  
باب من اجاز طلاق الشلات کی احادیث پڑھ لیجئے۔ سیاق و سابق کے بغیر غزالیؓ کی عبارت  
قابل تاویل ہے۔

س ۹۴۲: ہو اجتہاد حضور کی سنت کے خلاف ہو گا۔ کیا اسے مان کر بھی آپ اہل سنت  
کہلائیں گے؟

ج: اجتہاد کی خاص شرائیں جو اجتہاد شرائط کے اندر ہو۔ بظاہر الفاظ کے خلاف ہو، مگر  
روح سنت کے خلاف نہ ہو اہل سنت کے ہاں وہ بھی درست ہو گا۔ مشاہد حضور نے حضرت  
علیؑ کو حکم دیا تھا کہ فلاں قبیل غلام کو قتل کرو۔ کہ اس پر عزم پاک میں خیانت کا الزام ہے جو حضرت  
علیؑ نے قتل کرنے کے وہ بھاگ کر داشت پر جھوڑ گیا اور نہ کھا ہو گیا۔ حضرت علیؑ نے اس کا مقتول  
عصرہ دیکھ کر تواریخ میں کریں کہ اسلام حبوب اثابت ہوا۔ اب یہ اجتہاد ظاہر عکم کے خلاف نہ ہو

الامام صاحب الی خنیفہ۔ ۲۲۔ محمد بن ادريس الامام اشافی المتوفی ۲۰۷ھ۔ ۲۳۔ الامام مالک بن انہ صاحب الموطا المتوفی ۱۸۹ھ۔ ۲۴۔ الامام احمد بن حنبل بغدادی المتوفی ۲۲۷ھ۔ ۲۵۔ الجعفر محمد بن علی بن حسین البار المردنی ثقہ امام المتوفی ۱۱۳ھ رحمہم اللہ العلیمین۔

س ۹۳۶ھ: صحابہ سنت کے ملادہ مزیداً مکتابوں کی فہرست شائع فرمائیں جو حجت ہوں اور ۳۰۰ سال پہلے کی تحریر ہوں۔

رج : کتب احادیث: ۱۔ صحیح ابن حبان، ۲۔ موسوی الدلماں، ۳۔ مستدرک حاکم صحیح الذہبی تہماجت نہیں، ۴۔ منہ احمد متکلم فی احادیث کے سوا، ۵۔ مؤطرا امام مالک، ۶۔ سنن رزین، ۷۔ شرح معانی الانوار للطحاوی، ۸۔ مشکوٰۃ المصایح، ۹۔ جمع الفوائد، ۱۰۔ ریاض الصالحین، ۱۱۔ مجھ الزوابدہ مخ تضیییف و توثیق رجال، ۱۲۔ زاد العاد، ۱۳۔ اعلام الموقین، ۱۴۔ جامی الاصول من احادیث الرسول، ۱۵۔ فتح الباری لابن حجر، ۱۶۔ عمدة القاری للعینی، ۱۷۔ صحیح البوعاش للاسفارینی، ۱۸۔ منہ ابو داؤد طیالسی، ۱۹۔ سنن البکری بحقیقی، ۲۰۔ شہماں ترمذی، ۲۱۔ تحریخ الزیلیجی علی احادیث المسایع یعنی نصب الرای، ان کے جدت ہونے کا معنی یہ ہے کہ اکثر و بہتر احادیث صحیح و جدت ہیں اگر بعض متکلم فی یا مجرور ہوں تو استدلال نہ ہوگا۔

کتب فقہ: ۲۲۔ امام محمد کی کتب ظاہر الروایۃ، ۲۳۔ کتاب الام الشافی، ۲۴۔ المذنة الکبری علی فقہ امام مالک، ۲۵۔ مفہی ابن قدامہ علی فقہ امام احمد بن حنبل، ۲۶۔ کتاب المبوط للسرخسی، ۲۷۔ مہایہ للمرغیانی، ۲۸۔ البدائع والصنائع، ۲۹۔ فتح القدير لابن حمام، ۳۰۔ فتاوی عالمگیری۔

کتب تفسیر: ۳۱۔ الجامع لاحکام القرآن للقرطبی، ۳۲۔ تفسیر ابن کثیر، ۳۳۔ تفسیر مدارک، ۳۴۔ روح المعانی، ۳۵۔ تفسیر علی الدین۔

کتب تاریخ و رجال: ۳۶۔ طبقات ابن سعد المتوفی ۲۳۳ھ، ۳۷۔ کتاب الجرح والتعديل لابن الجائم المتوفی ۳۲۸ھ، ۳۸۔ تاریخ الام و الملکو للطبری المتوفی ۳۱۰ھ یہ کچی یعنی ہر قسم کی تاریخی روایات کی ڈکشنری ہے۔ راوی کذاب و ضارع بھی ہیں۔ صرف وہ واقعات روایات صحیح ہیں جو قرآن و سنت اور اسلامی انقلاب کی روح کے مطابق ہیں۔ ۳۹۔ تاریخ

ابن خلدون، ۴۰۔ البدایہ والنہایہ لابن کیث المشقی المتوفی ۲۰۷ھ۔ رحمہم اللہ علیم ملعفیہما۔

س ۹۲۹ھ: عزاداری کو آپ ناجائز کئے ہیں عقلی و لائل دیکھئے۔

رج : آپ کا ہر لفظ ای مفہوم میں استعمال ہوتا ہے گویا الخت سے لفاظ اچھا لالش کیا اور اس کا ہفہم واستعمال اغراض فاسدہ کے تحت انتہائی غلط چیزوں میں کیا۔ مثلاً ذکر کا شرعی و غیری معنی مذا کیا دکرنے والا ہے۔ آپ نے ایک فاسق گوئیے تبریزیا ز کا نام رکھ دیا۔ عزادار تعزیہ، تعزی سے بناتے ہیں کسی غرورہ کو تسلی دینا صبر کی تلقین کرتا۔ آپ نے خلاف شرع و صبر دونے پیٹنے اور بین و ماتم کی حفل کو مجلس عزاداری میں دیا۔ بطور یادگار پوجی جانے والی شکل قبر کو "تعزیہ" نام دے دیا۔ متنافی اور دو شفے شخص کا نام "مومن" رکھ دیا۔ "شیعہ" تابعوں اور گروہ کو کہتے ہیں۔ آپ نے اس گروہ کا نام رکھ دیا جو علی "کاعمل" علانية مخالف ہو مگر آپ کی محبت میں غلوکرے باقی سب صحابہ و تابعین اور امّت محدثہ کو متنافی یا کافر بتاتے۔

ر: عزاداری پر ہماری سبق کتاب حرمت ماتم اور تعلیمات اہل بیت ہے۔ اس کے مقدمہ میں ۵ اعلقی وجوہ بالتفصیل مذکور ہیں۔ ملاحظہ فرمائیں۔ قرآن اور کتب پیشی و شیعیہ سے ۵۰ اہل زمین ہیں۔ س ۹۵۰ھ: ہر قوم اپنے بزرگوں کی یادگاروں کی تقطیم و قدر کرتی ہے لیکن آپ اہل بیت کی زیارات نگار سمجھتے ہیں کیا اہل بیت برگزیدہ نہیں؟

رج : بزرگوں کی یادگار دو قسم کی ہوتی ہیں۔ ۱۔ عقائد، افکار، رسوم و اعمال اور اخلاقی اقدام جو قوم اپنے بزرگوں کی جنیزوں کی تقطیم و قدر کرے اور ان کو اپنا نے معاشرہ میں پھیلاتے وہ ایک زندہ اور بزرگوں کی صحیح جانشینی سمجھی جاتی ہے۔ جیسے مسلمان قوم کا اپنے پیغمبر کی ایک سنت و ادرا کو اپنا نے اور پھیلاتے پھرتے ہیں۔ ان کا نام زندہ رکھے ہوئے ہیں۔ ایک ایک سنت و ادرا کو اپنا نے اور پھیلاتے پھرتے ہیں۔

۳۔ ان کی شکل و صورت، قبر، سواری، استعمال شدہ چیز کی تصویر و نقل اور مورقی بنالینا، اس کی اصل کی طرح تقطیم و قدر کرنا، بست پرستوں اور عملاء مردہ اپنے اسلاف کی مخالف قوتوں کا شمار ہے۔ اپنے ہاتھ کی بھی ہوئی یا وکار فرضی ہوتی ہے۔ خود ان بزرگوں کی یادگار نہیں ہوتی۔ اس میں غلوکرنا شرک و بعدعت کا دروازہ کھولنا ہے جیسے عیسائی، یہودی، ہندو، مسکھ اپنے بزرگوں کی تعلیمات جملہ بیٹھیے۔ اعمال صنائع کر دیتے اور یادگاریں بنانے کا پچھے نہیں۔ شیعہ تعزیہ،

علم وغیرہ یادگاروں کی تقطیم و پرستش میں بالکل کفار و قوموں کے شانہ بشانہ ملے ہیں۔ اسلام محمدی یا اعمالِ اہل بیت سے ان کو ذرہ بھی تعلق نہیں۔ سُنی مسلمان اہل بیت کو رُگزیدہ پیشوامان کران کی تقليد فتابدری کرتے ہیں کبھی شیعی کی ہجرت نہیں کروہ اہل بیت پر اعزاز کر کے اکافل عقیدہ و عمل اہل بیت کے خلاف ہے۔

س ۹۵۴: اگر کالا لباس بڑا ہے تو غلافِ اعماء اور حضور کی کلبی کیوں کمال تھی؟

رج: مطلقاً بُرائیں۔ گناہ ماتم کا شعار ہے تو بُرا ہے حضرت علیؑ نے اپنے شاگردوں کو علم دی تھی، لاتلیسو السواد فانہ لباس کالا لباس نہ پہن کیونکہ وہ فرعون کا لباس

فرعون۔ (من لا يحضره الفقيه) تھا۔

س ۹۵۵: ما صاحبہ نے دُنیا کے کوئے کوئے میں اسلام پھیلایا۔ ملکیوں نے اسلامی لٹریچر کھاکوں کی بات صحیح ہے؟

رج: پہلی بات صحیح ہے شکر ہے۔ اپ کے منزے میں محلِ گنی دوسری غلطیہ شیعوں نے قاسم محمدی قرآن اور جماعتِ رسول کو دُنیا سے مٹانے کے لیے قلمی کاوشیں کیں۔

س ۹۵۶: اپ کو ناز ہے اک ایک غُفرانِ تاؤسادی دنیا میں اسلام پھیل جانا۔ زمانہ عمرہ میں صرف نصف ایشیا میں مسلمانوں کی کثرت ثابت کیجئے؟

رج: ناز بجا ہے کیونکہ سارے بائیں لاکھوں بیل رقیق کفار اپ کے عہد میں فتح ہوا مولنا دوست محمد قریشی کے ہمراہ الادھان کے جواب میں آپ سننے پر لکھا ہے۔ یہ سارے علاقے حضرت عمرؓ کے زمانے میں فتح ہوتے۔ قادریہ، جبل الرحمٰن، ہجیرت، خوزستان، ایران، اصفہان، طبرستان، اور بیجان، آرمینیہ، فارس، سیستان، مکران، خراسان، اردن، حصہ، یورپ، بیت المقدس، سکندریہ، طرابلس، (ذکار الادھان ص ۲۵۶)۔

یہ غرب تا شرق (ترکستان و عالیہ روس) ایشیا کا کثیر الاباد ممتد حصہ ہے اور اکثر سنت مسلمان ہوئی۔ آج پندرہ صدیوں کے بعد ہمیں روی مقوپات کے سوا سب مسلم ممالک اور ان کی حکومتوں ہیں یہ آبادی نصف ایشیا سے کم نہیں ہے۔

س ۹۵۷: چلنے دورِ حاضر میں ایشیا کے تمام ممالک کی آبادی اور مسلمانوں کا تناسب تحریر کر کے مسلمانوں کی کثرت ثابت کریں۔

| تناسب  | مسلم آبادی                          | نام ملک             | تناسب  | مسلم آبادی           | نام ملک      |
|--------|-------------------------------------|---------------------|--------|----------------------|--------------|
| ۸۲ بز  | ایک کروڑ ان لاکھ                    | سودان               | ۹۹ بز  | ایک کروڑ تھر لاکھ    | افغانستان    |
| ۶۵ بز  | بیاسی لاکھ                          | ترنانتیہ            | ۹۲ بز  | ایک کروڑ چالیس لاکھ  | الجزائر      |
| ۹۹ بز  | دو لاکھ بائیس ہزار                  | بحرین               | ۹۸ بز  | تین کروڑ نو لاکھ     | ایران        |
| ۹۹ بز  | ایک لاکھ اسی ہزار                   | ظرف                 | ۶۵ بز  | ایک کروڑ تھر لاکھ    | ایچوبیا چشمہ |
| "      | نولاکھ                              | کویت                | ۸۸ بز  | آٹھ کروڑ             | بنگلہ دیش    |
| "      | اکیس لاکھ                           | لبیا                | ۹۰ بز  | آٹھ کروڑ سینتیس لاکھ | پاکستان      |
| ۱۰۰ بز | بیس مرد ایکس لاکھ                   | بیس مرد ایکس لاکھ   | ۹۳ بز  | سیصد عرب ایکس لاکھ   | انڈونیشیا    |
| ۹۹ بز  | بارہ کروڑ اکٹھاں لاکھ               | بارہ لاکھ ساٹھ ہزار | ۳۲ بز  | یمن شمال             | انڈیا        |
| ۹۸ بز  | سیاخڑہ کروڑ                         | سیاخڑہ لاکھ         | ۹۰ بز  | سیاخڑہ لاکھ          | کشیر         |
| ۹۸ بز  | یمن جزیہ                            | سودا لاکھ           | ۹۸ بز  | تین کروڑ تھر لاکھ    | ترکی         |
| ۹۵ بز  | ایک کروڑ اکٹھاں لاکھ                | مرکاش               | ۹۸ بز  | صوبائیہ              | تیونس        |
| ۹۸ بز  | انسیس لاکھ                          | انسیس لاکھ          | ۹۳ بز  | ستہ لاکھ             | لبنان        |
| ۵۵ بز  | سات لاکھ بائیس ہزار                 | اوامن               | ۱۰۰ بز | اسی لاکھ             | سعودی عرب    |
| ۹۹ بز  | ستہ ایکٹھاں لاکھ                    | ستہ ایکٹھاں لاکھ    | ۸۸ بز  | پچانوے لاکھ          | شام          |
| ۵۵ بز  | پالائی والٹا                        | تس لاکھ             | ۹۵ بز  | پچانوے لاکھ          | عراق         |
| ۸۸ بز  | سیزان: سڑھ کروڑ اسی لاکھ بیاسی ہزار | قرص                 |        |                      |              |

غیر مسلم ایشیائی ممالک میں مسلم آبادی کا تناسب یہ ہے:-

|                              |       |            |                            |       |
|------------------------------|-------|------------|----------------------------|-------|
| ایک لاکھ کافروں سے ہزار پارہ | ۲۳ بز | جارجیا و س | ایک لاکھ کوپیس ہزار چار سو | ۱۹ بز |
|------------------------------|-------|------------|----------------------------|-------|

(مددی) غاریں چھپ گئے آج کوئی شیعہ ان بارہ خیال استادوں کے تین تین لفڑ، حلقة تعلیم قدمیں  
وابے، شاگرد بھی ہرگز نہیں بتا سکتا۔

**س ۹۵۸:** اس صحابی کا نام بتائیں جس نے حضور کے ساتھ سب سے پہلے نماز ادا کی؟  
رج: تمدی شریف ۲۳۸ میں کہ حضرت ابو بکر صدیقؓ مردوں میں سب سے پہلے اسلام لائے (اور  
سب سے پہلے آپ کے ساتھ نماز پڑھی)، حضرت علیؓ اسلام لائے تو آٹھ سال کے تھے۔ حدائق میں سے بہ  
سے پہلے حضرت خوبیؓ مسلمان ہوئیں۔ دوسری روایت میں حضرت زید بن ارقم کی روایت سے حضرت  
علیؓ کو اول اسلام لانے کا ذکر ہے۔ حضرت ابراہیم رضاؓ کو یہ روایت بتائی گئی تو انھوں نے اسے انکھا  
جانا اور کہا سب سے پہلے ابو بکر صدیقؓ مسلمان ہوئے تھے یہ حدیث من صحیح ہے۔  
بعن تاریخ کتابوں میں ہے کہ حضرت علیؓ نے بھی پڑھی محرخ اس وقت آپؑ آٹھ بارادس سال کے  
نچے تھے۔ بالآخر کی نماز اور عمل و حضرت زیادہ درذی ہے۔

**س ۹۵۹:** یہ شرف کس صحابی کو مل ہے کہ جنگوں میں مخالف علم رضویؓ ہوا اور روزِ أحد  
اپنے مقام پر ٹھٹا رہا؟

رج: متعذر صحابہ کرام علم بردار ہوتے تھے مصعب بن عُثْمَانْ رضویؓ جو أحد میں علم بردار تھے۔ (تاریخ اسلام)  
نجیب آبادی ۱۷۲، زبیر بن عاصم، طلحہ، ابو عبیدہ، ابو بکر، عمر، علی، زید بن خالد، عبداللہ بن رواہ  
جعفر طیار، غالب بن ولید وغیرہم رضی اللہ عنہم۔ روزِ أحد حضرت علیؓ بھی درجن بھر خواص اور بیسوں  
عوام کے ساتھ ثابت قدم رہے، بھاگے نہیں۔

**س ۹۶۰:** کس بزرگ صحابیؓ نے حضورؐ کو غسل دے کر قبر میں اترا؟

رج: تاریخوں میں ہے: غسل وغیرہ کی سعادت اعزہ خاص حضرت علیؓ، فضل بن عباس، قشم  
بن عباس اور اسمربن زید میں اشتمع کے حصیں آتی۔ حضرت ابو طلحہؓ نے قبودی اور بادی باری  
سے ملاؤں نے بلا امام نماز جنازہ پڑھی۔ (تاریخ اسلام ندویٰ ص ۹)

**س ۹۶۱:** روزِ قیامت لوار الحمد کس بزرگ کے ہاتھ میں ہوگی؟

رج: خود حضور خاتم النبینؐ کے ہاتھ میں۔ بر وايت البرسید خدریؓ حضورؐ نے فرمایا: میں قیامت  
کے دن تمام اولاد و ادماں کا سارہ ہوں گا، فخر نہیں کتا، حضرت آدم سمیت تمام انبیاء علیهم السلام میرے  
ماشگر کیا دی تقریباً تین کروڑ سیمیں مسلمان ہے۔ سب بڑے صوبے سکیونگ کی ۲۴ میلیونیں (اصلیع) ہیں۔ ۲۴ ملک کوئی نہیں

|                   |         |                          |                          |         |                   |
|-------------------|---------|--------------------------|--------------------------|---------|-------------------|
| پچھر لکھ چون بزار | ۱۲ نمبر | فیاض                     | انتیس لاکھ انتیس بزار    | ۱۰ نمبر | آٹھ سو            |
| آٹھ سو            | ۱۲ نمبر | دو لاکھ پالیس بزار ندویٰ | دو لاکھ پالیس بزار ندویٰ | ۱۰ نمبر | پچھر لکھ چون بزار |

**س ۹۵۵:** اگر کتاب خدا اکیل ہدایت کے لیے کافی ہے تو اس کے معنی بتائیں؟  
رج: سوال سے قرآن و شمنی کی بدبو آتی ہے۔ لکھنی کے عروض مقطعات اگر خدا کا راز ہوں اور  
ان کا معنی خدا کسی کو نہ بتائے یا صرف اپنے پیغمبرؓ کی کوتائے تو باقی سب قرآن ہادی کیسے نہ  
رہے گا؟ بطور تفہیم صحابہ کرام سے یعنی مقول ہے کہ الف سے اللہ، الل سے جبریلؓ اور م سے  
محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات مراد ہیں۔ یعنی قرآن بھیجئے والا، لانے والا، سنانے  
والے تینوں سے ہیں۔ **ذلیل الحکیم** لاریب فیضی۔ اس کتاب میں کوئی شک نہیں۔

**س ۹۵۶:** جب پہلا سبق ہی نہیں آتا تو اگے اساق کا کیا حال ہو گا؟  
رج: ہم نے تو پہلے سبق کو استاد کے کہنے کے مطابق پڑھ لیا اور مان لیا مگر تعجب ہے کہ شیخ  
ہی اس بین بات کا انکار کر کے قرآن میں شک دشہب کے قائل ہو گئے کہ یہ تو حرف شفیعیان  
عثمانی ہے (معاذ اللہ) تو ہدگی للہم تین دارے قرآن سے کیا ہدایت پاتے۔ یہی وجہ ہے کہ  
آج ان کے پاس جعل روایات کا انسارتک تو ہے محرق قرآن کا ایک پاؤ بھی یعنی مرتب اور کریمی  
پاک نہیں ہے۔

**س ۹۵۷:** اگر عطا گتاب ہدایت کے لیے کافی ہوتی تو پھر دنیا استاد کیوں بناتی؟  
رج: خدا نے پیغمبر پر کتاب اماری تعلم بھی اسے بنایا وہ یعلم لهم الکتب  
والحكمة کے تحت کتاب و سنت کی تعلیم دیتے رہے پھر بزاروں اپنے جانشین استاد  
بن کر چھوڑ گئے جنہوں نے سب دنیا کو کتاب و سنت کی تعلیم دی اور تا قیامت وہ رہے گی، مگر  
صد افسوس ایک شیعہ فرقہ ایسا بھی دنیا میں پیدا ہوا جس نے مسلم کی تعلیم سنت کا انکار کر دیا کہ دباب  
الانتیاع لقینؓ سے خارج کر دیا۔ تمام تبیت یا نہ تلامذہ بتوت کو کراہ و مرتضمان لیا۔ صرف رب  
علقہ کے لیے ڈھانی صدیوں تک بارہ استاد ما نے جنہوں نے صاحب کتاب پیغمبرؓ سے تعلم  
پائی ہی نہیں نہ وہ محکم تعلیم تھے کہ عالم لدنی تھے۔ پھر وہ بھی تقریب میں روپوش ہو گئے آخری استاد  
سے پیغمبرؓ کی یہ تعلیمات طاطہ ہے جو اس میں تکستان بیار امر قدر کشیر کم علاجی ہے میں ملائیں۔ اور وہ بونچے چین کے سرچہ میں  
ماشگر کیا دی تقریباً تین کروڑ سیمیں مسلمان ہے۔ سب بڑے صوبے سکیونگ کی ۲۴ ملیونیں (اصلیع) ہیں۔ ۲۴ ملک کوئی نہیں

پیغمبرؓ کی یہ تعلیمات طاطہ ہے جو اس میں تکستان بیار امر قدر کشیر کم علاجی ہے میں ملائیں۔ اور وہ بونچے چین کے سرچہ میں  
ماشگر کیا دی تقریباً تین کروڑ سیمیں مسلمان ہے۔ سب بڑے صوبے سکیونگ کی ۲۴ ملیونیں (اصلیع) ہیں۔ ۲۴ ملک کوئی نہیں

جھنڈے کے نیچے ہوں گے۔ سب سے پہلے میں قبر سے اٹھوں گا، فرشتہ کرتا" (تذمی اور می مکلا) ص ۱۵۱  
مشکوہ میں ایسی تین روایتیں اور بھی ہیں۔

س ۹۶۲: امیر المؤمنین علی بن ابی طالب نے شہادت کے بعد کیا ترک چھوڑا؟  
رج: بہت کچھ چھوڑا۔ عمدہ بتوت میں گواہ پ کی مالی حالت کمزور تھی مگر محمد غفاریں و ظائف  
پانے اور کاروبار کرنے سے کافی طاقت د رہو گئی اور پسندیدہ مخالفت میں تو اچھے بھلے صاحبِ جایزادہ تھے۔  
س ۹۶۳: کیا اہل بیتؑ سے محبت رکھتا باعثِ نجات نہیں؟

رج: دعویٰ محبت کافی نہیں۔ پسی عقیدت اور اتباع یقیناً معین نجات ہے۔ جب تمام اہل بیتؑ  
بشویں ازدواج طہارتؑ، بنات پاکؑ اور آپؑ کے خسروؑ، دامادوؑ، مومن چھوٹؑ سے بھی ہو۔ کہ یہاں  
شرعاً و عرفًا اہل بیتؑ اور خاندانِ سالت ہیں۔ باقی سب سے دشمن رکھ کر صرف چار افرادؓ  
شیعوں کی محبت نجات میں اسی طرح ناکافی ہے جیسے خارجی، حضرت بنی، حضرت فاطمہ و حسینؑ سے  
محبت کرتا ہے مگر حضرت علیؑ و داماد، عیزخونی رشتہ سمجھ کر محبوب نہیں لکھتا تو ناجی ہیں۔

س ۹۶۴: وہ کون سارا مجتہد ہے جسے مذہب آل محمد کا جاتا ہے؟  
رج: مذہب اہل سنت ہے جو آل محمدؑ کا حسب دار ہی نہیں پیر و کار بھی ہے۔

عنور صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے:  
من مات علی حب اہل محمد مات علی جو آل محمدؑ سے محبت پر فوت ہوگا وہ سنت و  
السنۃ والجماعۃ۔ (جامع الاخبار للشیخ صدوق مت) جماعت والے مذہب پر فوت ہوگا۔

جب سنت و جماعت اور محبت اہل بیتؑ لازم و ملزم ہیں۔ تو اہل سنت ہی مذہب آل محمدؑ کے  
کے پیر و ہوئے۔ شیعوں کو تو آل محمدؑ کی پیری کی مذاہبی نہیں لگی۔

سے ازدواج کے اہل بیتؑ نبی ہونے پر سجدہ ایک یہ حدیث بھی ہے کہ عنورؑ نے ارشاد فرمایا جب اللہ کی قوم سے  
بھلائی گئیا ہاتا ہے تو انہیں ہر یہ بھیجا ہے۔ بھاہے نے پھر یہ بھاہے وہ بھر کیا ہے۔ فرمایا مہمان ہے جو اپنارزق لے کر آتا ہے  
اور اہل بیتؑ کے گناہ لے جاتا ہے۔ (جامع الاخبار للشیخ صدوق مت) اگر کھانا پکا کر کھلانے والی بیوی،  
گھروالی (اہل بیتؑ)، کے گناہ زائل نہ ہوں تو حدیث کا معنی ہی کچھ نہیں۔

س ۹۶۵: حکم قرآن یہ ہے کہ ان لوگوں سے محبت نہ رکھو جن پر خدا کا غصب ہوا ہے۔  
(محتنہ) کیا آپ اس حکم کو مانتے ہیں؟

رج: جی ہاں! یہ ماہرین کے دشمنوں کے حق میں ہے۔ تبھی تو ہم شیعوں سے محبت نہیں  
رکھتے کہ وہ دشمن میں ماہرین کے اسی کتاب کے سوالات میں تاکہ دشمن پر دلیل کافی ہیں۔  
س ۹۶۶: سورت اعراف ۹ میں ہے کہ جھنوں نے کچھ ٹے کو سبود بنا یا ان پر اشدا کا  
غصب ہے۔ رسول کریمؐ نے حضرت علیؑ کو ہارون کا مشیل قرار دیا کیا ان کی نافرمانی غصب خدا کا  
سبب ہو گایا ہے؟

رج: یقیناً ہو گا۔ تبھی تو حضرت علیؑ کو مشکل کتا، حاجت روا متصوف درکائنات خدائی مقتول  
والا رب واللہ جن شیعوں نے ماہرین کو خود حضرت علیؑ نے زندہ ملادیا اور بو شیعہ بھی پڑھے کا بدال،  
گھوڑا اور تعریز یہ بنکر پڑھتے ہیں۔ حالانکہ علیؑ منع کر جکے میں جس نے پھرنسی قبر بنائی یا قبر کی شبدی و مثال  
تعریز یہ بنائی وہ اسلام سے خارج ہو گیا۔ (من لا يحضر و الفقيه) ان پر بھی یقیناً خدا کا غصب ہو گا۔

س ۹۶۷: سورت نحل میں ہے کہ مجبور و ملئیں قلب کے علاوہ اگر کوئی کشادہ سینہ سے کھر  
کرے تو اس پر خدا کا غصب ہے جو لوگ بعد ایمان بلا مجبوری مرتکب کفہو ہتے ان سے محبت کشنا  
خدا کی حکم عدوی ہو گی یا نہیں؟

رج: ان سے محبت خدا کی حکم عدوی ہو گی تو جو شیعہ ابو بکر و شعبہ کے مذہب سے منکریں زکوہ،  
مرتد کفار اور پیر و ایمان میں کذاب، منافقین اشرا کی حمایت و صفائی کر کے حضرت ابو بکر صدیقؓ پر عین کتے  
ہیں وہ یقیناً غضبوں اور نافرمان خدا ہیں۔

س ۹۶۸: سورت طہ میں صمدون ہے کہ عمدہ شکنی پر اشدا کا غصب ہے۔ کیا جن لوگوں نے  
حمد غدیر توڑا یا بیعتِ رضوان توڑی ان سے محبت کرنا خلاف حکم خدا ہو گایا ہے؟

رج: طہ ۴ کا اصل مضمون یہ ہے: "پاکیزہ رزق کھاؤ اور سرکشی نہ کرو ورنہ تم پر خاص غصب  
نازل ہو گا جس پر غصب اترے وہ گمراہ ہوتا ہے اور بے شک میں توہہ کرنے والوں، ایمان کا کمال  
صالح کرنے والوں، ہدایت پر چلتے والوں کو یقیناً بہت بخشنے والا ہوں"۔

ہم بارہا بتلا پکھے ہیں عمد غدیر کسی نے نہیں توڑا پس تو حضرت علیؑ کو محبوب بنائے رکھا بیعت

ضوان بھی کسی نے نہیں توڑا، جو ہر ریت سے پڑت آئے غفار نے یقیناً ان کو بخش دیا میں انکے  
خداؤندی حضرت عثمانؓ کے دور میں مال و دولت کی پاکیزہ نعمتیں کھا کھا کر جن بلوائیوں نے رکشی کی  
بیعت رضوان کا تھا اپنی پشت ڈال کر عثمانؓ نے مظلوم کرشید کیا۔ پھر سی رکش جوائی طالبین قصاص  
سے جنگ کا باعث ہے وہ یقیناً مغضوب اور آیت بالا کا مصدقہ ہے۔ ان سے محبت کرنے  
والے (شیعہ) یقیناً خدا کے مخالف ہیں۔

س ۹۴۹: سورت شوریٰ پتے میں ہے: "خدا کے بارے میں جھگڑے والوں پر غصب ہو  
گا۔ ایسے مغضوب قابل نفرت ہیں یا لائق محبت؟"  
رج: خدا کے بارے میں جھگڑا اولاد گروہ ہے جو خدا کی صفات میں اور ان کو شریک بناتا ہے۔

حالانکہ خدا اسی سورت میں پسلے فرمائچا ہے:

"کیا لوگوں نے اللہ کے سوا اپنے کار ساز مشکل کشا و معرف امور بنا لیئے حالانکہ اللہ ہی ہر  
کسی کا دل و مددگار کار ساز ہے وہی مردے زندہ کرتا ہے وہی ہر چیز پر قدرت رکھتا ہے" (پتے ۲۴)

شیعہ گروہ یقیناً حضرت علیؓ کو اپنا ولی مشکل کشا و کار ساز مان کر خدا کا شریک بناتا ہے تو ایسے  
لوگ مغضوب و قابل نفرت ہیں۔ لائق محبت اور سچے ہرگز نہیں۔

س ۹۵۰: سورت مجادل پتے میں ہے کیا آپ نے ان لوگوں کی حالت پر غور نہیں کی جو ان  
لوگوں سے محبت رکھتے ہیں جن پر خدا نے غصب ڈھلایا تراپ دہ نہ کم میں سے ہیں اور ان میں مسلمان  
ہیں نہ کافر بلکہ تقویہ یا زمانیق ہیں مم، یہ لوگ جان پر جھگڑہ جھوٹ پر میں کھاتے ہیں"

کیا ایسے حضرات سے اور ان کے عقیدت مندوں سے دوستی خلاف قرآن ہے یا نہیں؟  
رج: یہ آیت عبد اللہ بن ابی اور اس کی متفاق پارٹی کے متعلق ہے جو کہتے تھے؟ "صحابہ رسول  
پر مال خرچ نہ کر و حقی کر بھر جائیں" یہی کہتے تھے الگ ہم مدینہ و نئے قوز بر و سوت (معاصی یہود و مفہوم)  
لوگ ان ذیلیوں (ہمابعدن ملک اصحاب رضوی) کو اپنے شرستے نکال دیں گے۔ (سورت نہیں پتے ۱۴)  
یہ پارٹی اصحاب رضوی کی وشن محتقی۔ آج کے شیعہ بالکل ان کی طرح اصحاب رضوی سے  
ذمہ رکھتے ہیں۔ ابن ابی، اس کی پارٹی اور ابن سباب کے گرد سے کبھی نفرت و عداوت نہیں  
رکھتے بلکہ دوستی رکھ کر قرآن کی مخالفت کرتے ہیں۔ لہذا آج کے شیعوں سے بھی دوستی خلاف

قرآن اور ختنہ خدا ہے۔

س ۹۵۱: خدا کی نشانیوں کا انکار بھی باعثِ خضب خدا ہے (بقرہ) بتائیے جو لوگ

"آیات اللہ" سے انکار کرتے ہیں مغضوب ہیں یا نہیں؟

رج: قرآن کی آیات اللہ کے منکر یقیناً مغضوب ہیں کہ ان کے اقرار کے مطابق بھی مرح  
صحابہؓ کی آیات سے قرآن بھرا ڈاہے مگر وہ صحابہؓ کی بزرگی خیلنا کر ایک آیت کا انکار کرتے ہیں۔  
صحابہؓ کے ہاتھ پر عرب و عجم کی بے نظر فتوحات بھی نصرت خداوندی کا اعلیٰ نمونہ اور یقیناً  
"آیات اللہ" ہیں جو لوگ کفار مجوہ و ہبود کے نناندہ بن کران فتوحات النبیہ زنک جبوں پڑھائے  
ناراض بیٹھتے ہیں اور خدا کی بشارت و پیش گوئیوں کے منکر ہیں یقیناً وہ آیات اللہ کے منکر اور  
مغضوب ہیں۔

غور کیجئے؟ اگر آج ایک رسمی شیدعہ عالم مسئلہ "آیات اللہ" بن جاتا ہے تو براہ راست  
مشکوکہ نبوت سے قرآن و محدث کا فریکھنے والے کیوں "آیات اللہ" نہیں۔ اور ان کو لعن طعن و  
تبیرے بختے والا کیوں کر خدا و رسول کا منکر اور مغضوب نہیں؟

س ۹۵۲: جن لوگوں کو خدا نے اپنی عنایت سے افضل فرمایا ہے۔ ان کے کفر نے والے  
بھی مغضوب ہیں (بقرہ)، ایسے لوگوں سے محبت کس طرح باائز ہوگی؟  
رج: قرآن پاک پر بہتان ہے۔ اس ترجیح والی کوئی آیت سورت بقرہ میں نہیں ہے۔ اُنہم  
یہ کہتے ہیں کہ قرآن نے ابو بکر صدیقؓ کو صاحبِ فضل کہا (ولَا يأْتِلُ أَدْلُوَالْفَضْلِ مِنْكُمْ۔ پتے)  
شیعہ آپ کے منکر و کافر ہیں قباقار ختم مغضوب ہوئے۔ بقرہ میں آیت تفضیل انبیاء ہے جو یہ ہے:  
"ان پیغمبروں میں ہم نے بعض کو بعض پر فضیلت بخشی ہے کچھ سے اللہ نے کلام کیا اور بعضوں  
کے درجے پڑھائے اور عیینی بن مریمؓ کو ہم نے نشانیاں دیں اور روح القدس (جبریل)، سے ان کی  
تائید کی" (پتے پہلی آیت)

اس سے سپتہ چلا کہ ابتدی درس ایسی فرقہ راتب کے باوجود سب مخلوق سے افضل  
ہیں۔ اب ان کو سب سے اپنے اماموں سے بھی، افضل نہ مانتے والا گروہ (شیعہ) ان  
کا منکر اور مغضوب کیسے نہ ہوگا؟

س ۹۴۳: سورت اعراف آیت ۳۱ میں ہے "کہ جن لوگوں نے چند ناموں کے بعد میں جھگڑا اپید کیا جو ان کے آباد و اجداد نے (بلانس) عواد خواہ گھر لیے تھے ان پر اللہ کا غضب ہوا" فرمائیے بغیر نہ کس کے افراد کے لیے جھگڑا نا غضب عدا کو دعوت دینا ہے یا نہیں؟ رج: جن فلقار و صاحبیہ کا ہم دفاع کرتے ہیں۔ قرآن و سنت سے صراحت یاد لالا ان کی بزرگی اور ریاقت پر باقاعدہ نفس اور دلیل ملتی ہے۔ ملاحظہ ہو تھا میرے سوال ۹۳ (فلافت اشدو فرآن و احادیث کی روشنی میں)۔ مگر شیعوں کے پاس ان ائمہ کے لیے تو کچھ ہے ہی نہیں جو حضرت علی و حسنینؑ کے فضائل مزدود ہیں۔ مگر خلافت و امامت پر نص ایک آیت یا حدیث بھی نہیں۔ سوال ۹۴ میں تفصیل گزرا چکی۔ نہ انہوں نے خود کو کبھی منصوص کیا۔ لیکن شیعوں نے صرف مفردہ امامت اشاعت کیا جھگڑا ہی نہیں ڈالا بلکہ خدا و رسولؐ کی صفات خاصہ اور حقیقی واجہ کو بھی چیخنے کر دیا اور مسلمانوں سے خدا کی توحید، ہادیت رسولؐ اور اعجاز قرآن پر بھی لڑ رہے ہیں تو وہ خود اس آیت کا سب سے بڑا مصدقہ ہیں کہ بلانس و سند چند ناموں کے متعلق جھگڑا ڈال رکھا ہے یہ۔

س ۹۴۷: سورت نارا پ آیت ۳۱ میں ہے کہ جو شخص کسی مون کو عمدًا مار ڈالے، وہ ملعون و مغضوب ہے کیا قاتلان اہل بیت ملعون و مغضوب ہیں یا نہیں؟ رج: قاتلان اہل بیت، قاتلان طلحہ و زیبر اور قاتلان عثمانؓ کا ہی گردہ تھا۔ ایسے سب قاتلان مونین ملعون و مغضوب ہیں۔ اور وہ بھی جو ان کو توابینؓ کر کر اپنا مون بھائی سمجھتے ہیں۔

س ۹۴۸: سورت فتح پاٹ میں منافقین و مشرکین و ظالمین تینوں پر لعنت و غضب خدا مرقوم ہے۔ یہ تینوں ملعون و مغضوب ہوئے یا نہیں؟

رج: یہ آیت ۹۵ اربیت رضوان و اے مونین اور ان کے دشمنوں کے متعلق ہے پوری یہ ہے کہ: اللہ ہی نے تسلی مونین کے دلوں پر اپنی تاکروہ اپنے ایمانوں کے ساتھ ایمان میں حزید ٹڑھ جائیں..... تاکر اللہ مونین اور مونمات کو ان جنات میں داخل کر دے جن کے نیچے نہیں بھتی ہیں اور وہ ان میں ہمیشہ رہیں گے اور ان کی برائیاں مٹا ڈالے اور اللہ کے ہاں یہ بڑی کامیابی ہے اور اللہ منافقوں اور منافقات کو عذاب کرے اور مشرک مزدوروں اور مشرک عورتوں کو بھی زرا دے جو اللہ منافقوں اور فرقہ کیسے نافذ کرئے؟

ان کو لعنت کی جنم ان کے لیے تیار کی اور وہ بُری بازگشت ہے۔ (فتح آیت ۳۱، ۹۵، ۹۶)

شیعیوں کی متفقہ روایات یہ ہیں کہ ۹۵۰، اصحاب شجرہ قمی جنتی اور مغمون دہمہ ہیں۔ (تفسیر کاشانی)۔ قرآن کا فصلہ بھی یہی ہے۔ اب سائل کے اشارہ کردہ منافقین، مشرکین، بدگانی کرنے والے تینوں گروہ وہی ہیں جو اس وقت ان بیعتِ رضوان والے صحابہؓ کے مقابل اور شمن تھے اور اب بھی ان تینوں کا مصدقہ اور ملعون و مغضوب وہ لوگ ہیں جو ان کے وشمیں ہیں۔ بدگانی کرتے، تبترے بختے اور ان کے فضائل کا انکار کرتے ہیں۔ ضرر عیاں راجہ بیان فوٹ: ہم سائل کا شکر یہ ادا کرتے ہیں کہ اس نے منافقوں کے متعلق اور آیاتِ قرآنیہ پیش کر کے ہیں مذہب شیعہ پر قلم برد اشتبہ تبصرہ کا موقع دیا۔

س ۹۴۶: صراحتاً مستقیم مکن لوگوں کی راہ ہے؟ رج: جن پر اللہ کا دینی و دینیوی انعام ہوا، نہ مغضوب بنے نہ گراہ ہوئے۔ (فارغ)

س ۹۴۷: کیا آل محمد صراحتاً مستقیم پر تھے یا نہیں؟ درہ ایسی حدیث مرفوع کیوں ہے؟ رج: یقیناً تھے تبھی تو ان کے تابعدار ہم اہل شریت کو اپنی قسم پر نازہے اور ان کے مخالف مدھب تمام شیعوں کو ہم بُرا سمجھتے ہیں۔

س ۹۴۹: بضیلت کا ثبوت عقل یا لاقل سے ہوتا ہے اپنے خلاف اثاثہ کوں سے مغل مانتے ہیں؟ رج: دونوں لفاظ سے مانتے ہوئے ثابت کرتے ہیں۔

س ۹۵۰، ۹۵۱: پھر عقلی طور پر علم و شجاعت کے معیار میں خلاف اثاثہ کو علیؓ سے افضل ثابت کیجئے اور نقل ابھی افضلیت مخصوص ثابت کیجئے؟ رج: عقل اس دلال بھی ان نصوص سے ہو گا جو قرآن و حدیث اور تاریخ و سیرت میں منقول ہیں۔ پرستقل طبیل موضوع ہے۔ ہم بحمد اللہ و عنہ اس پرسی میں بحث تحفہ امامیہ سوال ۳۱ اور سوال ۳۲ کے تحت ۵ صفات سے زائد پر کچھ ہیں۔ مراجعت کیجئے۔ یہاں اتنا کہنا کافی ہے کہ اگر وہ سب سے بڑے عالم نہ ہوتے تو حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام افضل کو چھوڑ کر مغضول ابو جہلؓ کو امام نماز کیوں بناتے جب کہ بالاتفاق سنی شیعہ امام نماز علم و افضل کو ہی بنایا جاتا ہے۔ (الفیقیس)، اگر علم نہ ہوتے تو تمام صحابہؓ کرام ان پراتفاق کیوں کرتے؟ اگر وہ اعلم نہ ہوتے تو اپنے فیصلے اور فتویٰ کیسے نافذ کرتے؟

اور لوگ بلا ریب و اختلف کیے تسلیم کرتے ؟ اگر وہ علم بالشریعت نہ ہوتے تو اتنا بڑا اسلامی نظام کیسے  
نافذ کر سکتے تھے ؟ اگر وہ علم با سور الامم نہ ہوتے تو اتنی بڑی جمادی سیکیں کیے کامیابی سے ہمکار  
ہوتیں ؟ اگر وہ اعلم الاحادیث واللایات نہ ہوتے تو سقیفہ میں انصار کی صرع میں تمام ایات احادیث  
کیسے پرستی پڑھ دیتے اور وہ اپنا پروگرام کینسل کر کے الیکٹرونیک تابعیات کیسے بن سکتے تھے ؟ اگر وہ  
علم القرآن و قرآنہ کتاب نہ ہوتے تو تمام دنیا میں قرآن کی تعلیم و تدریس کا بندوبست کیسے کر سکتے تھے ؟  
اگر وہ بہادر نہ ہوتے تو مسکنون بیگوں میں ان کو شانز لباثات کیوں رکھتے ؟ اہل ان کے مشوفہ پر عمل پیرا  
کیوں ہوتے تھے ؟ اگر وہ بہادر نہ ہوتے تو کمی زندگی میں حضور کا دفاع کیسے کرتے اور علم و تم سنتے ہئے  
تھے ؟ اگر وہ بہادر نہ ہوتے تو کفاران کے نام سے لڑہ برلنڈام اور مرغوب کیوں ہوتے ؟ ہستے کر  
ابوسفیان نے احمد میں حضور کے ساتھ ان کی شہادت کی جبی غلط خبر سن کر اسلام کے ختم ہو جانے  
کا اعلان کیا تھا اگر وہ بہادر نہ ہوتے تو صدیق حضور کے رفیق بحیرت نہ بنائے جاتے اور بدرا کے  
ویش پر باقرار علی حضور کی پاسانی کا حلناک فرضیہ تمہارا جنم نہ دیتے اور فاروق علم غلام نہیں ہجت  
نہ کرتے اور بدرا میں ماموں کو قتل نہ کرتے۔ اگر وہ بہادر نہ ہوتے تو فتنہ ارتکاد کا کمال جبرأت و استخلال  
سے کیسے خاتم کرتے ؟ اگر وہ جری و شجاع نہ ہوتے تو کافروں و مخالفوں کے نفعے ان کے عذیز  
کیسے دلبے رہتے۔ حضرت عثمانؓ اگر شجاع نہ ہوتے تو اپنی جان پر کھیل کر کیوں سفر صدیقہ بنتے ؟  
مارکھا کر کبھی تمہارا طواف نہ کیا۔ جان دے کر کبھی خلافت کا تقدس برقرار رکھا۔ جب کہ حضرت علیؓ  
کی کنیت اکابر، انجاویز اور سیکیں، جو علم کا شعبہ میں، تجربہ میں درست ثابت نہ ہوئیں۔ اور آخر میں مخالفوں  
سے صلح کر لی نصف سے زائد ہتھے کا ان کو خود محترم کر کر بنادیا۔ (طبری وغیرہ)

س ۹۸۶: حضرت عمرؓ نے مرفع روایت کی ہے کہ کسی شخص نے علیؓ کی مثل فضل کا اکتساب  
نہیں کیا وہ اپنے درست کو ہدایت کرتا اور برائی سے پھیرتا ہے۔

رج: سند و صحبت کا تو کچھ حال معلوم نہیں مفہوم پر ایمان ہے کہ حضرت علیؓ خوب نیکیاں کرتے  
اور ہدایت کرتے تھے۔ تو کیا اس کا یہ طلب ہے کہ باقی سب فضل اور نیکی سے محروم تھے اور بادی  
نہ تھے ؟ یہ مفہوم مخالف ہرگز مراد نہیں ہے۔ یہ تو حضرت علیؓ کی فضیلت میں ایک حدیث ہے  
جیسے درود کے حق میں بھی ایسی احادیث ہیں۔ جیسے ابن ماجہ اور حاکم نے حضرت ابی بن

کفر سے روایت کی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "خن تعالیٰ سب سے پہلے  
عمرؓ سے صاف کریں گے۔ سب سے پہلے ان کو سلام کیں گے۔ سب سے پہلے ان کا ہاتھ پکیلیں گے  
اور داخل جنت کریں گے۔" (تاریخ الخلفاء ص ۹۳)

جب کو صحیحین کی یہ بھی مشور حدیث ہے کہ (خواہ میں)، ابو بکرؓ کے بعد عمرؓ آئے۔ کنویں سے  
پانی نکالنے لئے تو دوں بہت بلا مشکلہ بن گیا۔ میں نے کسی طاقت ور سلوان کو نہیں دیکھا کہ اتنی قلت  
سے پانی نکالتا ہو سکتی کہ سب لوگ سیراب ہو گئے اور انہوں نے گھاٹ پر ٹوپے ڈال دیتے۔ علماء  
کہتے ہیں کہ ابو بکرؓ و عمرؓ کی خلافت مردہ ہے اور زمانہ عمرؓ میں متفاوت کی کثرت اور غلیظ اسلام کی بیشینگی ہے۔  
جیسے اس حدیث سے حضرت ابو بکرؓ پر عمرؓ کو فضیلت کی نہیں۔ اسی طرح بالآخر روایت سے حضرت  
علیؓ کو بھی کلی فضیلت نہ دی جائے گی۔ ہاں عمرؓ کی ملٹی سے محبت ثابت ہوتی ہوتی ہے۔

س ۹۸۳: بجز علیؓ کے شلاشیں سے کس نے کہا ہے۔ سلوانی (دھرم سے پوچھو جو پاہر)۔

رج: یہ ارشاد حضرت علیؓ نے خلافاً شلاشی کے ووہ میں اکابرین کے مجھ میں نہیں فرمایا۔ تاکہ استدلال  
تام ہو۔ یہ کو ذمیں اپنی آخر میں اپنے اصحاب و شاگردوں سے کہا۔ مجھم کرنے سے پہلے مجھ سے  
پوچھو لو۔ "ہر کامل استاد شاگردوں کو تنبیہ کرتا اور مسائل و اساقی پر چھٹے کا حکم دیتا ہے تو اس سے خلفاً  
شلاشی کی کمی علم پر استدلال درست نہ ہو گا کیونکہ ان کو علم و دوست اصحاب میسر ہی تھے۔ ایسا کئے کی  
ضورت نہ تھی۔ ہاں وہ حضرت ابو بکرؓ و عمرؓ کی افضلیت کا برخلاف اعلان کیا کرتے تھے۔ حالہات ہم  
کئی وفہ ذکر کر سکتے ہیں۔ (تاریخ الخلفاء وغیرہ، حضرت عثمانؓ میراث اور حج کے مسائل سب سے  
زیادہ جانتے تھے۔ (تاریخ ندوی)، حضرت عمرؓ نے اپنے افسروں کو کھدا و میر فعوا انی ماعنی  
علیہم السلام جن مسائل سے لوگ اندر ہے ہوں وہ میری طرف لکھ چکیں۔ (تاکہ جواب لکھ چکیں)۔

(منداد محمد ص ۱۷۱)

س ۹۸۲: کنز العمال میں مرفع حدیث ہے: "علیؓ میرے علم کا خزانہ ہے۔"

رج: سند کا کچھ بتہے ہیں۔ اہل سنت کے اعتقاد میں حضرت علیؓ خزانہ علم نبوی تھے جبکہ  
دوسروں کو بھی ایسے خزانے ملے۔ پھر شیعہ تو حضرت علیؓ کو علم کتاب اللہ سمیت عالم لدنی مانتے ہیں۔  
وہ کیسے حضور کے علم کا خزانہ بن سکتے ہیں؟ اور شیعہ تاریخ کا ایک ایک دن گواہ ہے کہ انہوں نے

اس خزان سے فیض نہیں پایا، صنائع ہی کیا۔ ورنہ دس۔ بیس شیخ ہی ایسے ائمہ عالم بتائیں کہ ان سے حضرت علیؑ کا علمی خزانہ منقول ہوا ہو؟

س ۹۸۵: کتب متفقین کے لیے ہدایت ہے تو امام المتفقین سے بڑھ کر ہادی کون تھا؟

رج: دہبی عارف اور ہادی تھے جنہوں نے بعد از رسولؐ اس کتاب کو تحریر جمع کیا گئے سے لگایا۔ ساری دُنیا میں پھیلایا۔ با معین قرآن ہادی مشهور ہیں گو حضرت علیؑ ہمی بڑے مادریوں اور مالموں میں سے تھے۔

س ۹۸۶: حضورؐ نے بھر علیؑ کے شاٹ میں سے کس کو امام المتفقین فرمایا؟

رج: ذرا باتیں کریں قلب اہل سنت کی کون سی معتبر کتاب میں کن سی تقریباً یوں سے موصی ہے۔ ہاں غیر مؤثث تعلق روایات میں حضرت علیؑ کو فرمایا ہے مگر حضرت علیؑ کو درست پڑھنے کا درود کے امام نہ ہوں۔ پھر شیعہ گیراہ امام اور کیوں مانتے ہیں۔ کیا وہ متفقین کے پیشوائ تھے۔ اسی طرح خلف شاٹؓ اور عشرہ مبشرہ بھی یقیناً متفقین کے پیشوائ تھے۔ امام المتفقین علیؑ ناجاماً زیادہ فضیلت کی بات ہے۔ صحابہ بنی قرآن (اویت کے هُمُّ الْمُسْتَقُوْنَ) متفقین تھے۔ ان کا امام جب فوج حضورؐ نے حضرت البرکتؓ کو بنا دیا اور حضرت البرکتؓ و مرغ کی پیروی کا حکم سب کو دے دیا تو یہی ان کو متفقین کا امام و پیشوائیا تھا۔ امام المتفقین بنانے کی احادیث صحیحیں کی ہیں۔ تو شیعہ و تصحیح کی حاجت نہیں۔ مقدار متفقین بنانے کی حدیث ترمذی کی ہے جس کی توثیق ہم سوال میں کچھ مکمل ہے۔ س ۹۸۷ کا یہی جواب ہے۔

س ۹۸۷: جس کامیں ولی ہوں اس کا علیؑ ولی ہے جس کا میں امام ہوں اس کا علیؑ امام ہے؟ «مودة القرآنی» کیا صحابہ حضورؐ کو ولی و امام مانتے تھے؟

رج: سید علیؑ ہمدانی تھی نہیں۔ ان کی کتاب مودة القرآنی شیعہ عقائد و اخبار سے برپی ہے۔ اہل سنت پر رحبت نہیں۔ صحابہ حضورؐ کو اپنا محبوب و پیغمبر مانتے تھے۔ ولی و امام کا درجہ کم ہے۔

س ۹۸۹: اگر مانتے تھے تو بھر علیؑ کو ولی اور امام کیوں تسلیم نہ کیا؟

رج: ولی بمعنیِ موئی اور دوست ہے جیسے غیر کی اسی حدیث میں ہے: «اے اللہ تو اس سے دوستی رکو چو علیؑ سے دوستی رکھے اور اس سے دشمنی رکھے۔»

بایلِ مفتی صحابہؓ نے حضرت علیؑ کو اپنا ولی اور دوست سمجھا۔ شمن اور غیر محبوب نہیں سمجھا۔ خلفاء رثلاٹ کے دور میں حضرت علیؑ کی معوز پوزیشن صحابہؓ کی محبت اور تفویٰ کا منزہ پولتا ثابت ہے۔ حدیث میں ولی معمون امام و حاکم مراد ہی نہیں۔ ورنہ حدیث جھوٹی ہو جاتی ہے کیونکہ حیات پیغمبرؐ میں حضرت علیؑ صداؤں کے حاکم و امام نہ تھے۔

س ۹۹۰: اگر انہوں نے علیؑ کو ولی و امام نام اور پیغمبر شیعوں کا قیادہ پڑا ہوگا۔

رج: شیعہ عقیدہ خود ساختہ ہے۔ اگر تلمذہ نبوتؐ مجاہد کرام کا ہوتا تو معاذ اللہ شیعہ ان کو کافروں مرتکب ہوں گے؟ اکفuoں نے ولی بمعنیِ حاکم و امام نہ مانا، زندگی میں یہ مراد تھا۔

س ۹۹۱: معاویہ وغیرہ نے علیؑ کی بیعت نہ کر کے ولایت رسولؐ کا انکار کی کریں؟

رج: فرمائیں ہو گئی میں جب یہ مراد ہی نہ تھا تو بیعت نہ کرنے سے ولایت (محبوبیت رسولؐ) کا انکار نہیں ہوا۔ حضرت علیؑ کی بیعت خلافت شورائی تھی جو قاتلین عثمانؑ کے جاریہ تھا شد امیر روفیہ کی وجہ سے حضرت معاویہ کے ہاں ابھی ثابت نہ ہوئی تھی تو ابھی کرنے نہ کرنے میں اچھا دادی گنجائش تھی۔ جیسے حضرت حسنؑ کی بیعت مصالحت اور سپردگی خلافت باماویہ کو، شیعوں میں نے قبول نہ کیا۔ (جلاء العیون) تو شیعہ ان کو اجتناداً معدود رہا تھے یہی گراہی اور کفر کا فتویٰ نہیں لگاتے۔ اور عوامیہ تو بیعت کرنے کو تیار تھے۔ صرف قصاص عثمانؑ کی شرط لگاتی۔ (طبعی)، مگر قاتلین عثمانؑ نے سارش سے یہ موقع نہ آنے دیا۔ ملاباق علیؑ مجبی حق القیعنی میں ۱۳۹ اردو میں لکھتا ہے: «بکر وہ معاویہ اسی پر قائم تھا کہ حضرت امیر اس کی امارت برقرار کیں اور وہ حضرت علیؑ کی بیعت کر کے حضرت کی خلافت کا اقرار کرے اور حضرت کے مناقب و فضائل مکرار اس کے سامنے ذکر کر تے تھے اور وہ ان کا انکار نہ کرتا تھا۔ بُرا نہ مانتا تھا۔

س ۹۹۲: حدیث قدسی ہے جیسی بن زکریا کے بدے، ہزار آدمیوں کو میں نے مارا ہے۔ اور حسینؑ کے بدے ستر ہزار افراد کو ملاک کروں گا۔ اگر امام حسینؑ نے بدی کے خلاف خروج کیا تھا تو حضورؐ نے مخلومیت کی بشارت کیوں سنائی؟

رج: بے دردی مخلوم کے قتل پر تکوئی عذاب ایسا آتا ہے کہ بد کے ساتھ نیک بھی متاثر ہوتے ہیں۔ بھی علیہ السلام کے بدے، ہزار قتل ہوتے تو حضرت عثمان ذوالنورینؑ کے عوض اور

ملک قصاص میں ۳۰، ہزار شہید ہوئے اور جادوگر بلکے رذ عمل میں بھی اتنے افراد قتل ہو گئے جیل کے اقدام کو ہم عمدًا غرور نہیں کہتے ہیں بلکہ وہ والپی کی ابزاریت پرے کریاتین شعور مطالبات پیش کر کے اس سے بری بالذمہ ہو گئے تھے۔ شہادت قوانین زیاد کی پارٹی، شیعین کو ذکر منداد حماقت سے "نگ آمد بچنگ آمد" کے تحت مظلومانہ ہوئی۔

س ۹۹۴: ترمذی اور قیلی میں مرفوع فتاویٰ ہے جو مجھے حسینؑ اور ان دونوں کے ماں باب کو پیار کئے گا دہ قیامت کے دن ہیرے ساتھ ہیرے درجہ میں ہو گا۔ کیا محبت ہمچن کا درجہ بلند ہے یا ان کے مخالفین کی نوڑا کا؟

رج: حدیث ثابت ہے تو پیغمبر میں ملازوں کو پیارے ہیں اور دیگر شب صحابہ کرام بھی کم جلت رکھنے کی اعادہ ہے۔ بھوئی ان کے حق میں بھی اکیلی ہیں۔

۱۔ قیامت کا وقت پر چھنے والے سے آپ نے کہا: تو نے کیا شایدی کر کی ہے کئے لگا اللہ اور اس کے رسولؐ کی محبت۔ تو آپ نے فرمایا: ادمی اپنے محبولوں کے ساتھ ہو گا۔ حضرت انسؓ کہتے ہیں کہ اسلام لانے کے بعد وہ اس فرمان روں سے بلاعکسی چیز سے خوش نہ ہوئے۔

فاما احباب اللہ و رسولہ و اباہم سکر و همس۔ پھر میں اللہ سے اور اس کے رسولؐ سے امانت اور یکودیگر سے محبت رکھتا ہوں اور امیدوار ہوں کہ ان کے ساتھ ہوں گا۔ اگرچہ ان میںے اعمال نہیں کر سکا۔

### ڈسٹریپ

۲۔ قال من احباب جمیع اصحابی و قلام جل نے ہیرے تمام صحابہ سے محبت رکھی اور ان واستغفیر لهم جسلہ اللہ جنم القيقۃ سے دوستی کی ان کے سے استغفار کیا تو قیامت کے معہمنی في الجنة۔ (دریام النفرۃ ص ۲) دن اللہ اس سے ان کے ساتھ ہیگہ دے گا۔

۳۔ حضرت عبد اللہ بن مفلحؓ ترمذی کی وہ حدیث شور ہے جو مطیعوں میں پڑھتے ہیں ہے کہ رسول اللہ نے فرمایا ہیرے صحابی کے بارے میں فدا سے ڈالنا، فدا سے ڈالنا! ہیرے لیمان کو نشانہ بنانا۔

جب نے ان سے محبت کی اس نے ہیرے ساتھ محبت کی وجہ سے کی اور میں نے ان سے ٹکنی رکھی اس نے ساتھا بھی دشمنی کی وجہ سے ان سے دشمنی کی۔ تو ٹکنی ہم پسند نقل کر چکے ہیں۔

۴۔ طبرانی نے بند حصہ مرفوع روایت کی ہے جس نے گزر سے دشمنی رکھی اس نے مجرم سے دشمنی

رکھی اور میں نے اس سے محبت کی اس نے مجھ سے محبت کی۔ (تاریخ الخلفاء للسیوطی مکاف) س ۹۹۳: من احمد میں برداشت انسؓ مرفوع حدیث ہے کہ ہیرے اہل اور علماء کو پیار کر دیجس نے ہیرے اہل بیٹھ میں کے کسی سے بھی لختن رکھا ہیری شفاقت اس پر علام ہے۔  
رج: اہل سنت اسی کے مطابق عقیدہ رکھتے ہیں جب کہ شیعہ ہاں افراد کے سواتماں اہل بیٹھ رسولؐ اور اہل علیؓ سے علایمہ دشمنی رکھتے ہیں۔

س ۹۹۴: وَهُنَّ الرِّبَاعُ مَمْاتِرٌ كَتَمَ الْأَيَّةَ قَرْآنِ الْحُكْمِ كَمْ بَرُوْيِ كُو شوہر کے ترک سے درافت دیتے ہیں۔ آپ شیعہ کے خلاف پر دینہ کیوں کرتے ہیں؟  
رج: وہ فی منقول ترک جائیداد میں سے حصہ نہیں دیتے۔ فقہ شیعہ کی نسباب معتبر کتاب "فتح السائل" ۳۳۵ میں ہے: بیوی کو گھر، باغ اور کمیت کی زین، اندوہ و سری زمیون سے اور ان کی قیمت سے کوئی حصہ نہیں ملے گا اور گھر کی اس چیز سے بھی جو فنا میں فائم ہو جیسے ہمارت اور درخت کوئی حصہ نہیں ملے گا۔

قرآن پاک میں تو میتاتر کتتم عالم ہے پھر حکم قرآنی کے خلاف بیوی کو ترک جائیداد سے جو سب سے زیادہ قیمتی ہوتا ہے کیوں محروم کیا گیا۔ معلوم ہوا شیعہ مذہب صرف دینی پرستی اور ملکدار اپنے۔  
س ۹۹۵: جاو الحق و زهق الباطل کان الباطل کان زهقا۔ کو حق آیا اور باطل بھاگ گیا۔ بے شک باطل جاگئے ہی والا ہے۔ ہر دو میں اہل باطل کثیر ہے اور اہل حق قتل اس آیت کو کس زمانے پر تطبیق کیا جائے؟

رج: جب ہیرے اتری اور درجولؓ خدا نے مکو فتح کیا اور کعبہ کو بتوں سے پاک کر کے یہ آیت پڑھی۔ جب خلافت شکاف راشدہ کی نتویات نے کفار کو مار بھاگایا، قیصر و کسری ختم ہو گئے۔ جب عبد ہروی جہانی ہیں شکوت و غلبہ اسلام تمام ہوتا پر جم گیا۔ تمام ملازوں پر آیت فٹ ہے۔ کفار کا کہہنا مراو نہیں، مغلوب و مغور ہو جانا مراد ہے۔

س ۹۹۶: الیین کو نؤمِیْبَعْثُونَ تک ملت میں وہ دن کون سا ہو گا؟

رج: قیامت کا دن ہو گا؟

س ۹۹۷: روز قیامت یَوْمَ الدِّينِ، یَوْمَ بَعْثَتُوْنَ میں کیا فرق ہے؟

ج : تینوں ایک طویل دن کے نام میں البتہ فرق اعتباری یوں ہے کہ قیامت کا معنی ہملا ہنا ہے۔ تو نفع اول سے کائنات ارض و سماء کی شکست دریخت سے لے کر جنت و دوزخ میں اخلاقی سارازناہ قیامت کھلتا ہے۔ یوم الدین وہ خاص وقت جس میں اعمال کا بدلہ دیا جائے گا اور یوم یبعثون نفع دوم کے وقت جب مردے قبروں سے اُنہوں کو دوبارہ زندہ ہوں گے۔ شیطان کو مملت نفع اولیٰ نکھل سکتے ہے۔

س ۹۹۹ : اگر کوئی لادین شخص آپ پر سوال کرے کہ فقط دین کی تعریف بزبانِ فلسفہ نہ لادین کریں تو آپ کا جواب کیا ہوگا؟ حضرت ابوالجرج، عز و عظیم میں سے کسی صاحب کی بیان کردہ دین کی تشریع اپنی کسی صحیح کتاب سے مکمل حوالہ کے ساتھ نقل فرمادیجئے؟

ج : بسب سے بڑے لادین تو آپ لوگ ہیں کہ یہ بے دینی کا سوال کر رہے ہیں۔ بنده خدا مسناحمد بن حنبل کی پہلی حلید کا مطالعہ کریں کیا ان سے مروی سینکڑوں روایات میں مکمل با تشریع دین مروی ہے یا نہیں؟ مسلم شریعت کتاب اللہیان، بخاری، ترمذی وغیرہ میں "حدیث جبریل" کے عنوان سے چو حضرت عمر بن خطاب کی طویل حدیث مروی ہے اس میں دین اسلام کے عقائد ایمانیات، فلسفہ و ارکان، اخلاق و فضوٰف اور علم ارشاد اسلام سب آگئی ہے۔ اس کا ترجیح ہم نے تازہ رسالہ "مسلمان کے کہتے ہیں؛" کے "ٹائیٹل ص ۳۷" تعارف اسلام" کے نام سے لکھ دیا ہے اور آپ کو بھیجا ہے ملاحظہ کریں۔ ہوش سے میں "فلسفہ نہاد" پیغمبر اکشی عالم لدنی ہونے کا دعویٰ کر کے پیغمبر پیغمبر نہیں کرتے بلکہ وہ یعلمہم اللکث و العکمة والے پیغمبر عظیم کے محنتی شاگرد میں تمام عمر آپ کے سامنے زانوئے تلذذ کر کے علم دین سیکھا، پھر اس کی نشر و اشتاعت کی اور اس دُنیا کے معلم بن گئے۔ کسی دوسرے سے ناراض ہو کر قرآن بغل میں چھپائے تہجیرہ نہیں ہوئے زغاریں مکانہ بنیا۔ بلکہ بلا تقدیر و خوف اور بغیر لومتہ لام علائیہ دین فدائی تبلیغ، تعلیم و تشریح کرتے رہے اور سب دُنیا ان کو دین اسلام کا پیشواؤ مانتی ہے۔ فقط دین پر ضد کرنے اور از جانے کا پروگرام ہے تو میں کہتا ہو نفع "نظم صفتہ" جو دین شریعت کا نام ہے کی تعریف بزبان بارہ ائمہ ابی کسی کتاب سے مکمل نقل کریں۔ ماتم کرتے کرتے امام بالا پہ کی دیوار سے اپنا سر تو پھوڑ دیں گے۔ مگر یہ تشریع نہ پائیں گے دیدہ باید؟

خلفاً شافعیٰ کے ہاں دین کی تشریع و حقیقت سنتِ نبوی گی پر چلانا ہے۔

۱۔ حضرت ابویکر صدیق نے فرمایا: جو کام ہی رسول اللہ کرتے تھے میں وہ فخر کروں گا۔ میں ڈرتا ہوں کہ اگر میں نے رسول اللہ کے کاموں سے کوئی چھوڑ دیا تو گراہ ہو جاؤں گا۔ (مسناحمد ص ۱۷)۔

۲۔ حضرت عزیز نے انصار کے افراد پر خدا کو گواہ بن کر کہا: میں نے ان کو اس لیے مقر کیا ہے کہ وہ لوگوں کو ان کا دین سکھائیں اور ان کو اپنے بھی صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت کھوں کر بیان کریں جن باقیوں کو وہ نہ جانتے ہوں تو سیریز فلسفہ تھیں۔ "اس سے مقوا علی سلوانی؟ کا جواب بھی ہو گی کہ حضرت عمر بن حبیب لوگوں کا پہنچنے کا حکم دیتے تھے۔ (مسناحمد ص ۱۵)

س ۳۳۱ : مسناحمد بن ضبل ص ۳۳۱ پر ہے:

عن ابن عباس قال تمعن النبي صلی اللہ علیه این عباس نے کہا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے وسلام فقال عروة ابن زبیر نہی تمعن حجج کیا تھا۔ حضرت عروہ بن زبیر نے کہا ابو جہل ابویکر و عمر عن المتعة۔ و عمر نے تو عادی طور پر منش کیا تھا۔ اگر آپ متуж کو زنا کرتے ہیں تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت طیبہ پر ایسا ازادم لگا کہ تو ہیں خلائق ظیم کے مرتکب ہوئے یا نہیں؟

رج : اس کی سندیوں ہے حدشا عبد اللہ حدشا ابی حدشا حاجاج حدشا شریعت ہن الاعمش عن الفضل عن عمر و قال ادرا عن سعید بن جبیر عن ابن عباس قال تمعن النبي ... الح

اس کے دور اوی کر دیں مل ججاج۔ یا تو ججاج بن ارطاة ہیں۔ ان کو ابن حجر نے مدد علیہ اشارہ و التدیس کیا ہے۔ یا ججاج بن محمد مصیبی ہیں جو اگرچہ ثقہ و ثابت تھے لیکن آخر عمر میں نہدار آئے کے بعد حافظ بیکڑا گیا تھا۔ (تفہیب ص ۲۶، ۲۵)

م ۲ : شریک : یہ ابن عبد اللہ الحنفی کوئی میں جو صدوق کثیر الخلاء تھے کو فر کے قاضی ہے تو حافظ خراب ہو گیا تھا۔ یا شریک بن عبد اللہ بن ابی نزہیں جو صدوق اور علمیان کرنے والا تھا پاچوں طبقہ میں فوت ہوا۔ (تفہیب ص ۲۵)

اس حدیث میں حجج کا تمعن رائیک سفر میں حج و عمرہ دونوں عبادتیں بجالانا مراد ہے اور

کتب احادیث میں اس کی صراحت ہے مگر آپ کی حجت متعدد نہ است بھی مندرجہ ذیل الائچے عجیف ترین پیغمبر پاک پر بھی گندگی پہنچنک دی دعاؤ اللہ ثم معاذ اللہ۔ ہر جھوٹا اور غافل آغزیں تو سچ کر ہی دیتا ہے مگر آپ جھوٹے مذهب شیخ کے لیے مبلغ ہیں کہ دس بھری اور پار سو بیس بھری دھوکہ بازی سے بڑا کر ہزاروں بھر پر بھی تعمیر اور فراہ اور جھوٹ و خیانت اپنا کر رسولؐ نہ کی عرفت کو بھی جائز کر دیا۔

متحرج مراد ہونے پر دلائل ملاحظہ فرمائیں:

۱۔ ابن عباسؓ راوی ہیں کہ رسولؐ اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

هذا عمرة استمعتها بها۔ (سلم ص ۲۶) اس عمرہ سے ہم نے فائدہ اٹھایا  
۲۔ حج و عمرہ کرنے والے شخص سے ابن عباسؓ نے کہا ائمہ اکبرؐ اللہ اکبرؐ!

هذا سنة الى القاسم صلی اللہ علیہ وسلم قسم صلی اللہ علیہ وسلم  
علیہ وسلم۔ (سلم ص ۲۷) یہ حج تمتع ابو القاسم صلی اللہ علیہ وسلم  
کی سنت ہے۔

۳۔ ابن عباسؓ سے متحرج کے متعلق پوچھا گیا تو فرمایا مہاجرین، انصار اور ازواج النبي صلی اللہ علیہ وسلم نے حجتۃ الوداع کا حرام باندھا اور ہم نے بھی باندھا۔ جب مکہؐ آئے تو رسولؐ اللہ نے فرمایا

اپنے حج دالے احرام کو عمرہ کے بدلت دو۔ ہاں حج قربانی ساقط لائے ہیں وہ نہ بدلتیں۔ بکاری ص ۲۲۴  
۴۔ ابن عباسؓ کہتے ہیں کہ رسولؐ اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اور پھر ابو بکر، عمر، عثمان رضی اللہ عنہم  
نے حج والا تمتع کیا۔ امام ترمذی کہتے ہیں۔ ابن عباسؓ کی حدیث حسن ہے صحاہ رسولؐ کی اہل علیہ جلت  
نے متحرجہ کو اپنڈ کیا ہے۔ (ترمذی ص ۱۳۳)

۵۔ ابن عباسؓ کہتے ہیں کہ رسولؐ اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، حج اور عمرہ ایک ساتھ کیا  
کرو۔ یہ گناہوں اور افلات کو دوڑ کرتے ہیں جیسے بھی لوہے کی گندگی دور کر دیتی ہے (نسائی ص ۲۷)  
مند احمد میں متنہ الفسار کا لفظ نہیں صرف تمتع رسولؐ اللہ کا لفظ ہے۔ اس کی مارجوحت  
ہم نے ابن عباسؓ کی روایت سے ہی صحیح ستہ سے کوئی۔

باتی راوی بھی متحرج ہی مراد ہیتے ہیں۔ دُنیا کی کسی روایت میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم  
کا متعہ بازننا مذکور نہیں ہے۔

عکوفہ کا بیان ہے میں نے ابن عباسؓ کو یہ فرماتے سن کہ مجھ سے عمرہ خلاصہ نے بیان کیا کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ فرماتے سن؟ ایک آنے والا درجہ بیلؐ، ہمیں رب کی ہرف سے میرے پاس وادیٰ متنیں میں آیا اور کہا اس مبارک وادی میں نماز پڑھو۔ نیز کہا عمرہ فوجہ  
ابوداؤد ص ۲۵، ابن ماجہ ص ۲۹، کہ عمرہ حج کے ساتھ ادا ہوگا۔

اور عبد اللہ بن عمرؐ بھی فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حجتۃ الوداع میں عمرہ کو حج کے ساتھ ملا کر تمتع کیا اور قربانی کا جاؤر بھی ساتھ لیا۔ (ابوداؤد ص ۲۵)

ربی یہ بات کہ جب حج و عمرہ کو ملا کر تمتع کرنا سنت بھی ہے تو حضرت ابو بکرؐ و عفرؐ نے منع کیوں کیا تو جواب یہ ہے کہ اول آدھ روایت نشیر الخطاں را دیوں سے مردی ہونے کی وجہ سے قابل اعتبا نہیں شاید قابل تاویل ہے کہ ان کی مخالفت کسی خاص گروہ کو خاص موقعہ حالات پر ہوگی رسمیے صافوں کے تقابل میں چند روزہ داروں پر پابندی لکھائی جائے تاکہ کھانا وغیرہ کی تیاری میں باقی تلفے پر بارہ تھے قابل میں چند روزہ داروں پر پابندی لکھائی جائے تاکہ کھانا وغیرہ کی تیاری میں باقی تلفے پر بارہ ہوں۔ درجہ متحرج کے یہ تمام اکابر قابل تھے۔ ترمذی کی روایت میں ہزار خلافاً ملا کر کے تمتع حج کرنے کی صراحت ہے اور ابوداؤد و ابن ماجہ کی روایت حجتۃ الوداع حدیث اسی بات پر دال ہے۔ ہذا ماعتندی واللہ اعلم بالصواب۔ ان ہزار سوالات کو جواب ۲۸ رمضان ۱۴۰۳ھ

بروز جھوٹات بیکالت اعکاف ۲۸ جون ۱۹۸۲ء کو الحمد للہ و رحمة تحریر میں قلم بند و اقتضام پیدا ہوا۔  
خامد اہل سنت

حضرت محمدؐ علیہ عنہ الفاجر النتس

قطع دامیں الدّوّمَ الْذِيْنَ ظَلَمُوا وَالْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ  
الْعَالَمِينَ - وَالْمُسْلِمُوْنَ وَالْمُسْلِمَاتُ عَلَى حَبِيبِهِ مُحَمَّدِ  
نَبِيِّ الْمُسْلِمِينَ وَعَلَى اللّٰهِ وَاصْحَابِهِ وَخَلْفَاءِ الرّاشِدِينَ  
وَأَرْوَاحِهِ وَاتْبَاعِهِ وَجَمِيعِ أَمْتَهِ الصَّالِحِينَ احْمَمِينَ -

# مراجع مصادر حسن کے مطالعہ سے کتاب تیلہ ہوئی

|                           |                        |                                 |                         |                           |
|---------------------------|------------------------|---------------------------------|-------------------------|---------------------------|
| قرآن کریم                 | العمل التناهیہ         | صدیق شفیقین                     | كتب تفسیر               | تشرییہ الشرعیہ            |
| علم حدیث اور اسکے متعلقات | موضوعات بزرگ           | تفسیر کسری رازی                 | تفسیر محمد بن جریر طبری | صحاح ستر اہل سنت          |
| موطا مالک                 | متکہ                   | محلی ابن حزم                    | تفصیل روح المعانی       | رسالة شرح متکہ            |
| متکہ                      | تفصیل روح المعانی      | در منشور                        | تقریب التنزیب           | فتح الباری                |
| مرقاۃ شرح متکہ            | در منشور               | تفسیر آیات قرآنی ہنزوی          | كتب لغت                 | مستدرک حاکم               |
| فتح الباری                | تفسیر آیات قرآنی ہنزوی | معالم التنزیل                   | اصلاح المفاسد           | سندام احمد                |
| مستدرک حاکم               | اصلاح المفاسد          | كتب علم کلام                    | فیروز المفاسد           | زوجی شرح حمل              |
| سیل لاوطار شوکانی         | فیروز المفاسد          | الصادم السلوی                   | مفردات القرآن           | سیح العوانہ               |
| سندام احمد                | مفردات القرآن          | شنا شرح خواجهی                  | كتب مذاق صحابیہ         | مسنف ابن الٹیب            |
| زوجی شرح حمل              | كتب مذاق صحابیہ        | تدریج مواقف                     | شراحت کیریان            | معانی اللذار طحاوی        |
| سیح العوانہ               | شراحت کیریان           | حقائق الاسلام از ملت اکاہلہ ولی | تقطیر الجنان            | زرقانی                    |
| مسنف ابن الٹیب            | تقطیر الجنان           | تدریج الاسلام معین الدین ندوی   | سواحی محمد              | معرفت علوم الحدیث         |
| معانی اللذار طحاوی        | سواحی محمد             | سیرۃ النبی شبلی                 | تحفہ اشاعریہ            | کنز العمال                |
| زرقانی                    | تحفہ اشاعریہ           | ریاض المنضو                     | كتب فتنہ                | مجموع الزوابد             |
| معرفت علوم الحدیث         | كتب فتنہ               | تاریخ الخوارزمی                 | كتب المزاج              | مشین بیفقی                |
| کنز العمال                | كتب المزاج             | ابو بکر، علی کی نظریں           | مزایہ                   | ازالۃ الخفاء              |
| مجموع الزوابد             | مزایہ                  | الفاروق - شبلی                  | مالکی                   | حضرت میاڑی و تاریخی حقائق |
| مشین بیفقی                | مالکی                  | رسیرعلام النبلاء، فرجی          | قاضی خان                | موسیٰ شرح موطا            |
| مدرسی شرح موطا            | قاضی خان               | الاسایہ                         | باتتاریعہ               | موارد النہمان             |

|                            |                             |                             |                                 |
|----------------------------|-----------------------------|-----------------------------|---------------------------------|
| الاشتعیات من               | الأخیار الطول               | دُرِّ محثار                 | صلی اللہ علیہ و آله و سلم       |
| قرب الاسناد                | الاستیعاب                   | شامی                        | كتب تفسیر                       |
| الاعقادیہ شیخ صدوق         | کفار خلیف ببغدادی           | شرح فقایہ                   | تفسیر کسری رازی                 |
| فرستہ تنقیح                | فتح المیث                   | مبسوط رحی                   | تفسیر محمد بن جریر طبری         |
| تنقیح المقال للماعقاتی     | مقدمہ ان غدوں               | الجوہرۃ النیرو              | محلی ابن حزم                    |
| ربال کشمی                  | مؤلف ک اپنی حوالہ اکتب      | كتب سیرت و تاریخ            | تفصیل روح المعانی               |
| محالی المؤمنین             | تحفہ امامیہ                 | سیرت ابن هشام               | در منشور                        |
| جلدار العيون               | عدلت حضرات صحابہ کرام       | سیرت مصطفیٰ                 | تفسیر آیات قرآنی ہنزوی          |
| رسالہ متعال علی            | ہم سُنّتی کیوں ہیں؟         | رسول رحمت                   | معالم التنزیل                   |
| حیات القلوب بعلی           | سُنّتی مذہب سچی ہے          | تاریخ طبری                  | كتب مذاق صحابیہ                 |
| نفع البلاعہ عربی           | حضرت ماتم و دیانت اہل بیت   | طبقات ابن سعد               | الصادم السلوی                   |
| نفع البلاعہ اردو           | تحفہ الاخیار                | تاریخ کامل ابن اثیر         | شنا شرح خواجهی                  |
| ترجمہ مقبول                | شیعہ حضرت سید حسن سوالات    | البدایہ والنہایہ            | تدریج مواقف                     |
| تفسیر مجمع البیان          | متفرق کتب                   | تاریخ اسلام بحیب آبادی      | حقائق الاسلام از ملت اکاہلہ ولی |
| تفسیر قری                  | ایرانی انقلاب از ملت ایرانی | تاریخ اسلام معین الدین ندوی | تدریج المزاج                    |
| تفسیر حسن عسکری            | ڈائریکٹریون نمار ۱۹۸۳       | سیرت النبی شبلی             | كتب فتنہ                        |
| احتجاج طبری                | كتب شیعہ                    | ریاض المنضو                 | كتب المذہل                      |
| تحریر الرسلہ - خمینی       | اصول کافی                   | تاریخ الخوارزمی             | رحمانہ پیغمبم                   |
| محضر النافع                | فروع کافی                   | ابو بکر، علی کی نظریں       | کرامات صحابیہ                   |
| توضیح المسائل              | روضۃ کافی                   | الفاروق - شبلی              | حضرت میاڑی و تاریخی حقائق       |
| فریض دین (جکجا ہوں گا)     | الاستبصار                   | رسیرعلام النبلاء، فرجی      | باتتاریعہ                       |
| ذکار الاذہان               | من الاختہ الفقیہ            | الاسایہ                     | میاڑی                           |
| شرح نفع البلاعہ ابن الدهبی | تذییب الاحکام               | سان المیران                 | مالکی                           |
| اعلام خصال صدق             |                             |                             | قاضی خان                        |

## حقوق اہل سنت مولانا میر محمد میانوالوی مدظلہ العالی کی شرہ آفاق تصانیف

صفحات ہیں

|     |                                                                                      |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۵۰ | عدلت حضرات صحابہ کرام (عنت صحابہ پر خاص علی تحقیقی کتاب) ۳۲۶                         |
| ۲۲۰ | سیف الاسلام (یعنی بزرگوار سوال کا جواب) ۵۶۰                                          |
| ۱۹۵ | تحفہ امامیہ (اسلام اور تشیع میں تمام اختلافی مسائل پر لاجواب کتاب) ۳۸۰               |
| ۱۳۰ | بہم سن کیوں ہیں (۱۰ اشیعہ سوالوں کا دل جواب) ۳۲۰                                     |
| ۸۰  | حرمت ماتم اور تعلیمات احل بیت (ماتم اور سینہ کوئی کی تردید پر رسال) ۱۷۶              |
| ۳۰  | سنی مذہب سچا ہے (مدادات الہ سنت پر ایک کامیاب تحریری مناظر) ۱۳۳                      |
| ۲۷  | مسلمان کے کہتے ہیں (اسلام کے عقائد اعمال، اخلاق اور دعائیں) ۹۶                       |
| ۱۷۰ | شیعیت اور اسلام (یعنی مجموعہ رسائل) (عقائد شیعہ) (بدن شیعہ) (۱۰۰ اسالات و فیروز) ۲۷۲ |
| ۹۰  | معراج صحابیت (رسالہ معاشر صحابیت کا مفصل جواب) ۲۳۰                                   |
|     | ذہب حضرت علی المرتضی (حضرت علیؑ کی تعلیم سے شرک بدعت کا خاتم) (زیر طبع)              |
|     | مقام احل بیت عظام (عقیدہ الحست اور شان البیت پر جامع کتاب) (زیر طبع)                 |
|     | الکوفہ و علم الحدیث (صحابہ و تابعین کی حمد و شانہ خدمات) (زیر طبع)                   |
| ۱۰  | الامام الا عظیم ابو حنیفہ (کادر امت کی نظر میں امام اعظم کا مقام) (زیر طبع)          |
|     | حرم میں امن کیسے ہو سچع خصائص الحست (خلفاء راشدین)                                   |

ہر قسم کی اسلامی  
مکتبہ عثمانیہ ضلع میانوالی  
کتابیں ملنے کا پتہ  
بن حافظ جی

سُنّت و شیعہ تمام مسائل پر اچھوئے محتواز انداز میں حصر ماضی کی بے نظر تالیف

**تحفہ امامیہ** — مصنف: مولانا میر محمد میانوالوی  
جس میں قرآن کریم، فرقین کی معتراد احادیث، عقل سلیم اور تاریخ اہل بیت  
کی روشنی میں حضرت علیؑ کے خلفاء راشدین سے بہترین تعلقات، بابغ فدک، مخلاف،  
حدائق جبل و صینین، تعریف قرآن، اضائل خلفاء راشدین، امامت اور علم نبوت میں  
دیپ پ تعالیٰ مطہر، ۱۲ خلفاء کی بیت، مذہب شیعہ کی تصوری، کفر طبیہ اور دیگر  
متنازع حرفی مسائل پر سر ماصل بیت کی گئی ہے، ہربات اذاطہ و تغیریط سے پالعده  
و لکش تحریر کا آئینہ ہے۔

مکتبہ علما میانوالی سائز ۳۴۶ صفحات ۳۸۰ قیمت

## ہم سُنّتی کیوں نہیں؟

موقوف ذکر کی مائیں ناز مغلی، تعلیٰ دلائل سے بہرہ کتاب شیعہ سے سُنّتی  
۱۰۰ اسالیں کامکت جواب ہے جس میں سُنّتی، شیعہ کے نام، توحید رسالتِ قرآن  
یہم کی صحت اور امامت اور دیگر میسوں کلامی فتحی تاریخی مسائل پر شاندار محتواز  
مرور کیا گیا ہے، تحفہ امامیہ اور کتاب بڑا کے میاثب میدا جدیں، مرعن رفع  
لیے نہ تو اکیرہ ہے، مکتبہ علما میانوالی سائز ۳۴۶ صفحات ۳۸۰ قیمت

مکتبہ علما میانوالی بن حافظ جی ضلع میانوالی

## مطالعہ کے بعد آپ کا فرضیہ

- اگر آپ علماء اور مذہبی اسکالرز میں تو اپنی مضبوط تفہیم بنائ کر اصل کتب سے فتویٰ اسیٹ حوالہ جات کے ذریعے وفاقی شرعی عدالت، اپنی کو رٹ اور بائی کو رٹ سے قرآن و سنت اور نظام خلفاء راشدین کی روشنی میں شرعی فتنی طلب فرمائیں۔
  - اگر آپ سرکھدی ملائم اور انتظامی عبیدیار ہیں تو ہر فریق کی ہر قسم کی عبادت کو اس کی واحد عبادت گاہ مسجد یا امام باڑہ میں محدود کرائیں، فرقہ وارانہ جلوں بند کر دیں۔
  - اگر آپ حاکم اعلیٰ میں تو فرقہ شیعہ کی صحیح مردم شماری کر کر سرکاری ملزموں کا کوئی دیں ایسیں کبیدی اسامیوں پر خلفاء راشدین کے تابع دار انسی مسلمانوں کو فائز کریں۔
  - اگر آپ بذریعہ ارشادی اور غاندان کے سربراہ ہیں تو اپنے لوگوں کو فتنہ رفض سے بچائیں اور ان کی شرعاً بجز رسم کراپنی مدد میں پابند کرائیں بالطل کا ڈٹ کر مقابلہ کرنا اسلامی جہاد ہے۔
  - اگر آپ سیاسی سربراہ ہیں تو پارٹی نشود میں نظام قرآن و سنت اور علافت راشدہ کے پر امن عدل کو اولیت دیں اور کارکنوں کا انتخاب و تربیت اسی جذبے سے کریں۔
  - اگر آپ عامنی مسلمان ہیں تو نماز کی پابندی کریں حرام کا مول اور روانی کی فرقہ وارانہ سمری سے بچیں اپنی تخلیموں کو مضبوط کریں۔ دوست صرف اسلام و حمد و شکر ادا کو دیں خدا آپ کی ایماؤ فرمائے۔
- پسند

# محقق اہل سنت مولانا مہرِ محمد میانوالوی حجی شہر آفاق تصانیف

۶۳۰ ستحا

فضائل صحابہ کوام (عظمتِ صحابہ پر خاص علمی تحقیقی کتاب)

۵۶۰

سیفِ اسلام (یعنی ہزار سوال کا جواب)

۲۸۰

تحفہ امامیہ (اسلام اور شیعہ میں تمام اخلاقی مسائل پر جواب کتاب)

۳۲۰

ہم سُنّی کیوں ہیں (۱۰۰ شیعہ سوالوں کا مدلل جواب)

۱۷۶

حرمتِ ما تم اور تعلیماتِ اہل بیت (راقم اور سینہ کوئی کی تزیدیر پر سال)

۱۳۲

سُنّی مذہب سچا ہے (صدقت اہل سنت پر ایک کمیاب تحریری طرف)

۹۶

مسلمان کسے کہتے ہیں (اسلام کے عقائد اعمال، اخلاق اور دعائیں)

۳۸

شیعہ حضرات سے سو سوالات (تبیغ مذہب کے نسبت ہفتیار)

۶۲

تحفہ الاخیار (شیعہ کے تمام اختراضات کا مدلل جواب)

مذہب حضرت علی المرتضی (زیر طبع)

مقامِ اہل بیت عظام

(زیر طبع)

الکوفة وعلم الحدیث

(زیر طبع)

الامام الاعظم ابوحنیفہ

(زیر طبع)

بن حافظ جی  
مکتبہ عثمانیہ  
کتابیں ملنے کا پتہ  
ضلع میانوالی

ہر قسم کی اسلامی  
کتابیں ملنے کا پتہ

# محقق اہل سنت مولانا مہر محمد میانوالوی حجی شہر آفاق تصانیف

۳۶ صفحات

فضائل صحابہ کوام (عظمتِ صحابہ پر خاص علمی تحقیقی کتاب)

۵۶۰

سیف الاسلام (یعنی ہزار سوال کا جواب)

۳۸۰

تحفہ امامیہ (اسلام اور شیعہ میں تمام اخلاقی مسائل پر جواب کتاب)

۳۲۰

هم سُنّی کیمیوں ہیں (۱۰۰ شیعہ سوالوں کا مدل جواب)

۱۷۶

حوثت ماتم اور تعلیمات اہل بیت (اتم اور سینہ کوئی کی تردید پر سالہ)

۱۳۳

سُنّی مذہب سچا ہے (صدقت اہل سنت پر ایک کامیاب تحریری مناظرہ)

۹۶

مسلمان کسے کہتے ہیں (اسلام کے عقائد اعمال، اخلاق اور دعائیں)

۳۸

شیعہ حضرات سے سو سوالات (تبیغ مذہب کے لیے بروزت ہتھیار)

۶۲

تحفہ الاخیار (شیعہ کے تمام اعتراضات کا مدل جواب)

مذہب حضرت علی المرتضیؑ (زیر طبع)

مقام اہل بیت عظامؑ

الکوفة وعلم الحدیث

الامام الاعظم ابوحنیفہؑ

(زیر طبع)

(زیر طبع)

(زیر طبع)

بن حافظ جی  
مکتبہ عثمانیہ ضلع میانوالی

ہو قسم کی اسلامی  
کتابیں ملنے کا پتہ